# यजुर्वेद संहिता

[सरल हिन्दी भावार्थ सहित]

ॐ भूर्भुवः स्वः तत्सवितुर्वरेण्यं भर्गो देवस्य धीमहि धियो यो नः प्रचोदयात्



#### अपने आराध्य के चरणों में

परम पूज्य गुरुदेव ने जो गुरुतर भार कन्यों पर डाला, उनमें अपने वेदों का आज के परिप्रेष्ट्य में बुद्धिसंगत एवं विज्ञानसम्मत प्रतिपादन सर्ववा दुःसाध्य कार्य था। लोगों के पास योग्यता रहती होगी, जिससे वे बड़े-बड़े कार्य सम्भव कर पाते होगें; पर मुझ अकिंचन के लिए तो यह सौभाग्य ही क्या कुछ कम वा कि अपने आराध्य के चरणों पर स्वयं को सर्वतोभावेन समर्पित करने का सन्तोष प्राप्त हुआ। होंठ कौन सा गीत निकालेंगे, भला बाँसुरी को क्या पता? कौन सा राग आलापित होगा - यह पता वादक को हो सकता है, सितार बेचारा उसे क्या समझे ?

वेदों के भाष्य जैसे कठिन कार्य में मेरी स्थिति ऐसे ही वाद्य यंत्र की रही। यदि गायन सुन्दर हो, तो श्रेय उन्हीं को मिलना चाहिए, जिन्होंने इनका भाषानुवाद प्रारम्भ (सन् १९६० ई०) में किया और दुबारा करने का आदेश मुझे दिया। कलम मेरी हो सकती है, पर चलाई उन्होंने ही। अक्षर मेरे हो सकते हैं, पर भावाधिव्यक्ति एक मात्र उन्हों की है।

आज यह सुरभित पुष्प अपने उन्हीं आराध्य गुरुदेख-आवार्य जी के चरणों में समर्पित कर स्वयं को कृत-कृत्य हुआ अनुभव करती हूँ।

जिन मनीषियों के ग्रन्थ हमने इस अवधि में पढ़े, उनसे कुछ दिशा बोध मिला, उनका तथा जिन्होंने इस गुस्तर कार्य के संकलन से प्रकाशन तक में सहयोग दिया, उनका मैं विशेष रूप से आधार मानती हूँ। आशा करती हूँ कि इस सूजन से अपनी संस्कृति और इस महान् देश की विराद् बौद्धिक, आत्मिक तथा आध्यात्मिक सम्पदा गौरवान्वित होगी।

अं

शतपत बाह्मण (१०.३.५.१-२) में 'चजुः' को स्पष्ट करते हुए

उसे 'चत्+जूः' का संयोग कहा है। 'चत्' का अर्थ होता है-'गितशिल'
तथा 'जूः' का अर्थ होता है- आकाश। सृष्टि के निर्माण से पूर्व 'जूः'
आकाश रूप में सर्वत्र एक ही चेतन तत्त्व फैला हुआ था। चेतना
में संकल्प उपरा तथा आकाश में सृक्ष्म कण (सब एटॉमिक
पार्टिकल्स) उरपन्न हुए। यह गितशील थे, इसलिए 'चत्' कहे गये।
इसे (आकाशत वायुः) आकाश से वायु की उत्पत्ति कह सकते हैं।
इन प्रवहमान सृक्ष्म कणों में गित के कारण सृक्ष्म विद्युत्
विभव (फीबिलइलेक्ट्रिक पोर्टेशियल) उत्पन्न हुआ। इस विद्युत्
कर्जा को ही 'अग्नि के उत्पत्ति वायोः अग्निः) कहा जा सकता है।
इन तीनों (जूः - आकाश, यत् - सृक्ष्म प्रवहमान कण तथा उस गित
से उत्पन्न विद्युत् विभव) के संयोग से ही परमाणुओं की रचना
हुईं। केन्द्रक में घन विद्युत् विभव युक्त सृक्ष्म कण (न्यूक्लियस
में प्रोटॉन्स) तथा उनके आस-पास के आकाश को चेरते हुए
गितशील ऋण विभव युक्त सृक्ष्म कण (इलेक्ट्रांस); यही है
विभिन्न पदार्थों के परमाणुओं की सर्वना। इन्हीं का अनुपात बदल
जाने से पदार्थ बदल जाते हैं।

'यत् 'और 'जूः' के संयोग से पंचभूतात्मक जगत् की सृष्टि के
इस प्रकरण से यह स्पष्ट होता है कि यह प्रक्रिया सृष्टि निर्माण के यज्ञीय
चक्र की ही द्योतक है।

\* \* \*

## अनुक्रमणिका

| 南           | 0     | अध्याय   | पृष्ठ सं० से | 雨。                                               | अध्याय           | पृद्ध सं० से तक     |
|-------------|-------|----------|--------------|--------------------------------------------------|------------------|---------------------|
| <b>T</b> .  | संकेत | विवरण    | 6            | H                                                | उत्तरविंशति      | 9-7-1               |
| ख           | भूमित | 61       | 6-55         | 35                                               | अध्याय एका       | वंश २१.१-२१.११      |
| η.          | ***   |          |              | 33                                               | " द्वावि         | श २२.१-२२.७         |
| 9.          | अध्य  | य प्रथम  | 29-9.9       | ₹3.                                              | " त्रयो          | विंश २३.१-२३.१०     |
| 7.          |       | द्वितीय  | 2.8-2.6      | 58.                                              | ं चतुर्व         | वंश २४.१-२४.७       |
| 3.          |       | वृतीय    | 3.2-3.20     | 24                                               |                  | विंश २५.१-२५.९      |
| ٧.          |       | चतुर्थ   | X.4-X.6      | 38.                                              | " वहाँ           |                     |
|             |       | पञ्चम    |              | 30                                               |                  | विंश २७.१-२७.६      |
| ч.          |       |          | 4.4-4.40     | 36                                               |                  | विंश २८. १-२८.८     |
| Ę,          | 3     | वन्ड     | €.₹-€.७      | 36                                               |                  | नित्रंश २९.१-२९.१०  |
| 0           |       | सप्तम    | 9.2-9.20     | 30,                                              | " त्रिश          | 0.24.0.4.0          |
| ۷.          |       | अष्टम    | 68-683       | 34.                                              | " एका            |                     |
|             | 4     |          |              | 33                                               | " द्वात्रि       | 4 4 4 4 4 4 4 4     |
| 9.          |       | नवम      | 58-86        | 33.                                              | " त्रवरि         | 2000 1000 1000 1000 |
| \$0.        |       | दशम      | 6.62-807     | 38                                               |                  | स्वश ३४.१-३४.९      |
| 22.         |       | एकादश    | 88.8- 5.8X   | 34                                               |                  | त्रिंश ३५.१-३५.३    |
| <b>१</b> २. |       | द्वादश   | \$3.8-83.80  | 3€.                                              | • बर्            |                     |
|             |       |          |              | 30.                                              | " सप्त           |                     |
| ₹₹.         | 4     | त्रयोदश  | 43.6-43.64   | 34.                                              |                  | त्रिंश ३८.१-३८.५    |
| 88.         |       | चतुर्दश  | 68.6-68.5    | 36                                               |                  | नकत्वारिश ३९.१-३९.३ |
| 24.         |       | पञ्चदश   | 84.8-84.83   | 80.                                              | - I- D           | रिश ४०.१-४०.३       |
| <b>१६</b> . |       | षोडश     | 19.29-1.29   | 1                                                | परिज़िष्ट        |                     |
| 20.         |       | सप्तदश   | 10.2-10.15   |                                                  | षेयों का संक्षिप |                     |
|             |       |          |              | २. देवताओं का संक्षिप्त परिचय २.१-२. १०          |                  |                     |
| 86.         |       | अष्टादश  | \$5.9-9.39   | ३. छन्दों का संक्षिप्त परिचय ३.१-३.६             |                  |                     |
| 29.         | *     | एकोनविंश | 84.4-86.84   | ४. यज्ञीय व्यक्ति, पदार्थ, पात्र-परिचय ४, १-४.११ |                  |                     |
| 20.         |       | विंश     | \$9.05-3.05  | ५. वर्णानुक्रम-सूची ४१९-४३२                      |                  |                     |

# संकेत - विवरण

| 370         | = अष्टाध्यायी                           | yo            | = पृष्ठ                       |
|-------------|-----------------------------------------|---------------|-------------------------------|
| अथर्व०      | = अथर्ववेद                              | वृह०          | = वृहदेवता                    |
| आप० परि०    | = आपस्तम्ब परिभाषा                      | बृह० उप०      | = बृहदारण्यक उपनिषद्          |
| आश्व० श्री० | = आश्वलायन श्रीतसूत्र                   | बी० शु०       | = बीधायन शुल्व सूत्र          |
| आश्व० गु०   | = आश्वलायन गृह्यसूत्र                   | बौ० औ०        | = बौधायन श्रौतसूत्र           |
| ত্ৰত মাত    | = उवट पाध्य                             | ब्रह्मा० पुरु | = ब्रह्माण्ड पुराण            |
| 系o          | = ऋग्वेद                                | भ० पु०        | = भविष्य पुराण                |
|             | = ऐतरेय आरण्यक                          | मां बां       | = मन्त्र ब्राह्मण             |
|             | = ऐतरेय ब्राह्मण                        | मृ भा         | = पहाभाष्य                    |
| कं भा       | = कर्क भाष्य                            | महा० शा०      | = महाभारत शान्ति पर्व         |
|             | <ul> <li>≕क्षिण्डल कठ संहिता</li> </ul> | मही० भा०      | = महीधर पाष्य (यजुर्वेद)      |
| काठ० सं०    | = काठक संहिता                           | मैत्रा० उ०    | = मैत्रायणी उपनिषद्           |
| का० श्रौ०   | = कात्यायन श्रौतसूत्र                   | मैत्रा० सं०   | = मैत्रायणी संहिता            |
|             | = काण्य संहिता                          | यज्व          | = यजुर्वेद (शुक्ल)            |
| कीषी० बा०   | = कीपीतकि बाह्मण                        |               | = यज्ञ सरस्वती                |
| गा० र० उ०   | = गायत्री रहस्य उपनिषद्                 | ব্যত          | = वावस्पत्यम्                 |
| गो० बा०     | = गोपथ बाह्मण                           | वाज० स०       | = वाजसनेयि संहिता             |
| जैमि० उ० बा | o = जैमिनीय उपनिषद् बाह्मण              | वे० र० प०     | = वेद रहस्य पूर्वार्द         |
| जैमि० बा०   | = जैमिनोय बाह्यण                        |               | = वैदिक यन्त्रालय अजमेर       |
| ता० म० बा०  | = ताण्ड्य महाबाह्यण                     | স্থাত ক্ৰত    |                               |
| तैति० आ०    | = तैतिरीय आरण्यक                        | হারত লাত      | = शतपथ बाह्मण                 |
| तैति० बा०   | = तैत्तिरीय ब्राह्मण                    | शां० श्रौ०    | = शांखायन श्रीतस्त्र          |
| तैति० सं०   | = तैतिरीय संहिता                        | औं को         |                               |
| देव पव      | = देवयाज्ञिक पद्धति                     | सर्वा०        | = सर्वानुक्रमसूत्र (यजुर्वेद) |
| नारा० वृ०   | = नारायण वृति                           | साम०          | = सामवेद                      |
| নি০         | = निरुक्त                               | सा० भा०       | = सायण भाष्य                  |
| नि॰ दु॰     | = निरुक्त दुर्ग वृत्ति                  | हरि०मा०       | = हरि स्वामी भाष्य            |

# भूमिका

जन-जीवन भी वेद विज्ञान से बहुत दूर जा पड़ा है. किन्तु 'यजुर्वेद' वेद का एक ऐसा प्रभाग है जो आज भी जन-जीवन में जपना स्वान किसी न किसी रूप में बनाये हुए है। देव-संस्कृति के अनुयायी पश्चिमी सम्यता से कितने भी प्रभावित क्यों न हो गये हों, जन्म से लेकर विवाह एवं अन्येष्टि तक संस्कारपरक कर्मकाण्डों से उनका सम्बन्ध बोड़ा-बहुत क्ना ही रहता है। संस्कारों एवं पत्नीय कर्मकाण्डों के अविकांश पंत्र यजुर्वेद के ही हैं। उनकी यंत्र ज्ञवित एवं प्रेरणाओं का सम्पर्क भारतीय जन-जीवन के साथ निरन्तर बना ही हुआ है।

'वेद' दीर्घकाल तक भारतीय जन-जीवन के अंग रहे हैं। आज यह समझा जाता है कि भारतीय

यजुः , यज्ञार्थक यजुर्वेद के मंत्रों को 'यजु'( यजुष्) कहते हैं कि का निश्च

क्रम्बेद एवं सामवेद के मंत्र पद्यात्मक हैं, यजुर्वेद के
मंत्र उन बन्धनों से मुक्त हैं। 'मद्यात्मको यजुः' के
अनुसार वे गद्यपरक हैं। अन्य उक्ति के अनुसार
'अनियताक्षरावसानो यजुः' अर्थात् जिनमें अक्षारे
की संख्या निर्धारित नहीं हैं, वे 'यजु' हैं। यह
निर्धारण मंत्रों की रचना को लेकर किये गये हैं। यो
यजुर्वेद में भी बड़ी संख्या में पद्यात्मक छन्दों में
मन्त्र हैं। क्रम्बेद के लगभग ६६३ मंत्र यथावत्
यजुर्वेद में हैं। भले ही उन्हें परम्परा के अनुसार
गद्यात्मक शैली में बोला जाता हो।

यजुर्वेद को 'यज्ञ' से सम्बन्धित माना जाता है। 'पाणिनि' ने 'यज्ञ' की व्युत्पत्ति 'यज्' धातु से की है। बाह्मण मन्यों में 'यजुष्' को यज् धातु से सम्बद्ध कहा गया है। इस प्रकार 'यजुं: 'यज्' तथा 'यज्ञ' तीनों एक दूसरे के पर्याय हो जाते हैं। जैसे:—

यक्तिष्टं तु यजुर्वेदे तेन यज्ञमयुक्ततः। यजनात् स वजुर्वेद इति ज्ञाक्तविनिञ्चयः॥ (बङ्गाः पुः २.३४.२२)

अर्थात् यजुर्वेद में जो कुछ भी प्रतिपादित है, उसी से यज्ञ का यजन किया गया । यज्ञों के यजन के कारण ही उसे यजुर्वेद नाम दिया गया है, ऐसा शास्त्र का निश्चय है। इसी तथ्य की पृष्टि निरुक्तकार ने 'यजुर्यजते' कथन से की है (नि० ७.१२)। 'यजुर्थियजन्ति' (काठ० से० २७.१),'यजुस्तस्माद् (यज्ञात्) अजायत (काठ० से० १००.२१),'यजो ह वै नापैतराखजुरिति'(शत० बा० ४.६.७.१३) इत्यादि श्रुतिवचनों से भी इसी तथ्य की पृष्टि होती है। यहाँ ध्यान देने योग्य बात यह है कि यज्ञ

यहाँ ध्यान देने योग्य बात यह है कि यज्ञ अथवा वजन को केवल लौकिक अग्निहोत्रपरक कर्मकाण्ड तक ही सीमित नहीं माना जा सकता। पाणिनि ने 'यज्' धातु का अर्थ देवपूजन, संगतिकरण एवं दान किया है। इस आधार पर अपने से उत्कृष्ट चेतन सत्ता के प्रति श्रद्धा का विकास एवं उसकी अभिव्यक्ति, उस दिव्य अनुशासन में संगठित होकर कर्म का अनुष्ठान तथा इस प्रकार प्राप्त विभितियों को कल्याणकारी प्रयोजनों के लिए समर्पित करना, यह सब क्रियाएँ यन्न के अन्तर्गत आ वाती हैं। वेदोक्त यज्ञ को ऐसे ही व्यापक सन्दर्भों में लिया जाना चाहिए। 'यञ्च' को व्यापक अर्थ में लेने के सन्दर्भ में पुराने, नये, सनातनी, आर्यसमाजी सभी विद्वान् एक मत हैं। गीताकार ने भी 'सहयज्ञट प्रवा: सृष्ट्वा'(३. १०) कहका यज्ञ के व्यापक भाव को ही उपारा है।

#### यज्ञ की मुख्य धाराएँ

यज्ञ की मुख्य दो धाराएँ कही जा सकती है—
(१) यज्ञ का वह सनातन रूप, जो अनादि काल से
अबाध गति से चल रहा है, उससे (क) विश्व की सृष्टि
हुई और (ख) उसी के अन्तर्गत सृष्टि का
पोषण-परिवर्तन वक्र चल रहा है। (२) यज्ञ का
जीकिक रूप, जो संकल्पपूर्वक किया जाता है। उसके
अन्तर्गत (क) अग्निहोत्रादि विविध यजन-कर्मकाण्ड
आते हैं तथा (ख) लोकव्यवहार में जीवन यज्ञ के रूप
में जो अनिवार्यतः प्रयुक्त होता है। इस लौकिक पञ्जीय
प्रक्रिया का मूल सूत्र है—अपने अधिकार क्षेत्र को
श्रेष्ठतम वस्तु को देवकार्यों अथवा लोकमंगल के लिए
समर्पित कर देना। मीमांसा आदि शास्त्रों ने यज्ञ के
लौकिक कर्मकाण्ड को ही विशेष रूप से महत्त्व दिया
है, किन्तु वेद तो यज्ञ की सनातन, स्जनात्मक एव
पोषणपरक धारा से ओतप्रोत हैं।

पुरुष सूबत में तो विराट् यज्ञ पुरुष से ही सारी सृष्टि की उत्पत्ति का वर्णन है। ऋक्, यज्जु, साम आदि भी उसी यज्ञ से प्रकट हुए है—

तस्माद् यज्ञात्सर्वहुत ऽ ऋतः सामानि जज्ञिरे । छन्दा- सि जज्ञिरे तस्माद् यजः तस्मादजायत ॥

(Mo 80.80.8 Mgo 38.0)

अर्थात् 'उस सर्वहुत यह से क्रनाओं एवं साम आदि की उत्पत्ति हुई । उसी से छन्द आदि तथा 'यन्दु' भी उत्पन्न हुए । 'यह सर्वहुत यह जैसे-जैसे विकसित होता है, बैसे-वैसे सृष्टि का विकास भी होता जाता है । पुरुष सूनत के अनुसार जो हो चुका है (यद् भूतं) तथा जो होने वाला है (यत् च भाव्यं) , वह सब यह विराद् पुरुष ही है ( पुरुष एव इदं सर्वं ) । सृष्टि के पोषण-संचालन के लिए भी उसी विराद् सत्ता का यजन किया जाता है । वह विराद् यह प्रकृति में चलता ही रहता है—

यस्पुरुवेण हविषा देवा यज्ञम्तन्वत । वसन्तो उस्यासीदाज्यं श्रीष्प ऽ इध्यः शरद् हविः ।

(89.7£ 0FD)

जब देवगणों ने उस विराट् चेतना से यजन किया, तो ( उस यज्ञ में ) वसन्त ऋतु आज्य के रूप में, प्रीष्म ऋतु ईंधन के रूप में तथा शरद् ऋतु हवि के रूप में प्रयुक्त हुए। वेद में यज्ञ के विराद् स्वरूप के दर्शन बहुत स्पष्टता से स्थान-स्थान पर होते ही रहते हैं। लौकिक सन्दर्भ में भी शास्त्रकारों ने यज्ञ को दिव्य अनुशासन में किये गये श्लेष्ठ कर्म की संज्ञा दी है। 'यज्ञो ये श्लेष्ठतमं कर्म'(श्लेष्ठतम कर्म ही यज्ञ है) उक्ति से यह बाव स्पष्ट होता है।

मनुस्मृति के अनुसार वेदाध्ययन-ज्ञानविस्तार ब्रह्मयज्ञ है; तर्पण पितृयज्ञ है; होमादि कर्म देवयज्ञ है, बिलवैश्वादि कर्म भूतयज्ञ है तथा अतिथि आदि को तृप्त करना मनुष्य यज्ञ है।

यज् धातु के अनुसार 'देवपूजन'( उच्चतम आदर्शों के लिए), 'संगतिकरण'(सहयोगात्मक प्रवृत्ति के साथ) एवं दान (अपने अधिकार की प्रिय वस्तु को समर्पित करना) यज्ञ है। इस दृष्टि से निर्धारित अथवा स्वीकृत श्रेष्ठ कर्तव्यों को भी यज्ञ ही कहा जाता है। यह भाव विभिन्न प्रन्थों में जगह-जगह बहुत स्पष्टता से मिल जाते हैं, जैसे—

आरम्भयज्ञाः क्षत्राञ्च हिवर्यज्ञा विशः स्मृताः । परिचारयज्ञाः शूद्राञ्च जपयज्ञा द्विजास्तथा ॥ ( पहा० आ० ३६७.१२)

अथांत् क्षत्रियों के लिए पराक्रम-उद्योग करना यज्ञ हैं। होम आदि (अन्तादि साधनों से यजन) करना वैश्यों का यज्ञ हैं। शुद्रों का यज्ञ श्रेष्ठ सेवा कार्य हैं तथा ब्राह्मणों के लिए जप आदि (आत्म चेतना को परमात्म चेतना से युक्त करने वाले) कर्म यज्ञ हैं।

जहाँ अग्निहोत्रपरक यज्ञ की बात आती है, उसे भी आग्न में सामग्री डाल देने जैसी छोटी क्रिया तक हो सोमित नहीं माना जा सकता। उसके साथ भी प्रवृत्तियों के शोधन, पर्यावरण के सन्तुलन तथा श्रेष्ठ सामाजिक परम्पराओं के विस्तार जैसे श्रेष्ठ लक्ष्य जोड़कर रखे जाते हैं। यज्ञीय कर्मकाण्ड के साथ श्रेष्ठ भावनाओं, विचारणाओं एवं प्रेरणाप्रवाहों को जोड़कर रखना अनिवार्य है। इन्हों सब बातों की ओर ध्यान आकर्षित करते हुए मोमांसा दर्शन के अष्टम पाद के सूत्र ९, १०,११ में स्पष्ट कहा गया है कि यज्ञ केवल धन का व्यय कर देने से ही सिद्ध नहीं होता, उसके लिए तप आदि करना भी आवश्यक है। विद्वानों का मत है कि विधिवत् किये गये यजने कार्य से प्रकृति के संतुलन चक्र (इकॉलॉजिकल साइकिल) को सहयोग मिलता है। इसी दृष्टि से वेद में यजन कर्म का महत्त्व बतलाते हुए कहा गया है— 'इयं बेदिः परोअन्तः पृथिव्याऽ अयं यज्ञो भुवनस्य नाभिः ( यजु० २३.६२) अर्थात् यह यज्ञ वेदिका पृथ्वी का अन्तिम छोर है और यह यज्ञ इस भुवन की नाभि-केन्द्र स्थल हैं। यज्ञ वेदी पृथ्वी का अन्तिम छोर कैसे हैं ? अन्तिम छोर तक पहुँचना पुरुषार्थ को उत्कृष्टता का द्योतक है। पृथ्वी पर सर्वश्रेष्ठ पुरुषार्थ यज्ञानुष्ठान है, यह भाव है। ब्रह्माण्ड का संचालन यज्ञीय प्रक्रिया से हो रहा है, इसलिए यज्ञ को उसको नाभि (यज्ञो भुवनस्य नाभि: ) कहा गया है। यजुर्वेद के मंत्रों का सम्बन्ध यज्ञ से जोड़ते समय यज्ञ के इन्हीं व्यापक सन्दर्भों को ध्यान में रखना आवश्यक है।

विकास हुआ। इन तोनों (जू: आकाश, यत्-सूक्ष्म

प्रवहमान कण तथा उस गति से उत्पन्न विद्युत् विभव)

के संयोग से ही परमाणुओं की रचना हुई। केन्द्रक भ धन विद्युत् विभवयुक्त सृक्ष्मकण (न्युक्लियस में

#### यजुः के अन्य सन्दर्भ काः का दसरा है । 'वाचोः अग्निः' के अनुसार वायु से अग्नि का

शतपथ बाह्मण (१०.३.५.१-२) में यजु का दूसरा भाव स्पष्ट करते हुए उसे 'यत् + जु.' का संयोग कहा गया है। यत् का अर्थ होता है-मितशील तथा जू का अर्थ होता है-आकाश। इस सन्दर्भ से 'यजु.' का अर्थ होता है, आकाश में विचरण करने वाला-मितशील। यह भी सूत्ररूप में सृष्टि के विकास के यज्ञीय क्रम का ही संकेत है। सृष्टि के निर्माण से पूर्व जू: आकाश रूप में सर्वत्र एक ही चेतन तत्व फैला हुआ था। चेतना में संकल्प उभरा तथा आकाश में सूक्ष्म कण (सब एटॉमिक पॉर्टिकल्स) उत्पन्न हुए। यह मितशील थे, इस्रिलए 'यत्' कहे गये। भारतीय बेदविज्ञान में अदृश्य सूक्ष्म प्रवहमान तत्व को वाय कहा है।

अस्तु, उक्त प्रक्रियः को 'आकाशान् वायु' आकाश से वायु को उत्पत्ति कह सकते हैं। इन प्रवहमान सूक्ष्म कणों में गति के कारण सूक्ष्म विद्युत् विभव (फीबिल इलेक्ट्रिक पोटैशियल) उत्पन्न हुआ। इस विद्युत ऊर्जा को ही 'अग्नि' को उत्पत्ति कहा जा सकता प्रोटॉन्स) तथा उनके आसपास के आकाश को घेरते हुए गाँतशोल ऋण विभवयुक्त सूक्ष्मकण (इलेक्ट्रॉन्स) यहाँ है विभिन्न पदार्थों के परमाणुओं की संरचना । इन्हीं का अनुपात बदल जाने से पदार्थ बदल जाते हैं । विश्व बद्धाण्ड में पदार्थ के निर्माण की उक्त प्रक्रिया विज्ञान सम्मत भी है । 'यत्' (गाँतमान् ) और 'जू' (स्थिर—आकाश) के संयोग से पंच भूतात्मक जगत् की सृष्टि के इस प्रकरण से भी यह स्पष्ट होता है कि यह प्रक्रिया सृष्टि निर्माण के यभीय चक्र की ही

#### यजुर्वेद की परम्परा एवं शाखाएँ

उचित है।

वेद को 'श्रुति' कहा जाता है। दिव्य ज्ञान का यह
प्रवाह गुरु के श्रीमुख से सुनकर शिष्यों द्वारा विस्तार
पाता रहा। महर्षि वेदव्यास ने उसे चार प्रभागों में
संपादित करके व्यवस्थित किया। उस क्रम में
क्रम्वेद—पैल को, यजुवेंद—वैशम्पायन को,
सामवेद— जैमिनि को तथा अथवेंवेद—सुमन्तु को
सौंपा गया। उक्त विषय ऋग्वेद की भूमिका में
विस्तार से दिया गया है। यजुवेंद की शाखाओं का
विस्तार महर्षि वैशम्पायन के शिष्यों के द्वारा होता
रहा। इन शाखाओं की संख्या तो बहुत कही जाती है;

किन्तु अभी तक उनके प्रामाणिक सूत्र प्राप्त नहीं हो सके हैं।

द्योतक है। इस व्यूत्पत्ति के अनुसार भी यजु मंत्रों को ब्रह्मण्डव्यापी यज्ञीय प्रक्रिया से सम्बद्ध माना जाना

महाभाष्यकार पतंजिल के कथन 'एकशतमध्वर्युशाखा' के अनुसार यजुर्वेद की १०१ शाखाएँ हैं । चरणव्यूह परिशिष्ट में यह संख्या ८६ कही गयों हैं । इनका थोड़ा-बहुत उल्लेख पं० श्रीपाद दामोदर सातवलेकर के यजुर्वेद की भूमिका में मिलता है; किन्तु अलग-अलग चरणव्यूहों में इनकी संख्या भिन्न-भिन्न मिलती हैं । इतिहास ग्रन्थ भी इस सन्दर्भ में मीन हैं, इसलिए उक्त शाखाओं का निर्धारण अभी शोध का ही विषय कहा जा सकता है । प्रामाणिक रूप से उपलब्ध छह शाखाओं का संक्षिप्त विवरण यहाँ दिया जा रहा है ।

यजुर्वेदाध्यावी परम्परा में दो सम्प्रदाव प्रमुखतया परिलक्षित होते हैं— (१) ब्रह्म सम्प्रदाय अथवा कृष्ण यजुर्वेद (२) आदित्य सम्प्रदाय अथवा शुक्ल यजुर्वेद ।

(१) ब्रह्म सम्प्रदाय में 'बेद' के अन्तर्गत मन्त और ब्राह्मण दोनों को एक साथ स्थान दिया जाता है-'मन्त्र ब्राह्मणयोर्वेदनामधेयम्' (आप० परि० ३१)। मन्त्र तथा ब्राह्मण भाग का एकत्र मिश्रण ही 'कृष्णत्व' का मुख्य आधार है। 'सर मोनियर विलियम' ने भी अपने प्रसिद्ध कोष प्रन्थ ( संस्कृत-इंग्लिश डिक्शनरी) में लिखा है कि 'कृष्ण यजुर्वेद' ब्राह्मणभाग से मिश्रित होने से 'कृष्ण' कहा जाता है। शतपथ ब्राह्मण में 'यञ्च' को कृष्ण की संज्ञा प्रदान की गई है और 'कृष्ण यजुर्वेद' मुख्यतः यज्ञीय विधान प्रस्तुत करता है, कदाचित् इसी कारण इसे 'कृष्ण-यजुर्वेद' का अभिधान प्राप्त हुआ—यज्ञो हि कृष्णः। स यः स यज्ञः। तत्कृष्णाजिनम्। ( शत० बा० ३.२,१,२८ — यज्ञ ही कृष्ण है। यज्ञ कृष्णाजिन है।) इस प्रकार हम देखते हैं कि मन्त्रों के साथ ही साथ तिन्तयोजक ब्राह्मणों का जिसमें सम्मिश्रण पाया जाता है, वह 'कृष्ण यजुर्वेद' कहा जाता है ।

(२) आदित्य सम्बदाय के अन्तर्गत शुक्ल यजुर्वेद की गणना को जाती है। शतपथ बाह्मण में इस सम्बन्ध में लिखा है— आदित्यानीमानि शुक्लानि वर्जूषि वाजसनेयेन याज्ञवल्क्येनाख्यायन्ते (१४.९.५.३३) अर्थात् ये आदित्य-यजु:—शुक्ल-यजु: के नाम से प्रसिद्ध तथा वाजसनेय याज्ञवल्क्य के द्वारा आख्यात है। इस 'यजु:' में दर्शपौर्णमासादि अनुष्ठानों के लिए केवल मन्त्रों का ही संकलन है।

यही मनों का विशुद्ध तथा अमिश्रित रूप ही 'शुक्त यजुः' के 'शुक्तत्व' का मुख्य हेतु हैं। शुक्त यजुर्वेद को वाजसनेयि-सहिता भी कहा जाता है। 'वाज' अन को कहते हैं और 'सनि' दान को।

इस प्रकार अन्न का दान करने के स्वभाव वाले महर्षि की सन्तान होने के कारण 'याज्ञयल्क्य' को ही 'वाजसनेय' कहा जाता है और इनके द्वारा आख्यात होने से 'वाजसनेयि सहिता' नाम पड़ना स्वाभाविक है— (वाजस्यान्तस्य सनिर्दानं यस्य स वाजसनिस्तदाख्यः कश्चिन्यहर्षि तद्यार्यं वाजसनेयो याज्ञवल्क्यः, तेन प्रोक्तानि यजूषि तन्नाम्ना व्यवहियन्ते) ।

#### कृष्णयजुर्वेद की शाखाएँ-संहिताएँ

वर्तमान में इस शाखा की ४ सहिताएँ ही उपलब्ध हैं—(१) तैत्तिरीय(२) मैत्रायणी(३) कठ और (४) कपिष्ठल कठ ।

(१) तैस्तिरीय संहिता—यह शाखा अपने में परिपूर्ण कही जा सकती हैं, क्योंकि इस शाखा के संहिता, ब्राह्मण, आरण्यक, उपनिषद, श्रौतसूत्र तथा गृह्यसूत्र आदि सभी ग्रन्थ उपलब्ध होते हैं। महाराष्ट्र का कुछ हिस्सा तथा आन्ध-द्रविड का बहुश: भाग इसो का अनुयायी है। सबसे बड़ी बात तो यह कि वेदों के एक मात्र सर्वातिशायी भाष्यकार आचार्य सायण इसी शाखा के अनुयायी थे और यही कारण था कि उन्होंने सर्वप्रथम तैतिरीय संहिता पर ही अपना वैदुष्यपूर्ण भाष्य लिखा है। इनसे पूर्व का इस संहिता पर केवल एक ही भाष्य सुना जाता है, वह है भट्ट

<sup>\* (</sup>क) शुक्ल यनुर्वेद केवल मन्ना निगदितः, पृष्ठक् शरूपव ब्रह्मणे विहितम् , कृष्णयनुर्वेदकारकासु त्वयं विशेषो यन्मन्त्रणागेन सहैद तद् वयाख्यानात्मको ब्राह्मणमानोऽपि विन्यस्त । अयमेव वस्तुतो यनुर्वेदस्य शुक्तककृष्णस्य भेदः । (भूमिका-शुक्त-यनुर्वेद-संहिता-प्रथम संस्करण १९७१ मोतीलाल बनारसीदास)

<sup>(</sup>ख) इस सम्बन्ध में एक प्राचीन आख्यान प्रसिद्ध है। गुरू वैज्ञाधायन के जाप से प्रयमीत यहकत्त्वय ने स्वाधीत यनुषों का वमन कर दिवा और गुरू के आदेज से अन्य ज़िल्यों ने तितिर का रूप वारण करके उस वाना यनुष् को ब्रहण कर लिया। पुनः सूर्य को प्रसन्न करके, उनके ही अनुग्रह से योगी याजाकत्त्वय ने शुक्त-यनुष् की उपलब्धि की। (काठ० सं० की सा० भा० भूमिका रलोक ६-१२)

भास्कर मिश्र (११वीं शती) कृत । 'श्रान-यश्न' नामकं यह भाष्य भी पर्याप्त 'गुरु-गम्भीर' है । तैत्तिरीय संहिता में ७ काण्ड, ४४ प्रपाठक तथा ६३१ अनुवाक है, जिसका वर्ण्यविषय यश्नीय कर्मकाण्ड ( पौरोडाश, याजमान, वाजपेय, राजसूय इत्यादि नाना यागानुष्ठान) का विशद वर्णन है । (१) मैत्रायणी संहिता— यह संहिता वर्तमान में

सर्वप्रथम जर्मनी से डा० श्रोदेर के सौजन्य से प्रकाश में आई है, बाद में स्वाध्याय मण्डल, औन्य (सतारा) से सन् १९४१ में श्री सातबलेकर जी ने प्रकाशित की हैं। इसके वर्ण्य विषय भी तैतिरीय संहिता जैसे-दर्शपूर्णमास, आधान, पुनराधान, चातुर्मास्य, वाजपेय काम्येष्टि, राजसूय, अग्निचिति, सौजामणी इत्यादि हैं। चूँकि यह संहिता कृष्ण यजुर्वेद से सम्बद्ध है, इसलिए इस संहिता के मन्त्र तथा ब्राह्मण तैतिरीय तथा काठक संहिता में भी उपलब्ध होते हैं। (३) कठ संहिता—पुराणों में काठक लोगों को

(३) कठ संहिता—पुराणों में काठक लोगों को 'मध्यप्रदेशीय या माध्यम' कहा गया है, किससे उनका मध्यप्रदेशीय होना सिद्ध होता है। महर्षि पतंजांल ने इस सावता के गाँव-गाँव में प्रचलित होने का उल्लेख अपने महाभाष्य में किया है- 'प्रामे-प्रामे काठक कालापक च प्रोच्यते।'(म० भा० ४.३.१०१) परन्तु वर्तमान में इस संहिता के अध्येताओं की संख्या नगण्य ही है। इस संहिता में ५ खण्ड हैं, जिनके नाम है-इठिमिका, मध्यमिका, ओरेमिका, याज्यानुवाक्या तथा अश्वमेधाद्यनुवचन। इन खण्डों के उपखण्डों को 'स्थानक' कहा जाता है, जो वैदिक साहित्य में अन्यत्र अनुपलब्ध हैं। कठसंहिता में स्थानक ४०, अनुवाचन १३, अनुवाक ८४३, मन्त्र ३०९१ तथा मन्त्र बाह्मण की संयुक्त संख्या १८ हजार है। इनके वर्ण्य विषय भी अन्यो (कृष्णयजुर्वेद की अन्य संहिताओं) की तरह ही दर्शपौर्णमास, अग्निष्टोम, अग्निहोत्र, आधान, निरूढ पशुबन्ध, वाजपेय, राजसूय, अश्वमेध इत्यादि हैं।

(४) कण्डिल कठ संहिता—महर्षि पाणिनि के सुत्र-कपिष्ठलो गोत्रे (८.३.९१) तथा निरुक्त टीका-कार दुर्गाचार्य के 'अहं च कापिष्ठलो वासिष्ठः' (दुर्ग-वृति ४.४) कथनानुसार 'कपिष्ठल' किसी ऋषि का नाम सिद्ध होता है; परन्तु कतिपय विद्वानों की गवेषणा इसे 'स्थान' मानने के पक्ष में है। उनके अनुसार 'कपिण्डल' ही आज कुरुक्षेत्र का सरस्वती नदी के पूर्वी तट पर विद्यमान 'कैचल' नामक स्थान है, इसका उल्लेख 'काशिका' (८.३.९१) तथा वराहमिहिरकृत 'बृहत्संहिता'(१४४) में भी प्राप्त होता है । इस संहिता की कोई भी सम्पूर्ण प्रति आज उपलब्ध नहीं है । इसकी एक अध्रो प्रति 'वाराणसेय संस्कृत विश्वविद्यालय' के पुस्तकालय 'सरस्वती भवन' में सुरक्षित है। यह संहिता ऋग्वेद के समान अष्टक तथा अध्यायों में प्रविभक्त है। इसमें कुल ६ अष्टक और ४८ अध्यायों का उल्लेख मिलता है; किन्तु उपलब्ध प्रति में प्रथम अष्टक के ८ अध्याय के अतिरिक्त कोई भी अष्टक पूर्ण

वर्ण्यविषय तथा शैली कठसंहिता के ही समान है।
कृष्ण यजुर्वेद की शाखाओं का विस्तृत
विवेचन-शाखाज् ऑफ दि कृष्णयजुर्वेद पुराणम्
(vii-२, पृ०२३५-२५३) में डा० गंगासागर राय
ने प्रस्तुत किया है।

नहीं हैं, सभी में कुछ न कुछ अध्याय गायन हैं । फिर

भी यह अध्रा वन्त्र भी इस (कृष्ण यजुर्वेद) शाखा का

महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ कहा जा सकता है । इस संहिता का

#### शुक्ल यजुर्वेद की शाखाएँ-संहिताएँ

शुक्ल यजुर्वेद की शाखाओं की दो ही प्रधान संहिताएँ वर्तमान में उपलब्ध होती हैं- (१) माध्यन्दिन संहिता (२) काण्व संहिता।

(१) माध्यन्दिन संहिता— यह शाखा उत्तर भारत में विशेष रूप से प्रतिष्ठित हुई। महर्षि वैशम्पायन से यजुर्वेद का अध्ययन महर्षि याञ्चवत्वय आदि ने किया। शुक्त यजुर्वेद महर्षि याञ्चवत्वय से महर्षि मध्यन्दिन ने अधिगत किया। इसी कारण

यज्वेद का अपरनाए 'माध्यन्दिन-संहिता' भी है।

यद्यपि महर्षि याज्ञवत्क्य के एकाधिक शिष्यों ने 'यजुष्' को आत्मसात् किया; परन्तु इसमें विशिष्टता प्राप्त को । मध्यन्दिन ने तथा उस ज्ञान को विशेष रूप से प्रवर्तित भी किया, इसलिए कालान्तर में वह 'माध्यन्दिन-संहिता' कहलाई (यद्यपि याज्ञवत्क्येन बहुभ्यः शिष्येभ्यः उपदिष्टः तद्यापि ईश्वरकृपया मध्यन्दिनसम्बन्धितया लोके प्रख्यायते मही० भा०

यज्० भूमिका) । आजकल प्राय: उपलब्ध होने वाला

यजवेंद 'माध्यन्दिन संहिता' ही है, अर्थात् इस संहिता

को ही यजुर्वेद का पर्याय मानना चाहिए। यह संहिता दो भागों में प्रविभक्त है- (१) पूर्विवशतिः (२) उत्तरविशतिः। पूर्विवशितः भाग प्रथम से विशति अध्याय पर्यन्त है। प्रत्येक अध्याय में कण्डिकाएँ हैं और प्रत्येक कण्डिका कुछ मन्त्रों से मिलकर बनी है। जन-सामान्य कंडिका को ही मन्त्र समझते हैं; परन्तु एक कंडिका कई भागों में यागादि अनुष्ठान कर्मों में प्रयुक्त होने से कई मन्त्रों वाली होती है। पूर्विवशित में कुल १२९१ कण्डिकाएँ और मन्त्र संख्या २५८५ है। उत्तरविशति भाग एकविशति से चत्वारिश अध्याय पर्यन्त है। इसमें भी प्रत्येक अध्यायों में कुछ कण्डिकाएँ और प्रत्येक कण्डिका कुछ मन्त्रों का समुख्य है। इस प्रकार उत्तरविशति भाग ७६४ कंडिकाओं और १४०३ मन्त्रों से युक्त है।

मन्त्रा स युक्त ह ।
सम्पूर्ण माध्यन्दिन सहिता में ४० अध्याय, १९७५ मंत्र
है । इसका वर्ण्य निषय यञ्जीय कर्मकाण्ड के लिए मन्त्र
प्रस्तुत करना है । कृष्ण यजुर्वेद में कर्मकाण्ड और मन्त्र
दोनों हैं, इसमें कर्मक, उ विधायक ब्राह्मण भाग नहीं
है, केवल विशुद्ध मन्त्रभाग ही है, परन्तु इन मन्त्रों का
उपयोग यञ्जीय कर्मकाण्डों-दर्शभौणंमास, अम्न्याचान,
यूप निर्माण, वाजपेय, राजसूय, उखा सम्भरण,
शातहद्विय, वित्यारोहण, वसोधारा, मौत्रामणो,
अश्वमेध, पुरुषमेध, सर्वमेध, पितृमेध, प्रवन्यं, महावीर
सम्भरण इत्यादि के लिए होता है । इसका अन्तिम
४०वाँ अध्याय विशुद्ध ज्ञान-परक है, उसका नाम
'ईशावास्योपनिषद' है । इसे आदि उपनिषद् होने का
गौरव प्राप्त है—

ईशकेनकठप्रश्नमुंडमांडूक्यतित्तिरः । ऐतरेयं च छान्दोग्यं बृहदारण्यकं दश ॥

प्रस्तुत प्रयास के सन्दर्भ में

यजुर्वेद के मंत्रों के अर्थ प्राचीन आचार्यों ने यज्ञीय कर्मकाण्ड के सन्दर्भ में किये हैं। यजुर्वेद (शुक्ल यजुर्वेद) पर प्राचीन आचार्यों में 'उबट'(१०४३ ईसवी के आस-पास) तथा महीधर (१५८८ ई० के लगभग) के माध्य प्रमुख रूप से उपलब्ध हैं। यजुर्वेद (माध्यन्दिन संहिता) पर आचार्य उवट का भाष्य उपलब्ध होने से आचार्य सायण(१३२५-१३८७ई०) ने उस पर लेखनी नहीं इसी संहिता के ३४वें अध्याय के छह मन्त्र भी उपनिषद् की कोटि में माने गये हैं, उन्हें 'शिव संकल्पोपनिषद्' की संज्ञा प्राप्त हुई है।

(२) काण्य संहिता— इस संहिता का प्रचलन वर्तमान में महाराष्ट्र प्रान्त में ही देखा जाता है; परन्तु प्राचीनकाल में इस शाखा का प्रचार क्षेत्र उत्तर भारत ही: या। इस शाखा के प्रमुख आ्वार्य महर्षि कण्य रहे हैं। उनका आश्रम 'मालिनी' नदी के संट पर स्थित था। यह स्थान उत्तरप्रदेश के बिजनीर जिले में है। 'मालिनी' नदी आजकल 'मालन' के नाम से एक लघुकाय नदी के रूप में विद्यमान है। महर्षि कण्य का सम्पूर्ण उपाख्यान महाभारत(आदि० ६३.१८) तथा 'अभिज्ञान शाकुन्तलम्' (कालिदास) में प्राप्त होता है।

इस शाखा का उत्तर भारत से सम्बन्ध होने का एक प्रमाण आन्तरिक भी है। इसी संहिता के ११वें अध्याय के ११वें मन्त्र में कुठ तथा पाळालदेशीय राजा का नामोल्लेख पाया जाता है— एष क कुरवों राजा एष पाम्हालो राजा। इससे भी इस शाखा के उत्तर-भारत में प्रचलित होने का प्रमाण मिल जाता है।

'काण्व संहिता' मद्रास के 'आनन्दवन' नामक नगर से प्रकाशित हुई है। इसमें भी ४० अध्याय है, साथ ही ३२८ अनुवाक तथा २०८६ मन्त्र हैं। इसकी मंत्र संख्या. माध्यन्दिन संहिता से १११ अधिक है। इस सहिता के वर्ण्य विषय भी माध्यन्दिन संहिता के समान हो हैं। शुक्ल यजुर्वेद की शाखाओं का विशद वर्णन डा० गंगासागर लिखित 'शाखाज् ऑफ दि ह्राइट यजुर्वेद पुराणम्' नामक ग्रन्थ में (vii१-५० ६-१७) में उपलब्ध होता है।

चलायों । इन आचार्यों ने अपने भाष्यों का आधार यज्ञीय कर्मकाण्ड को ही प्रमुख रूप से बनाया है । कहीं-कहीं संक्षिप्त संकेत यज्ञ के विराट् सन्दर्भों की ओर भी हुए हैं, किन्तु मुख्यत: कात्यायन श्रौतसूत्र के सन्दर्भ देते हुए यज्ञीय कर्मकाण्ड ही उनका प्रमुख आधार रहा है ।

उक्त आचार्यो द्वारा प्रतिपादित कर्मकाण्ड परक अर्घो में अनेक प्रसंग अत्यन्त विवादास्पद हैं। अश्वमेध प्रकरण के अन्तर्गत अश्लील प्रकरण तथा अश्व छेदन, अंगों की आहुतियों आदि के प्रसंग विद्वानों को वेद की मूलभावना एवं गरिमा के अनुरूप नहीं लगते।

आचार्य उवट और महीधर ने यज्ञशाला में पशु-पश्चियों के बाँधे जाने के प्रसंग में यह टिप्पणी की है कि उन्हें यज्ञ में काटने के लिए नहीं, यज्ञ पशु के रूप में छोड़ देने के लिए लाया जाता है— तेष्वारण्याः सर्वे उत्स्वष्टव्या न तु हिंस्याः ( यजु० २४.४० उ०, मही० भा०) । यह क्रिया वृषभोत्सर्ग ( चिह्न लगाकर साँड़ छोड़ने) जैसी कोई क्रिया रही हो, तो किसी को उस पर क्या आपत्ति हो सकती है।

अरव के अंगों की आहुति प्रसंग में उन्होंने लिखा है कि आज्य (घृत) में अंगों की शक्तियों की अवधारणा करके आहुतियों की आएं— आज्यमवदानानि कृत्वा आज्यमेवाश्वांगत्वेन परिकल्प्य .. आज्याहुती नुंहोति संकल्पिताश्वांगभ्या घृताहुतीः श्रादादिष्यो ददाति (यजु० २५.१ मही० भा०) । इस प्रकार यज्ञ के अध्वर (हिंसारहित कर्म) होनेके भाव की रक्षा की हैं किन्तु समाधान के इन सब प्रवासों के बाद भी सृविका वेधन एवं अश्लील प्रकरण जैसे प्रक्षाों के सन्दर्भ में कोई उचित समाधान मिल नहीं पाते ।

पं० श्रीपाद दामोदर सातवलेकर एवं आर्य समाज के वेदज्ञ विद्वानों ने पर्याप्त श्रम करके कबुवेंद्र के मंत्रों के आध्यात्मिक अर्थ कर दिये हैं। इस प्रकार उक्त विवादास्पद प्रसंगों से उसे बचा लिया है। अध्येताओं को एक नयी दृष्टि भी इससे मिली हैं, किन्तु यह अर्थ यज्ञीय कर्मकाण्ड से बिलकुल हटकर होने के कारण 'यजु' के 'यज्ञीय' होने के भाव की तृष्टि नहीं होती। यज्ञपरक व्याख्याएँ खोजने के लिए पूर्व आचार्यों के ही भाष्य देखने पड़ते हैं, जो विवादास्मद प्रसंगों से मुक्त नहीं हैं।

इसके लिए उक्त सम्माननीय आवार्यों को भी दोष नहीं दिया जा सकता। सर्वविदित है कि भगवान् बुद्ध के आविर्भाव के समय तक वैदिक कर्मकाण्डों में पशु हिंसा आदि अनेक विकृतियाँ प्रवेश कर गयी थीं। उनके साथ अनेक वाममार्गी तंत्र के प्रयोग जुड़ गये थे। समाज को उन विकृतियों से मुक्ति दिलाने के लिए ही जैन तीर्वकरों एवं भगवान् जुद्ध ने उस समय प्रचलित यज्ञों का विरोध किया था। उनके प्रभाव से वह परिपाटी लुप्त-प्राय हो गयी थी।

भगवान् बुद्ध लगभग ५०० वर्ष ईसा पूर्व हुए थे। आचार्य उवट ईसा के लगभग १००० वर्ष बाद तथा महीधर लगभग १५०० वर्ष बाद हुए। उन्हें कम से कम १५०० से २००० वर्ष पूर्व लुज परिपाटी को खोजना था। जो सूत्र, यन्थों या कुल-परम्पराओं में मिले होंगे, उनमें बुद्धकाल के समय फैली वाममार्गी तंत्र परम्पराओं का मिश्रण भी अवश्य रहा होगा। सर्वेनाशे समुत्यने अर्द्ध त्यजित पंडितः (सर्वेनाश की स्थिति में आधा बचा लेने) की दृष्टि से उन्होंने जो कुछ किया, वह अभिनन्दनीय एवं वन्दनीय ही कहा जा सकता है, किन्तु वर्तमान सन्दर्भ में यजुवैद के यजीय परिपादी युक्त अर्थ की आवश्यकता को नकारा नहीं जा सकता।

इस भाषार्थ में उक्त असमञ्जस का समाधान निकालने का विनम्र प्रयास किया गया है । ऋषि जत कार्य कराना चाहते हैं, तो दृष्टि भी प्रदान करते हैं । स्पष्ट है कि वेद ने 'यज्ञ' को सदैव व्यापक अर्थी में ही प्रयुक्त किया है । सृष्टि सजन यज्ञ, सृष्टि पोषण यज्ञ, प्राणियों का जीवन बन्न, कर्मयज्ञ एवं यज्ञीय कर्मकाण्ड, सभी उनकी दृष्टि में रहते हैं। उनके कथन कभी एक यज्ञ पर कभी अन्य यह पर तथा कभी बहुअर्थक होकर एक साथ अनेक प्रसंगों पर घटित होते हैं । किसी सीमित संदर्भ के प्रति पूर्वाग्रही होका उन्हें सही अर्थों में नियोजित नहीं किया जा सकता। अत: खुले हदय और मस्तिष्क के साथ मंत्रों की स्वाभाविक धाराओं के अनुरूप अर्थ करने पर ही वे सटीक बैठते हैं । यही नहीं कुछ ऐसे उपयोगी सूत्रों को भी प्रकट कर देते हैं, जिन्हें बानना-समझना आज के मानस के लिए नितान्त आवश्यक है।

#### समुचित अर्थ के लिए स्मरणीय सूत्र

मंत्रार्थ करते समय जहाँ 'यज्ञ' के विभिन्न रूपों को ध्यान में रखना आवश्यक होता है, वहीं मंत्र से सम्बद्ध

ऋषि, देवता एवं छन्द की प्रकृति को भी जानना आवश्यक होता है ।कहा गया है-'ऋषि , देवता, छन्द आदि करता है, वह निरितशय पाप का भागी होता है। इसके विपरीत जो ऋषि, देवता, छन्दादि की विधिवत् जानकारी के साथ स्वाध्याय-अध्यापन आदि करता है, वह सफल मनोरथ होता है, साथ ही यदि अर्थबोधपूर्वक अध्ययनादि करता है, तो अधिक सफल-सफलतर प्रयत्नवाला होता है- एतान्यविदित्वा योधीतेऽनुबूते..तस्य ब्रह्मनिवींये.... पापीयान् भवत्यथ विज्ञायैतानि योऽधीते, तस्य वीर्यवदश्व योऽर्थवित् तस्य वीर्यवत्तर भवति— (कात्यायन प्रणीत सर्वा० १.१)।यही तथ्य बृहदेवताकार महर्षि

आदि को जाने बिना जो भी वेदाध्ययन, अध्यापन

पापीयाञ्चायते तु सः (बृह० ८.१३२) उक्त कथन का भाव बड़ा विवेक-सम्मत हैं। ऋषि, देवता एवं छन्दों के नाम रट लेने या न रटने से उसका उद्देश्य स्पष्ट नहीं होता। बोहा विचार करने से उसका भाव स्पष्ट हो जाता है।

शौनक ने इस प्रकार व्यक्त किया है\_ अविदित्वा ऋषि

छन्दो दैवतं योगमेव च। योऽध्यापयेञ्जपेद्वापि

ऋषि— किसी कथन का वास्तविक भाव वक्ता के व्यक्तित्व को जाने बिना निकालना कठिन है। सामान्य दृष्टि से मो सम कौन कुटिल खल कामी' कहने वाला निश्चित रूप से कोई अधम व्यक्ति ही लगेगा; किन्तु उक्त वाक्य कहने वाले 'संत सूरदास' है, यह बात स्पष्ट होते ही उक्त कथन को गहन आत्मचितन युक्त आध्यात्मिक संदर्भ में ले लिया जायेगा।

अस्तु, ऋषि के व्यक्तित्व और दृष्टि को ध्यान में रखकर ही उनके कथन का अर्थ किया जाना उचित है।

देवता— ऋषि किसी छोटी सी क्रिया या छोटे से उपकरण के पीछे सन्निहत किसी दिव्य चेतन शक्ति की सिक्रयता टेम्बते हैं। उस देवशक्ति के सम्बन्ध में कोई अवधारणा न होने पर उस कथन का सही भाव पकड़ में नहीं आ सकता। 'सोमेनादित्यः बलिनः' (सोम से आदित्य को शक्ति मिलती हैं) इस कथन से यदि सोम को सोमवल्ली का रस भर मान लिया जाय, तो कैसे काम चलेगा? यहाँ सोम के दिव्य प्रवाह का वह स्वरूप स्पष्ट होना चाहिए, जो सूर्य को करोड़ों वर्षों से ऊर्जा का अविरल स्रोत बनाये हुए हैं। अस्तु, वस्तुओं अथवा क्रियाओं से सम्बद्ध देव प्रवाहों की अवधारणा के बिना भी ठीक-ठीक अर्थ नहीं निकाले जा सकते।

छन्द— अभीष्ट भावों को व्यक्त करने वाले शब्दों की किसी विशेष अनुशासन में बाँध देने से छन्द बनते हैं। संस्कृत बड़ी समर्थ भाषा है, उसमें एक भाव के लिए अनेक शब्द तथा एक शब्द के अनेक अर्थ उपलब्ध हैं। छन्द में मात्राओं की मर्यादा के अनुरूप शब्दों का चयन किया जाता है। उससे भिन्न मात्राओं वाला दूसरा समानार्थक शब्द वहाँ नहीं रखा जा सकता; किन्तु यदि वह शब्द अनेकार्थक है, तो भी छन्दकार के भाव के अनुरूप ही उसका अर्थ वहाँ लेना होगा।

छन्द रचना में शब्दों के स्थान बहुत बार बदलने पढ़ते हैं, अन्वय में बदि उन्हें इधर से उधर रख दिया जाए तो भाव बदल जाता है। जो छन्द की मर्यादा नहीं समझते, वे अन्वय के साथ न्याय कर पाएँ, यह कठिन है। फिर छन्द का सम्बन्ध उच्चारण एवं स्वर विज्ञान से भी है। मंत्र प्रयोग में उसके भाव के अनुरूप ही उच्चारण का ढग अथवा पाठ के स्वर रखने चाहिए। एक ही वाक्य 'हम तो धन्य हो गये' श्रद्धापरक, प्रसन्नता परक अथवा व्यंग्य परक ढंग से बोला जा सकता है। इसलिए मंत्रों के सार्चक प्रयोग में छन्द की मर्यादा का ज्ञान होना भी आवश्यक होता है।

ऋषि, देवता एवं छन्दों के निर्धारण का प्रकरण तो अलग से दिया जा रहा है, यहाँ तो मन्त्रार्थ के सन्दर्भ में ही उनका उल्लेख किया गया है।

इस गावार्थ में उक्त सभी बिन्दुओं को ध्यान में रखकर मंत्रों के सहज, स्वाभाविक, जन-सुलभ अर्थ किये गये हैं, वे यज्ञीय प्रक्रिया से दूर भी नहीं हैं; किन्तु उन्हें केवल कर्मकाण्ड या केवल अध्यात्म की सीमा में बांधे रखने का ही पूर्वाग्रह न रखने से वे सहज प्रवाह में आ सके हैं। इतना अवश्य है कि कुछ शब्दों-सम्बोधनों के अर्थ प्रचलित परम्परा त हटकर किये गये हैं; किन्तु वे अर्थ शाख-सम्मत भी हैं तथा यजुर्वेद की मूल घोषणाओं तथा वेद की गरिमा के अनुरूप भी हैं। अध्ययन करने वालों को इस सन्दर्भ में असमंजस का सामना न करना पड़े, इसलिए कुछ उदाहरण समीक्षा सहित प्रस्तुत किये जाते हैं। कुछ महत्त्वपूर्ण शब्दों की समीक्षा

लौकिक सन्दर्भ में संज्ञाओं, सम्बोधनों का अधिकांश उपयोग व्यक्तिपरक अथवा जातिपरक होता है, जैसे 'इन्द्र' से किसी व्यक्ति अथवा देवता के नाम एवं 'गौ' या 'अश्व' से जाति विशेष के पशुओं के नाम का बोध होता है; किन्तु येद का क्रम इससे भिन्न है। वहाँ संज्ञाएँ गुणवाचक या भाववाचक अर्थों में प्रयुक्त होती हैं। व्यक्ति या जातिवाचक अर्थ उनके लिये तो जा सकते हैं; किन्तु ये अर्थ वेद मन्त्रों के स्वाभाविक प्रवाह में स्थापित नहीं हो पाते।

यजुर्वेद में जगह-जगह देवताओं, गौ, अह, वाजी, अज, अवि, इष्टका आदि सम्बोधन प्रयुक्त होते हैं। ये सभी अनेकार्थक शब्द हैं तथा इनके यदि गुण या भावपरक अर्थ स्तिये जाएँ, व्यक्ति या वस्तुपरक अर्थों का पूर्वाग्रह न रखा जाए, तो वेदमन्त्रों के अर्थ अधिक स्वाभाविक और गरिमामय बन पड़ते हैं। कुछ समीक्षात्मक उदाहरणों से यह तथ्य सुविधापूर्वक समझा जा सकता है।

देवता—आज की धारणा यह है कि इन्द्र, यम, विष्णु, रुद्र आदि कोई सूक्ष्म देहधारी देवता हैं। पीराणिक सन्दर्भ में वे माने जाएं तो ठीक भी है, किन्तु वेद में तो उन्हें विशिष्ट शक्तिधाराओं —दिव्य प्रवृतियों के रूप में लिया गया है।

कोई प्रतिभाशाली व्यक्ति घर में स्वामी, कार्य क्षेत्र में डाक्टर या वकील तथा खेल के मैदान में खिलाड़ी या कैप्टिन के सम्बोधन से बुलाया जा सकता है। एक ही व्यक्ति के लिए अलग-अलग सम्बोधन गलत नहीं करे जा सकते। इसी प्रकार वेद में एक ही शक्ति धारा को विभिन्न भूमिकाओं में विभिन्न देवपरक सम्बोधनों से सम्बोधित किया जाता है। जैसे सूर्य को कहीं इन्द्र (सौरमण्डल को बाँधकर रखने वाले), कहीं पूपा(पोषण देने वाले), कहीं रुद्र (तेज से रुला देने वाले) कहा जाता है, तो कोई भी सम्बोधन अनर्थक नहीं कहा जायेगा।

अग्नि को अनेक स्थानों पर 'जातवेदा' (उत्पन्न करने के विशेषज्ञ), कहीं पूषा (पोषण देने वाले), कहीं यम (अनुशासन बनाने वाले) कहा गया है। सभी सम्बोधन युक्तिसंगत हैं।

देवताओं को प्राण की विभिन्न भाराओं के रूप में माना गया है— जो सन्दर्भ विशेष में विशिष्ट भगिका में प्रवत्त देखे जाते हैं— प्राणा वै देवा

मनुजाता: (मनोजाता मनोयुज: ) (तै० सं० ६.१.४.५; काठ० सं० २३.५) प्राण ही देवगण हैं, (जो) मन से उत्पन्न और उसी से संयुक्त हैं। प्राणा वै देखा धिकयास्ते हि सर्वा थिय इक्जन्ति (शत० ब्रा० ७१.१.२४) । 'प्राण' ही धिष्णय देव हैं; क्योंकि यही (प्राण) सब बृद्धियों को प्रेरित करते हैं । प्राणा वै देवा द्रविणोदा (शत० बा० ६, ७, २, ३) । धन देने वाले देव ये प्राण हैं । प्राणा वै मरीचिपा: । तानेव प्रीणाति (काठ० सं० २७.१)। प्राण ही तेजस की रक्षा करने वाले हैं (और) उनको ही प्रसन्नता (समृद्धि) प्रदान करते हैं । प्राणेन वै देवा अग्रमदन्ति । अग्निरु देवानां प्राण: (शत० ज्ञा० १०.१.४.१२)। प्राण के माध्यम से देवगण अन्न ग्रहण करते हैं । 'अग्नि' देवों के प्राण हैं । प्राणैर्वे देवा स्वर्गे लोकमायन् (जै० जा० २.३०१) । प्राणों के द्वारा ही देवगण स्वर्ग में पहुँचे । प्राण एव सविता(शत० बा० १२.९.१.६) प्राण ही सविता है । ऐन्द्र खलु वै देवतया प्राण: (तै॰ सं० ६.३.११.२) देवता के रूप में प्राण ही इन्द्र हैं। प्राणेन यज्ञ: सन्तत: (मैंजा॰ स॰ ४.६.२) प्राण के द्वारा ही सतत यज्ञ चलता रहता है । तस्मात्याणा देवाः (शत० ब्रा० ७.५.१.२१) इसलिए प्राण ही देव हैं । प्राणा वै सद्धाः (ञै० उप० ४.२.१.६) प्राण ही रुद्र हैं। प्राणा वै साध्या देवा: (शत० बा० १०,२.२.३) प्राण ही साध्य देव हैं । प्राणी वै ब्रह्म (शत० बा० १४.६.१०.२) प्राण ही ब्रह्म (ज्यापक शक्ति) है ।

वेद में यजीय उपकरणों को भी देवपरक संज्ञा दो है। उपकरणों में निहित विशेषता के रूप में वे एक विशिष्ट चेतन शक्ति के दर्शन करते है। वहीं चेतन शक्ति उन्हें अनेक स्थलों पर संव्याप्त दिखती है, अस्तु वे उस देव शक्ति की महिमा व्यक्त करने लगते हैं। जैसे 'इष्टका' का सीधा अर्थ है—ईद; किन्तु वेद को दृष्टि में 'इष्टका' किसी भी निर्माण की इकाई है। तत् यदिष्टात् सम्भवस्तमाद् इष्टकाः (शत० बा० ६,१,२,२२)। चूँकि वह इष्ट (चेतना या पदार्थ) से बनी है, इसलिए इष्टका है। अन्न से शरीर बनता है, इसलिए 'अन्नं वा इष्टकाः' (तै० सं० ५,६,२५) अन्न इष्टका है। वर्ष के निर्माण में दिनस्ति इष्टका रूप है, अहोराजाणि वाऽइष्टकाः (शत० बा० ९,१,२१८) इत्यादि। इसी प्रकार 'यूप' 'वनस्मति देव', 'उपयाम पात्र' आदि सभी में देव शक्तियों को सन्निहित देखकर उन्हें वेद में देवपरक सम्बोधन दिये गये हैं। मंत्रों के सही भाव समझने के लिए ऋषियों की उक्त गहन दृष्टि को भी ध्यान में रखना आवश्यक है। गौ, अञ्च अवि आदि पशुपरक सम्बोधनों के सम्बन्ध में भी इसी प्रकार विचार करना होता है। जैसे—

गौ— वेद में गौ सम्बोधन पोषण प्रदायक दिव्य शक्तियों के लिए प्रयुक्त हुआ है। पशु रूप में 'गौ' पर भी यह परिभाषा भली प्रकार लागू होतों है, किन्तु वेद के गौपरक सम्बोधन को व्यापक अर्थों में ही लेना होगा। जैसे—इमे लोका गौ: (शत० बा० ६.५.२.१७) ये लोक गौ कहे जाते हैं। अन्तरिश्चं गौ: (ऐत० बा० ४.१५) अन्तरिश्व को गौ कहा गया है। गावो वा आदित्याः (ऐत० बा० ४.१७) गौ ही आदित्य है। अन्ते वै गौ: (तै० बा० ३.१८.३)। अन्त ही गौ है। यज्ञो वै गौ: (तै० बा० ३.१८.३)। अन्त ही गौ है। प्राणो हि गौ: (शत० बा० ४.३.४.२५) प्राण ही गौ है। प्राणो दि गौ: (शत० बा० ४.३.४.२५) प्राण ही गौ है। प्राणो दि गौ: (शत० बा० ४.३.४.२५) प्राण ही गौ है। प्राणो दि गौ: (शत० बा० ४.३.४.२५) आण्य वेश्वदेवी (सम्पूर्ण देवी शक्तियों की पुज्ज) गौ है। आग्नेयों यै गौ: (शत० बा ७.५.२.१९) अग्य से उद्भृत (यज्ञीय कर्जा) ही गौ है।

यजु० १३.४९ में ऋषि प्रार्थना करते हैं "है अग्ने ! सैकड़ों, हजारों धाराओं से लोकों के मध्य पृत (तेजस्) को स्रवित करने वाली, परम ख्योम में स्थित अदिति रूप इस 'गी' को आप हानि न पहुँचाएँ।" स्पष्ट है कि परम व्योम में स्थित सहस्रों धाराओं में दिख्य पोषण देने वाली 'गी' कोई पशु नहीं, प्रकृति की पोषण क्षमता ही कही जा सकती है। ऋषि चाहते हैं कि अग्नि (ऊ गी) के ऐसे प्रयोग न हो, जिससे प्रकृति की पोषण-क्षमता पर बुरा असर पड़े। अस्तु, वेद में गी सम्बोधन का अर्थ, प्रयोग विशेष के अनुरूप ही किया जाना अभीष्ट है।

अश्व— अश्व सम्बोधन लीकिक सन्दर्भ में घोड़े के लिए प्रयुक्त होता है, किन्तु गुण वाचक संज्ञा के रूप में उसका अर्थ होता है 'अश्नुते अध्वानम्' (तीव गति वाला) 'अश्नुने व्याप्नोति' (शोधता से सर्वत्र संचरित होने वाला) तथा 'बहु अश्नानीति अश्वः' (बहुक् आहार करने वाला होने से अश्व संज्ञा दी जाती हैं) आदि। इस परिभाषा के अनुसार बेद ने किरणों को, अग्नि को, सूर्य को, यहाँ तक कि ईश्वर को भी अश्व को संज्ञा दो है। देखें—'सौस्यों वा अश्वः'(गो० वा० २.३.१९) सूर्य का सूर्यत्व (तेज) अब है। 'अग्निर्वा अखः' अग्नि अब है (शत० वा० ३.६, २.५); 'अश्वो न देव वाहनः' (ऋ०३.२७.१४) अब (अग्नि) देवों का वाहन है— अग्नि को हव्यवाहन कहते हैं। 'असौ वा आदित्योऽखः' (ते० वा० ३.९. २३.२) यह आदित्य अश्व है। 'अश्वो यत ईश्वरो वा अश्वः' (शत. वा० १३.३.३.५) 'सारे संसार में संचरित होने के कारण ईश्वर भी अश्व है।'

बृहदारण्यक उपनिषद् (१.१.१) में कहा गया है—'उषा' यह सम्बन्धी अश्व का शिरोभाग है, सुर्य नेत्र हैं, बाय प्राण हैं, वैश्वानर अग्नि उसका खुला हुआ मुख है और संवत्सर यज्ञीय अश्व की आत्मा है। चुलोंक उसका पुष्ठ भाग है, अन्तरिक्ष उदर है, पुथिबी पैर रखने का स्थान है, दिशाएँ पार्श्व भाग हैं, अवान्तर दिशाएँ प्रसत्तियाँ हैं, ऋतुएँ अंग हैं, मास और अर्द्धमास पर्वे (सन्धि स्थान) है, दिन और रात्रि प्रतिष्ठा (पाट) है, नक्षत्र अस्थियों हैं, आकाश (आकाशस्थ मेघ) मांस है, \_ उसका जम्हाई लेना विजली का चमकना है और शरीर हिलाना मेघ का गर्जन है \_\_ । इस उपनिषद् बचन से क्या 'अश्व' नामक कोई पश् हो सकता है ? निश्चित रूप से वह अश्व सम्बोधन किसी पशु के लिए नहीं, सुर्य के तेज या यज्ञीय ऊर्जा के लिए ही हो सकता है । इसी प्रकार 'अय ६ सोमो वर्ष्णो अश्वस्य रेतो \_ '(यज् ० २३.६२) 'यह सोम वर्षण करने वाले अश्व का रेतस् (तेज) है' इस डक्ति में 'अश्व' सूर्य या पेघ को हो कहा जा सकता है।

धोड़े के लिए प्रयुक्त अन्य सम्बोधन भी वेद में हैं. किन्तु वे सभी गुणवाचक संज्ञा के रूप में व्यापक अर्थों में ही प्रयुक्त होते हैं। जैसे—अर्था या अर्थन् का अर्थ होता है, चंचल। 'वाजी' का अर्थ होता है—वीर्यवान्। 'अत्य' का अर्थ होता है— अतिक्रमण कर जाने वाला, लॉघ जाने वाला। यह सभी सम्बोधन अग्नि के लिए भी प्रयुक्त होते हैं। जिन्नवां अर्वी' (तै० वा० १.३.६.४) अग्नि ही 'अर्वा' है, से यह भाव स्पष्ट होता है।

इसी प्रकार 'अज' बकरा न होकर 'वाक् वा अजर' (शत० बा० ७.५.२.२१) वाणी अज है। 'आग्नेयो वा अज:' (शत० बा० ६.४.४.१५) अग्नि से उत्पन्न (धम्र आदि) अज है।

अवि 'मेड' को भी कहते हैं और रक्षण क्षमता को भी। शत० बा० ६.१.२.३३ में कहा गया है कि यह पृथ्वी अवि हैं, क्योंकि यह प्रजाओं की रक्षा करती हैं। यजु० १३.४४ में ऋषि कहते हैं—"हें अस्पिदेव! उत्तम आकाश में स्थापित विभिन्न रूपों का निर्माण करने वाली, वरुण की नाभि रूप, उच्च व्योम से उत्पन्न, असंख्यों की रक्षा करने वाली इस महिमामयी 'अवि' को हिसित न करें।" स्पष्ट हैं कि उक्त अवि 'मेड' नामक पशु नहीं हो सकती । इसे पृथ्वी की रक्षा करने वाले आयनोस्फियर (अयन मण्डल) अथवा पर्यावरण की सुरक्षा की प्राकृतिक व्यवस्था कहना अधिक युक्तिसंगत लगता है ।

इस प्रकार बेद की दृष्टि से अनेक सम्बोधनों-शब्दों के अर्थ इस भाषानुवाद में इसी दृष्टि से किये गये हैं। जहाँ इस प्रकार हरें से हटकर अर्थ किये गये हैं, वहाँ यथासंभव सक्षिण टिप्पणियाँ देकर उन्हें स्पष्ट करने का प्रयास भी किया गया है।

यजुर्वेद में मेघ प्रकरण

केद में 'मेथ' शब्द 'यश' का पर्याय है । निचण्टु में यश के १५ नाम दिये गये हैं । उनमें 'अध्वर' तथा 'मेथ' भी सम्मिलित हैं । 'अध्वर' का शाब्दिक अर्थ किया जाए तो होता है 'ध्वरति वधकर्मा' 'न ध्वर: इति अध्वर:' अर्थात् हिंसा का निषेध करने वाला कर्म । 'मेथ' शब्द का अर्थ स्पष्ट करते हुए धातुकोश में लिखा है— 'मेथु-मेथा, हिंसनयो: संगमे व' अर्थात् मेध शब्द का उपयोग तीन संदर्भों में किया जा सकता है । (१) मेथा-संवर्धन (२) हिंसा (३) संगम, संगतिकरण, एकीकरण, संगठन । अस्तु, यश जब 'अध्वर' है, तो उस प्रकरण में 'मेथ' का अर्थ हिंसा तो हो हो नहीं सकता । 'मेधा-संवर्धन' एवं 'संगतिकरण' के संदर्भ में ही लिया जाना उचित है ।

यह सर्वमान्य है कि वेदों का चार भागों में संपादन 'वेदव्यास' जी ने किया। वे यज्ञ में हिसा का निषेध करते हुए स्पष्ट लिखते हैं—

सुरामतस्या मधुमांसमासवं कृसरौदनम् । थूतैः प्रवर्तितं होतनौतद् वेदेषु कत्यितम् ॥

(महा ग्रा २६५.९)

मद्य, मछली, पशुओं का मांस, द्विजातियों का बिलदान आदि धूर्तों द्वारा यज्ञ में प्रवर्तित हुआ, बेदों में इस प्रकार का विधान नहीं है। अस्तु, मेध का हिंसापरक अर्थ करने का आग्रह किसी पी विवेकशील को नहीं करना चाहिए। यज्ञ जैसी पारमार्थिक प्रक्रिया को इस लाञ्छन से मुक्त हो रखना उचित हैं। यजुर्वेट तो यज्ञपरक कहा हो गया है।
दर्शपूर्णमास, सोम यज्ञ, अग्निष्टोम, वाजपेय,
राजसूय, सौजामणी आदि यज्ञों में यजुर्मत्रों का
विनियोग होता है। 'मेध' सम्बोधन सहित जिन
यज्ञों का प्रकरण उसमें है, वे हैं- अश्वमेध (अध्याय
२२ से २५ एवं २९) पुरुषमेध (अ० ३०) सर्वमेध
(अ० ३२) तथा पितृमेध (अ० ३५) आदि। इनमे
भी 'मेध' का हिसापरक अर्ध सिद्ध नहीं होता। यदि
मेध का अर्ध वध हो तो 'पितृमेध' कैसे संभव है।
पतरों के तो शरीर पहले ही समाप्त हो चुकते है।
सर्वमेध में आत्मा को परमात्मा में समप्तित करके
मुक्ति प्राप्त करने को सर्वमेध कहा गया है।
पुरुषमेध में आदर्श समाज व्यवस्था के अन्तर्गत
किस प्रकार के व्यक्ति को कहाँ नियोजित किया जाए,
इसका वर्णन है।

वतीसर्वे अध्याय में 'आलभन' शब्द का प्रयोग हुआ है। मेध की तरह आलभन शब्द का भी एक अर्थ वध होता है, किन्तु उसके मान्य अर्थ प्राप्त करना, जोड़ना आदि भी है। अस्तु, 'अध्वर' वधरहित यज्ञ कर्म में उसके भी हिसापरक अर्थ का आयह नहीं किया जाना चाहिए। इस संदर्भ में सनातनी, आर्यसमाजी सभी धाराओं के विद्वान् एक मत हो चुके हैं कि 'मेध' और 'आलभन' का हिसा परक अर्थ यज्ञीय संदर्भ में तो नहीं हो लिया जाना चाहिए।

#### विवादित प्रसंगों से मुक्ति

उक्त संदर्भों से स्पष्ट हो जाता है कि यज्ञ में हिंसापरक प्रक्रियाएँ कभी प्रविष्ट हो गयी हो, यह बात और हैं; अन्यथा वेद, यज्ञ में हिंसा के पक्षधर नहीं हैं। आश्वमेधिक यज्ञीय प्रक्रिया के अन्तर्गत कुछ मंत्रों के जो हिंसापरक अथवा अञ्लोल अर्थ किये गये हैं, वे वेद की मूल भावना के साथ मेल नहीं खाते, यह तथ्य आगे कुछ उदाहरणों से स्पष्ट हो जायेगा।

अध्ययन-अन्बेषण से पता लगता है कि अश्वमेध वास्तव में शुद्ध-सात्विक आध्यात्मिक प्रयोग ही है। शतपत्र बाह्मण १३.३.१.४ के अनुसार पहला अश्वमेध प्रयोग प्रजापति ने किया था। अपनी कामना पूर्ति के लिए वे इच्छुक हुए। उन्होंने अश्वमेध देखा। उससे यजन करने से उनकी कामनाएँ पूर्ण हुईं...।

पूर्व पृष्ठो पर स्पष्ट किया जा चुका है कि अन्व का अर्थ है— सर्वत्र संचरित होने में सक्षम तथा 'मेघ' का अर्थ 'मेथा', संगम-संगतिकरण है। प्रजापति ने सर्वत्र संचरित दिव्य मेथा को देखा, उसे सृष्टि में होमा-प्रविष्ट कराया, तो सृष्टि का क्रम चल पडा, प्रजापति की कामना पूरी हुई। 'वीर्य वा अन्वः' के अनुसार मनुष्य का पुरुषार्थ अन्व है, उसे दिव्य मेधा से संचालित करने से 'अश्वमेध' होता है । यह प्रयोग जब विराद स्तर पर - राष्ट्रीय स्तर पर किया जाता है. तब आदर्श राष्ट्र बनता है। इसीलिए 'राष्ट्रं वा अश्वमेद्यः' (राष्ट्र अश्वमेध हैं) कहा गया है ।'सूर्यं वा अश्वमेद्यः' 'अश्वमेद्यः यच्चन्द्रमाः' के अनुसार सूर्य एवं चन्द्र भी अश्वमेध हैं। आज के भौतिक विज्ञान ने भी यह स्त्रीकार कर लिया है कि सूर्य एवं चन्द्रमा की परिस्थितियों से मनुष्यों को मानसिकता तथा उसकी क्रियाओं पर प्रभाव पड़ता है। उक्त आधारों पर अश्वमेध मानवी पुरुषार्थ को दिव्य चेतना से संचालित करने की एक सूक्ष्म वैज्ञानिक प्रक्रिया है। उसके अन्तर्गत विविध यज्ञीय प्रयोग किये जाते हैं।

'अश्वमेध' की परम्परागत प्रक्रियाओं में 'सूचीवेध' प्रक्रिया को भी विवादास्पद माना जाता है। उसमें सोने, चाँदी, ताम्बे आदि की सलाइयों से रानियों द्वारा अश्व के शरीर को वेधे जाने की क्रिया दर्शायी गयी है। महीधर भाष्य में २३ वें अध्याय के ३३वें मंत्र के अन्तर्गत यह विवेचन दिया गया है; किन्तु यजुर्वेद के उक्त मंत्र का सीधा अर्थ केवल इतना है कि गायजी, जिष्टुप्-आदि छन्द तुम्हें सृचिकाओं द्वारा शान्ति पहुँचाएँ।

आर्थ समाज की परम्परा में इस मंत्र का अर्थ कुछ इस प्रकार किया गया है- 'जो विद्वान गायत्रो आदि छन्दों के अर्थ को ठीक से बताकर मनुष्यों के अज्ञान बर्नित मेदों को दूर करते हैं, वे सुई से सिलाई करने बाले को तरह सबका कल्याण करते हैं।'

महीधर भाष्य के आधार पर मृत अश्व के शरीर को सलाइयों से छेट कर उसे शान्ति पहुँचाने की बात विवेक ब्राह्म नहीं लगती । आर्य समाज पद्धति की उक्त व्याख्या बजीव कर्मकाण्ड से हटकर तो है ही, सूची प्रयोग को बलात् दूसरी ओर खींचा जा रहा है, ऐसा लगता है । इस भाषार्थ में उक्त मंत्र का स्पष्टीकरण इस प्रकार दिया गया है—बड़े यज्ञ बड़े कुण्डों में होते थे । यत्र का नियम है कि समिधाएँ किनारे-किनारे लगायी जाती हैं तथा आहुतियाँ बोच में समर्पित की जाती हैं। उन आहतियों का एक पिण्ड सा बन जाता है। उसे तोड़ा वो नहीं जाता. किन्तु उसे अग्नि में पूरी तरह पच अवश्य जाना चाहिए। इसके लिए उस पिण्ड को सलाइयों से छेदा जाना उचित है । हवन की गयी ओषधियों के भूछ का लाभ पूरी तरह प्राप्त करने के लिए रानियाँ उक्त पिण्ड को सलाइयाँ से छेटे तथा गायत्री आदि वेदोक्त छन्दों से उस पिण्ड को शमित करें, तो बात युक्ति संगत लगती है। उक्त मंत्र में तो अन्व का नाम भी नहीं है, ब्राह्मण ग्रंथों ने उस यज्ञ पिण्ड को 'अब' कहा तो 'यज्ञ' या 'अग्नि' को अन्व की संज्ञा देना शास्त्र सम्मत ही है । 'अग्निरेष यदस्यः' (शत० बा० ६. ३. ३. २२) । सोऽग्निरश्चो भूत्वा प्रवम: प्रजिगाय(गो० बा० २, ४, ११)। अश्वी ह वा ऽ एव (अग्निः) भूत्वा देवेभ्यो यज्ञं बहति (হানত বাত १.४, १, ३०)

इसी प्रकार एक उदाहरण अश्लील प्रकरण का देखें— यजु० २३. २५ में 'यज्ञ के ब्रह्मा के प्रति कहा गया है " माता च ते फिता च ते ऽ प्रे वृक्कस्य क्रीडतः" इसका सीधा अर्थ होता है कि तुम्हारे माता और पिता वृक्षात्र पर चढ़कर क्रीड़ा कर रहे हैं। महीधर भाष्य में 'वृक्षात्र' का अर्थ काष्ठ से बने पलंग के अग्रभाग पर करके माता-पिता की काम क्रीड़ा का संकेत किया गया

है । वृक्षात्र को पलंग और क्रीड़ा को कामक्रीड़ा कहना एक प्रकार की जबरदस्ती ही है। उक्त मन्त्र के आध्यात्मिक अर्थ (दयानन्द भाष्य) यज्ञीय व्याख्या से दूर हट जाते हैं। इस भाषार्थ में इसका समाधान इस प्रकार

किया गया है- 'वृक्षाग्न' का अर्थ संसार वृक्ष के ऊपरो भाग पर किया जाय, तो यज्ञ-पिता और माता-वाणी

(मंत्र शक्ति) की क्रीड़ा चल रही हैं । वृक्षात्र से कान्ठ

ऋषि, देवता, छन्दादि का निर्धारण वेद के अध्ययन क्रम में ऋषि, देवता एवं छन्दादि

का महत्व पहले वर्णित किया जा चुका है। निर्धारण प्रक्रिया पर यहाँ प्रकाश डाला जा रहा है। यज्वेंद के सन्दर्भ में यह कार्य कुछ अधिक श्रम साध्य है— ऋषि— ऋषि का तात्पर्य स्पष्ट करते हुए आचार्य सायण ने लिखा है कि मन्त्र के प्रवक्ता को ऋषि कहा जाता है—'यस्य वाक्यं स ऋषि:'(ऋ० १०,१०

सा० भा०) । यजुर्वेद के सन्दर्भ में जब ऋषियों के सम्बन्ध में विचार किया जाता है, तो यहाँ ऋषियों के तीन रूप परिलक्षित होते हैं-१. प्रथम तो इस वेद के आदिद्रष्टा-प्रत्यद्रष्टा

'ऋषि विवस्वान्' हैं, जैसा कि 'यजु: सर्वा॰' में उल्लिखित है—इचेत्वादि खं ब्रह्मानं विवस्वान् अपश्यत्' (पु० १) । यह वेद ज्ञान 'सूर्य' के द्वारा

क्रमश: याजवत्क्य आदि के माध्यम से पृथ्वी पर प्रसरित हुआ-यह सर्वविदित तथ्य है । २. दूसरे स्तर पर इस वेद के वे ऋषि हैं, जो

'दर्शपौर्णमास' आदि प्रकरण विशेष के सामृहिक ऋषि

के रूप में प्रसिद्ध हैं, जो प्राय: देवस्तर के हैं । इसका उल्लेख सर्वा० स्० में इस प्रकार है— 'तत: प्रतिकर्प-विभागेन ब्राह्मणानुसारेण वेदितव्याः । ( सर्वा० ५० १) । यहाँ देवस्तर के ऋषियों के दो अपवाद भी है—( i ) याज्ञवत्कय

(ii) दध्यङ् आधर्वण । 3 तीसरे स्तर में वे सभी ऋषि आते हैं. जिन्होंने वेदमन्त्रों का देवों की स्तृति-प्रार्थना आदि

रूपों में प्रयोग किया है—सिद्धि प्राप्त की है। इन्हें वैयक्तिक स्तर का यथावसर सम्बद्ध ऋषि रूप में

मान्यता प्राप्त है।

ही लेना है, तो काष्ठ-समिधाओं के अग्रभाग पर पित अग्निदेव तथा माता हवि की क्रीड़ा चल रही है। यह भाव वेद की गरिमा तथा यजीय परिपाटी दोनों की रथा करता है। इसी प्रकार सभी प्रसंगों में वेद-मंत्रों के

स्वाभाविक यज्ञीय अर्थ ऋषियों के अनुग्रह से संभव हुए हैं। वैज्ञानिक टिप्पणियाँ भी स्थान-स्थान पर प्रस्तृत की गयो हैं।

प्रस्तृत यज्वेंद संहिता में अन्तिम एक स्तर अर्थात् वैयक्तिक स्तर के ऋषियों का उल्लेख प्रत्येक

अध्याय के समापन पर कर दिया गया है । प्रथम और द्वितीय स्वर के ऋषियों की सूची इस प्रकार है-प्रदम स्तर— अध्याय १ से अध्याय ४० अर्थात् सम्पूर्ण शुक्ल यज्**वेद के ऋषि विवस्वान् हैं** ।

द्वितीय स्तर-अध्याय- कंडिका -ऋषि नाम दर्शपर्णमास परमेष्ट्री प्रजापति 8.8 - 2.36

वा देवगण प्रजापति प्रजापति पितृयज्ञ 3.29-2.38 अम्न्याधेय प्रजापति, देवगण, 3.8-3.6

अग्नि या गंधर्वा अग्निहोत्र 3.9-3.70 प्रजापति यजमानाग्न-3.88-3.3€ देवगण उपस्थान

आदित्य

प्रजापति

प्रजापति

सत्रोपस्थान देवगण 6.48-6.43 नैमितिक वसिष्ठ 6.48-6.83 वाजपेय 6.8-6.38 बृहस्पति-इन्द्र राजस्य 9.34-90.30 वरुण चरकसौत्रामणी १०.३१-१०.३४ अश्विनीकुमार

3.88-3.63

8.2-6.32

आगतोपस्थान ३.३७-३.४३

वातुर्मास्य

अग्निप्रोम

अग्निचयन ११ अ०-१८ अ० प्रजापति या साध्यगण १९ अ०-२१ अ० सोजामणी प्रजापति, एवं २८ वाँ अ० अश्विनीकुमार सरस्वती

अश्वमेध 27 310-24 3FO प्रजापति एवं २९ वाँ अ० आग्निकोऽध्याय २७ वाँ अ० प्रजापात परुषमेध 30 310-38 310 नारायणपुरुष सर्वमेध ३२ वॉ अ० ब्रह्म स्वयंभ् अनारभ्याधीत३३.५५-३४.५८ आदित्व-याज्ञवत्कय पित्र्योऽध्याय ३५ वाँ अ० आदित्य अथवा टेवगण

प्रवर्ग्याग्निकाश- ३६ वां अ० दध्यङ् आधर्वण मेधोपनियत्

महावीर सम्भरण- ३७ वो अ० दध्यङ् आधर्वण प्रोक्षणादि

महावीर निरूपणे- ३८ वाँ अ० टथ्यङ् आचर्तण धर्मधुग्दोहनम्

प्रवर्गे धर्मभेदे- ३९ वाँ अ० दध्यङ् आधर्वण प्रायक्षित

ईशाबास्योपनिषद् ४० वौ अ० दध्यङ् आधर्वण

देवता- मंत्र द्रष्टा ऋषियों ने अपने साक्षात्कृत मन्त्रों में जिसकी स्तृति की है, जिसका वर्णन किया है, वे उस मंत्र के देवता कहे जाते हैं— या तेनोच्यते (ऋषिणोच्यते) सा देवता। (ऋ० १०.१० सा० भाo)। इस परिप्रेक्ष्य में जब यज्**वें**द के मनों के देवता-निर्धारण पर विचार किया जाता है, तो कम से कम दो विचारधाराएँ सामने उपस्थित होती हैं । एक सनातन धारा है, जिसने यजुर्वेद को अश्वमेधादि यज्ञीय सन्दर्भ में माना और व्याख्यायित किया है। दूसरी धारा अति विचारशीलों को है. जिसने यज्वेंद को आदर्श समाज-व्यवस्था का सूत्रधार माना और उसी परिप्रेक्ष्य में व्याख्यायित किया है । यही कारण है कि दोनों विचारधाराओं के कारण दो प्रकार के देवताओं का निर्धारण उपलब्ध सहिताओं में दिखाई पहता है। इस दिशा में पर्याप्त अध्ययन-शोध की आवश्यकता है । यहाँ औचित्य को कसीटी पर समीचीन सिद्ध होने वाले तथ्य को ही स्वीकार किया गया है और उसी का प्रतिपादन किया गया है।

यजुर्वेद के प्रतिमन्त्र देवताओं की सूची प्रत्येक अध्याय के समापन पर दिये गये 'ऋषि, देवता, छन्द-विवरण' में दी गई है और उसी का अकारादिक्रम से संक्षिप्त परिचय परिशिष्ट-२ में दिया गया है।

छन्द — छन्दों के निर्धारण में पर्याप्त कठिनाइयां सामने आवी हैं। छन्दों के निर्धारण की जो सूचियां यत्र-तत्र उपलब्ध हैं, उनमें मन्त्रों के जो छन्द निर्धारित है, वे छन्दों के व्याकरणपरक निर्धारणों से अनेक स्थानों पर मेल नहीं खाते। हो सकता है, पूर्व आचार्यों ने पहले यजुष मन्त्रों के छन्दों के कुछ और सूत्र निर्धारित किये हो ? बाद में वैयाकरणों द्वारा निर्धारित सूत्रों से उनकी संगति न बैठ पायी हो।

उत्तः अंतर की दृष्टि से यह प्रकरण पर्याप्त शोधात्मक अध्ययन-निर्धारण की अपेक्षा रखता है। इस भाषार्थ के साथ परम्परा एवं विवेक का संयोग करते हुए छन्दों की सूचियाँ परिश्रमपूर्वक बनायी गयी हैं। जिन्हें अध्यायों के अन्त में स्थान दिया गया है। इस निर्धारण में (क) कात्यायन प्रणीत यजुः सर्यानुक्रम सूत्र (ख) वैदिक यनालय, अजमेर (संवत् २००७) की यजुबैंद संहिता एवं (ग) निर्णय सागर प्रेस बम्बई (सन् १९२९) की शुक्त यजुबैंद संहिता का सहारा प्रमुख रूप से लिया गया है।

यज्ञ प्रधान होने से इसमें एक परिशिष्ट यज्ञीय पात्रों (अदाध्य, अभि, अन्तर्धानकट, उपवेष आदि) पटार्थों ( आज्य इध्म, इष्टका, आसन्दी आदि) तथा व्यक्तियों (अध्वर्यु, उद्गाता, होता आदि) के परिचय का अतिरिक्त बोड़ा गया है और उससे सम्बद्ध चित्र भी यदा-सम्भव दिये गये हैं।

आशा है सुधीपाठक इस यजुर्वेद का स्वाध्याय, यदि मनोयोगपूर्वक करेंगे और इसकी उस गहराई तक पहुँचेंगे, जिसको ध्यान में रखकर यह प्रयास किया गया है तो निःसन्देह उन्हें एक नयी दृष्टि के साथ हर्ष भी प्राप्त होगा।

- भगवती देवी शर्मा



#### वाजसनेवि-माध्यन्दिन-शुक्ल

# यजुर्वेद - संहिता

\* \* \*

### ॥ अथ प्रथमोऽध्यायः ॥

१. ॥ॐ॥ इषे त्वोर्जे त्वा वायव स्य देवो वः सविता प्रार्पयतु श्रेष्ठतमाय कर्मणऽ आप्यायध्वमध्या ऽ इन्द्राय भागं प्रजावतीरनमीवा ऽ अयक्ष्मा मा व स्तेनऽ ईशत माघश छंसो घुवाऽ अस्मिन् गोपतौ स्यात बह्वीर्यजमानस्य पशुन्पाहि ॥१ ॥

ये कण्डिकाएँ यहकर्म से सम्बन्धित हैं, यहां के साधनी-उपकरणों तथा यहकर्ताओं टोनों पर पटित होती हैं। प्रस्तुत कण्डिका में पताप्र शाखा को काटना तथा उसे शुद्ध करना, कड़दें को गाय से अलग करना , गाय को संप्रेषित करना एवं शाखा को अपन्यागार में स्वापित करना आदि कियाएँ सम्बन्न करने का विचान हैं —

हे यज्ञ साधनों ! अत्र की प्राप्त के लिए सिवतादेव आपको आगे बढ़ाएँ । सृजनकर्ता परमात्मा आपको तेजस्वी बनने के लिए प्रेरित करें । आप सभी प्राण स्वरूप हों । सृजनकर्ता परमेश्वर श्रेष्ठ कर्म करने के लिए आपको आगे बढ़ाएँ । आपको शांकियाँ विनाशक न हों, अपितु उन्नतिशोल हों । इन्द्र (देव-प्रवृत्तियों) के लिए अपने उत्पादन का एक हिस्सा प्रदान करों । सुसंतित युक्त एवं आरोग्य-सम्पन्न बनकर क्षय आदि रोगों से छुटकारा पाओ । चोरी करने वाले आपके निर्धारक न बनें । दुष्ट पुरुष के संरक्षण में न रहो । मातृभूमि के रक्षक को छत्र-छाया में स्थिर बनकर निवास करों । सज्जनों की संख्या में वृद्धि करों तथा याजकों के पश्-धन की रक्षा करों ॥१ ॥

२.वसोः पवित्रमसि द्यौरसि पृथिव्यसि मातरिश्वनो घर्मोऽसि विश्वया ऽ असि । परमेण धाम्ना दृ छंऽ हस्व मा ह्वार्मा ते यज्ञपतिर्ह्वार्षीत् ॥२ ॥

प्रस्तुत कण्डिका दर्भ (पविज्ञाधिन्ठित देवता) , दुग्ध पात्र एवं उखा पात्र को सम्बोधित करती है—

हे यज्ञ साधनो ! आप (अपने यज्ञादि कर्मों से) वस्तुओं को पवित्र करने के माध्यम हो, युलोक और पृथ्वी ( के संतुलन कर्ता ) हो । आप हो प्राणो की उष्णता हो, सबके धारक हो । महान् शक्तियों को धारण कर प्रगतिशील बनो, इन्हें बिखरने मत दो । आप से सम्बन्धित यज्ञपति (सेवा का दायित्व सँभालने वाले) भी कुटिल न बनें ॥२॥

३. वसोः पवित्रमसि शतधारं वसोः पवित्रमसि सहस्रधारम् । देवस्त्वा सविता पुनातु वसोः पवित्रेण शतधारेण सुप्वा कामधुक्षः ॥३ ॥

प्रस्तुत कण्डिका में गोदुग्य रूपी हवि को जुद्ध करने की क्रिया का विधान है -

आप (दर्भमय पवित्र वसु) सैकड़ों-सहस्रों धाराओं वाले (वस्तुओं को ) पवित्र करने वाले साधन हो । सबको पवित्र करने वाले सविता, अपनी सैकड़ों धाराओं से (वस्तुओं को पवित्र करने वाले साधनों से ) तुम्हें पवित्र बनाएँ । हे मनुष्य ! तुम और किस (कामना) की पूर्ति चाहते हो ? अर्थात् किस कामधेनु को दूहना चाहते हो ? ॥३ ॥

| इ.ट्रा ऋषि गोदुग्ब में सजिहित पोषक तत्त्वों को अंतरिक्ष से पृथ्वी पर सहस्रों धाराओं में प्रवाहित होते देखते हैं । यज्ञ की

प्रक्रिया को इसी विसार् दर्शन से जोड़ना बाहते हैं 🖐

४. सा विश्वायुः सा विश्वकर्मा सा विश्वधायाः । इन्द्रस्य त्वा भाग छे सोमेनातनच्यि विष्णो हव्यर्छ रक्ष ॥४ ॥

प्रस्तुत कण्डिका पूर्वोत्तः प्रश्न के उत्तर में दोहनकर्ता पुरुष, दुग्ध सफी हाँव एवं पोषणकर्ता विष्णु की सम्बोधित है—

हे मनुष्य ! पूर्ण आयुष्य, कर्तृत्वशक्ति एवं धारक शक्ति (रूपी तीन कामधेनु) आपके पास हैं । इनसे प्राप्त (दुग्ध) पोषण-क्षमताओं में से हम (अध्वर्यु) इन्द्र के हिस्से में सोम को मिलाकर उसे स्थिर करते हैं । पोषणकर्ता (विष्णु) इन हव्य पदार्थों को सरक्षित रखें ॥४ ॥

५. अग्ने व्रतपते व्रतं चरिष्यामि तच्छकेयं तन्मे राध्यताम्। इदमहमनृतात्सत्यमुपैमि ॥

प्रस्तुत कव्छिका में कर्म के अनुन्त्रम की प्रतिज्ञा की गई है —

हे वतों के पालनकर्ता, तेजस्वी अग्निदेव े हम वतशील बनने में समर्थ हों । हमारा, असत्य को त्यागकर सत्यमार्ग पर चलने का वत पूरा हो ॥५ ॥

६.कस्त्वा युनक्ति स त्वा युनक्ति कस्मै त्वा युनक्ति तस्मै त्वा युनक्ति । कर्मणे वां वेषाय वाम् ॥

प्रस्तुत कण्डिका प्रणीत (यजमान द्वारा किनेव विधि से लाये गये) जल धारण करने वाले पात को सम्बोधित है — (प्रश्न) है यज्ञ साधनों ! तुम्हें किसने नियुक्त किया है. ?किसलिए नियुक्त किया है ? (उत्तर) उसने (स्रधा

ने) तुम दोनों (सबल-निर्बल) को (यज्ञादि) कमें करने के लिए नियुक्त किया है, (उत्तम कमों से) दिव्य स्थान में संव्याप्त होने के लिए नियुक्त (प्रवृत्त) किया है ॥६ ॥

७. प्रत्युष्टछं रक्षः प्रत्युष्टाऽ अरातयो निष्टप्तछं रक्षो निष्टप्ताऽ अरातयः। उर्बन्तरिक्षमन्वेमि ॥७ ॥

प्रस्तुत कण्डिका के साथ कान्त्रपात्रों को यज्ञाप्ति में उपाकर विकारर्राहत करने का विधान है—

यज्ञ ऊर्जा के प्रभाव से, सम्बन्धित उपकरणों में सित्रहित राक्षस एवं शत्रुगण (विकार) जल-भुन चुके हैं । सताने वाले (विकार) झुलस कर जल चुके हैं । अतः अन्तरिक्ष में (यज्ञार्य) वे यज्ञीय साधन, विना किसी रुकावट के प्रवेश करते हैं ॥७॥

८. **घूरिस धूर्व धूर्व**न्तं धूर्व तं योस्मान्धूर्वति तं धूर्व यं वयं धूर्वामः । देवानामसि बह्नितम थे सस्नितमं पप्रितमं जुष्टतमं देवहतमम् ॥८॥

यह कण्डिका यज्ञ के संसाधन लाने वाले वाहन 'ऋकट' एव हवि-वाहक 'अपन' दोनों पर घटित होती है। अपने के अतिक्रमण का अपराय दूर करने के लिए 'ऋकट-वर' के स्पर्श की किया का विधान है—

आप अपनी विष्वंसकारी शक्ति से दुष्टों एवं हिंसकों का विनाश करें । जो अनेक लोगों को कष्ट पहुँचाता है, उस हत्यारे को नष्ट करें । जिस दुरात्मा को सभी नष्ट करना चाहते हैं, उसे नष्ट करें । (हे शकट-देवशक्तियों तक हवि पहुँचाने वाले यज्ञाग्ने !) आप देवी शक्तियों के वाहक, बलवर्द्धक, पूर्णता तक पहुँचाने वाले, सेवन-योग्य तथा देवगणों को आमंत्रित करने वाले हैं ॥८ ॥

#### ९.अहुतमसि हविर्धानं दृ छं हस्व मा ह्वार्मा ते यज्ञपतिर्ह्वार्धीत् । विष्णुस्त्वा क्रमतामुरु वातायापहत छं रक्षो यच्छन्तां पञ्च ॥९॥

प्रस्तुत कण्डिका में शकट पर बढ़ना, हाँच को देखना, तृण आदि को निकालना नदा हवि बहण करना आदि कियाओं का विधान है—

आप देवशक्तियों को धारण करने के दृढ़ और सुयोग्य पात्र (माध्यम) हैं । आप और आपके यह संचालक कुटिल न बनें । पोषक विष्णुदेव ही आप पर आरूढ़ रहें । विशाल वायुमंडल में विचरण करते हुए वायु-सेवन (प्राण-संवर्द्धन) करें । राक्षसी वृत्तियों दूर करने के बाद पाँचों (अंगुलियों अथवा पंचविध शक्तियाँ-कर्मशक्ति, ब्रानशक्ति, मनःशक्ति, बुद्धिशक्ति और आत्मशक्ति) ईश्वरीय प्रयोजनों में लगें ॥९ ॥

#### १०.देवस्य त्वा सवितुः प्रसवेश्विनोर्बाहुभ्यां पूष्णो हस्ताभ्याम्। अग्नये जुष्टं गृहणाम्यग्नीषोमाभ्यां जुष्टं गृहणामि ॥१०॥

प्रस्तृत कण्डिका में हवि प्रहण करने की क्रिया का विधान है -

सृजनकर्ता परमात्मा द्वारा रची गई सृष्टि में, (भानी) अधिनी कुमारी की बाहुओं तथा पूषादेव के हाथों से तुझे (साधक के हविष्यात्र की) बहुण करता हूँ । अग्नि की जो त्रिय लगे, हम (अध्वर्यु) यही (हविष्यात्र) स्वीकार करते हैं। अग्नि तथा सोम के लिए त्रिय पदार्थ ही बहुण करते हैं। ॥१०॥

#### ११.भूताय त्वा नारातये स्वरभिविख्येषं दृश्ंः- हन्तां दुर्याः पृथिव्यामुर्वन्तरिक्षमन्वेमि । पृथिव्यास्त्वा नाभौ सादयाम्यदित्याऽउपस्थेग्ने हव्यश्ंः रक्ष ॥११ ॥

इस कण्डिका में 'ब्रीहि-लेप' का विचार, पूर्वाचिपुत्त हो यह भूषि का दर्शन, लकट से उत्तरना, अन्तरिक्ष में हवि स्थापन आदि कियाओं का विधान है —

आपको अनुदारता के लिए नहीं, उन्नति के लिए निर्मित किया है । हमें आत्मा में विद्यमान ज्योति दिखाई दे । इस पृथ्वी पर सज्जनता का बाहुल्यू हो । समस्त भूमण्डल में बिना किसी बाधा के विचरण कर सकें । हे अदिति पुत्र अग्निदेव ! पृथ्वी को नाभि (यज्ञस्थल) में स्थापित इस हविष्यात्र को आप रक्षा करें ॥११ ॥

(\*यन कृष्ड को पृथ्वी की नाभि कहा गया है (यहां वै मुक्तस्य नाभिः वै० ३.९.५.५) । नाभि से ही गर्भस्य शिशु को पोक्ज मिलता है । पृथ्वी पर स्थित प्रकृति कक (इंक्डॉलॉक्किस सर्वित) का संतुलन यहाँय प्रक्रिया से ही होता है । । १२.पवित्रे स्थो वैष्णव्यौ सवितुर्वः प्रसव उत्पुनाम्यच्छिद्रेण पवित्रेण सूर्यस्य रश्मिभिः । देवीरापो अग्रेगुवो अग्रेपुवो ग्रउ इममद्य यज्ञं नयताग्रे यज्ञपति छे: सुधातुं यज्ञपति देवयुवम् ॥१२ ॥

इस रुप्तिका में पाकित-छेदन, जल को परित्र करने तथा उसे अप्निहोत्र-हवणी पर छिड़कने का विधान है— यज्ञार्थ प्रयुक्त आप दोनों (कुशाखण्डों या साधनों) को पवित्रकर्ता वायु एवं सूर्य-रश्मियों से दोषरहित तथा पथित्र किया जाता है । हे दिव्य जल-समूह ! आप अग्रगामी एवं पवित्रता प्रदान करने वालों में श्रेष्ठ हैं । यज्ञकर्ता को आगे बढ़ाएँ और भलीप्रकार यज्ञ को सँभालने वाले याज्ञिक को, देवशक्तियों से युक्त करें ॥१२ ॥ १३.युष्मा इन्द्रोवृणीत वृत्रतूर्यें यूयमिन्द्रमवृणीध्वं वृत्रतूर्यें प्रोक्षिता: स्थ । अग्नये त्वा जुष्टं

# प्रोक्षाम्यग्नीषोमाभ्यां त्वा जुष्टं प्रोक्षामि । दैव्याय कर्मणे शुन्यध्वं देवयज्यायै यद्वोशुद्धाः

पराजघ्नुरिदं वस्तच्छुन्यामि ॥१३॥

यह कव्छिका यत्रीय संसाधनों पर जल सिंखन के पूर्व जल को संस्कारित करने, उपकरणों तथा हवि को पवित्र करने के लिए हैं — है जल ै ! इन्द्रदेव ने वृत्र ( विकारों ) को नष्ट करते समय आपकी मदद लो थी और आपने सहयोग दिया था । अग्नि तथा सोम के प्रिय आपको, हम शुद्ध करते हैं । आप शुद्ध हो । (हे यज्ञ उपकरणो !) अशुद्धता के कारण आप प्राह्म नहीं हैं, अतः यज्ञीय कर्म तथा देवों की पूजा के लिए हम आपको पवित्र बनाते हैं ॥१३॥

(\* जल 'रम' तत्व है । अमुर वृत्तियों (वृत्रामुर) का विनाज तभी हो सकता है जब श्रेष्ठ प्रवृत्तियों में रस आए। रस तत्व के शोधन के बिना अमुर वृत्तियों नष्ट नहीं होतीं । इसलिए रस सब जल का सहयोग अनिवार्य है ।|

१४.शर्मास्यवधूत छं रक्षोवधूता ऽ अरातयो दित्यास्त्वगसि प्रति त्वादितिर्वेनु । अद्रिरसि वानस्पत्यो प्रावासि पृथुब्धः प्रति त्वादित्यास्त्वग्वेनु ॥१४॥

यह कविडका कृष्णाजिन (आसन) और ओखाली से सम्बन्धित है ) इसके द्वारा मृगवर्ष बहुण करने एवं उस पर उत्पूखल रखने की क्रिया सम्पन्न होती है —

इस सुखकारक आसन (आधार) से राधास (दृष्ट) एवं अनुदार वृत्ति वाले हटाये यये हैं । यह पृथ्वी का आवरण हैं । यह पृथ्वी द्वारा स्वीकृत हो । आप वनस्पितयां से निर्मित नीव के पत्थर की तरह दृढ़ हो । पृथ्वी का आवरण (आधार) आपको प्राप्त हो ॥१४॥

१५.अग्नेस्तनूरसि वाचो विसर्जनं देववीतये त्वा गृहणामि बृहद्श्रावासि वानस्पत्यः स ऽइदं देवेभ्यो हवि: शमीष्व सुशमि शमीष्व । हविष्कृदेहि हविष्कृदेहि ॥१५ ॥

प्रस्तुत कष्टिका द्वारा ओखली में हांव डालने. कूटने, मुसल धारण करने आदि कियाओं को सम्पन्न करने का विधान है-(हविष्यात्र के प्रति कथन) आपका, वाणी (मंत्रो ) के साथ विसर्जित होने वाला शरीर अग्नि का बाद्य आवरण हैं।(मूसल के प्रति) सुदृद्ध पत्थर के समान वनस्पतियों से निर्मित, देंवी शक्तियों की कीर्ति बदाने के उद्देश्य से हम आपको यहण करते हैं। अतः देव प्रयोजन के लिए इस हविष्यात्र को उत्तम दंश से पवित्र बनाकर हमें प्रदान करें। हे हविष्यात्र को तैयार करने वाले (मूसल) ! आप प्रधारे ॥१५॥

१६.कुक्कुटोसि मधुजिह्नऽ इषमूर्जमावद त्वया वय छ संघात छ संघातं जेष्म वर्षवृद्धमिस प्रति त्वा वर्षवृद्धं वेतु परापूत छ रक्षः परापूताऽ अरातयोपहत छ रक्षो वायुर्वो विविनक्तु देवो वः सविता हिरण्यपाणिः प्रतिगृष्णात्विच्छिद्रेण पाणिना ॥१६ ॥

यह कपिड़का शम्या (यज्ञ उपकरण) , शूर्व (यज्ञ उपकरण) एवं हविष्यात्र को लक्ष्य करके कही गयी है । इसके द्वारा हविष्यात्र को कुटने-साफ करने की किया का विधान हैं—

है शस्ये ! आप कुक्कुट (सदश असुरों को खोजकर मारने वाले) और (देवताओं के प्रति मधुर वाणी बोलनेवाले होने से) मधुजिह हैं । आप अन्न एवं बल प्रदायक ध्वनि करें । आपके सहयोग से हम संघात (संघर्ष) में पशुओं पर विजय प्राप्त करें । (हे सूर्ष और हविष्यात्र !) आप वर्षा से (प्रतिवर्ष) बढ़ने वाले हैं । (शूर्ष जिस सरकण्डे की सींक से बनता है, वह तथा हविष्यात्र रूप वनस्यतियाँ वर्षा से बढ़ती हैं ।) वर्षा को बढ़ाने वाला (यज्ञ) आप को स्वीकारे । राक्षसी एवं अनुदार तत्त्व हटा दिए गये हैं—नष्ट हो गये हैं, अब वायु आपको शुद्ध करें और सविता देवता (जिसमें से गिर न सके-ऐसे) स्वर्णिम हाथों से आपको धारण करें ॥१६ ॥

[ऋषियों ने वृक्ष-कनस्पत्यादि के अंकुरण एवं विकास में वायु, जल तवा प्रकाश (सूर्य राष्ट्रम) के सहयोग की बात बहुत पहले ही जान ली बी, जिसे वनस्पति विज्ञानी फोटोसिन्वेसिस की क्रिया कहते हैं ॥

१७. वृष्टिरस्यपाग्ने अग्निमामादं जिह निष्क्रव्याद्धं सेघा देवयजं वह । ध्रुवमसि पृथिवीं दृथं ह ब्रह्मवनि त्वा क्षत्रवनि सजातवन्युपद्धामि भ्रातृव्यस्य वद्याय ॥१७॥

यह कण्डिका उपवेष (अग्नियारण करने वाला विजेष कल्ठ पात) । एवं अग्नि के प्रति है । इसके साथ उपवेष-पात्र धारण करने एवं उससे गाईपत्य-अग्नि के अंगारों को अलग करने की किया होती है— हे उपवेष ! आप दृढ़ है । कच्चे पदार्थों को पकाने वाली (लोकिक) अग्नि और मांस जलाने वाली (चिताग्नि) का निषेध करें और देवपूजन योग्य गाईपत्य अग्नि को धारण करें । हे यज्ञाग्ने ! आप पृथ्वी को दृढ़ करके कपाल (पात्र) में स्थिर रहें । ब्राह्मणों (ज्ञानी जनों ), क्षत्रियों (शौर्यवानों ) एवं सजातियों (तेजस्वी नागरिकों ) का हित करने वाले आपको, हम शत्रु (पापवृत्तियों ) के विनाश के लिए धारण करते हैं ॥१७ ॥

१८. अग्ने ब्रह्म गृथ्णीष्व घरुणमस्यन्तरिक्षं दृ छं ह ब्रह्मविन त्वा क्षत्रविन सजातवन्युपद्धामि भ्रातृव्यस्य वधाय । धर्त्रमिस दिवं दृ छं ह ब्रह्मविन त्वा क्षत्रविन सजातवन्युपद्धामि भ्रातृव्यस्य वधाय । विश्वाध्यस्त्वाशाध्यऽ उपद्धामि चितः स्थोर्ध्वचितो भृगूणामिङ्गरसां तपसा तप्यध्वम् ॥१८॥

इस कण्डिका इारा गाईपस्य अप्नि को स्वापित करने एवं उसको कपालों (पालों) से हकने की किया सम्पन्न होती है— ज्ञानीज़नों, शौर्यवानों तथा मानव जाति की उन्नति में सहयोगी जनों का हित करने वाले हें अप्निदेव ! आप ज्ञान को धारण करने वाले (धारक) हैं । दालोद तथा अन्तरिक्ष को दृढ़ करके, बलशालों (सामर्थ्ययुक्त) करें । बाह्मण, क्षत्रिय तथा सज्ञातियों को आप चेतना देने वाले हैं । अतः आपको अपने निकट स्थापित करते हैं । (कपालों के प्रति) भृगु और अगिरस् के तप (रूप अग्नि) से तेजस्वी बनकर हमें अर्ध्वगामी चेतना प्रदान करें ॥ १९. शर्मास्यवधृतर्थ्य रक्षोवधृता अरातयो दित्यास्त्वगसि प्रति त्वादितिर्वेतु । धिषणासि

पर्वती प्रति त्वादित्यास्त्वग्वेतु दिव: स्कम्भनीरसि धिषणासि पार्वतेयी प्रति त्वा पर्वती वेतु ।।
यहाँ यहार्व मृगवर्ग, उस पर स्वापित वनौषविषाँ तैयार करने ताले जिलाखण्ड एवं दोनों के बीच में स्वित जाम (लोहे का प्रेस) को स्वापित करने की किया सम्बन्ध करने का विचान है —

इस सुखकारक आधार मृगवर्म से राक्षस एव अनुदार वृत्ति वाले हटाये गये हैं। यह पृथ्वी का आवरण है। यह पृथ्वी द्वारा स्वीकृत हो। आप पर्वत से उत्पन्न हुई कर्मशक्ति (यज्ञीय पदार्थ तैयार करने वाली) है। पृथ्वी के आवरण अपने आधार से परिचित रहें। जिस तरह अन्तरिक्ष ने द्युलोक को धारण किया है, उसी प्रकार शिलाखण्ड की धारण करने वाली आप उसे (शिलाखण्ड को) जानें (सँधालें)। आप उस पर्वतपुत्री को कर्मशक्ति देने वाली है। १९९॥

| उक्त वर्णन-मृग्वर्ण, उस पर स्कि जिलाखण्ड तक दोनों के बीच स्थित 'जाम' के अदर का पोला भाग-ब्रह्मण्ड की स्थित का परिचायक है - मृगवर्ण पृथ्वी, जिलाखण्ड चुलोक तवा बीच की जाम का पोला भाग अन्तरिक्ष का पोतक है।।
२०. धान्यमसि धिनुहि देवान् प्राणाय त्वोदानाय त्वा व्यानाय त्वा । दीर्घामनु प्रसितिमायुषे धां देवो व: सविता हिरण्यपाणि: प्रतिगृष्णात्विच्छद्रेण पाणिना चक्षुषे त्वा महीनां प्रयोसि ।।२०।।

प्रस्तृत कण्डिका में ज़िला पर चाकल रखने, बिष्ट (बिसे हुए चाकली) को मृगवर्ष पर गिराने तथा उसमें पृत मिलाने की किया सम्पन्न करने का विधान है—

हे हविष्यात्र ! आप देवगणों को तुष्ट करें । प्राण, उदान, व्यान आदि प्राणों के संवर्धन एवं पात्रता से (मृगवर्ष के ऊपर) आपको धारण करते हैं । आप पृथ्वी के 'पय' (दूध-धी की तरह पोषक) हैं । सविता देव आपको छिद्ररहित स्वर्णमय हाथों (निर्दोष—सुनहली किरणों) से धारण करें ॥२०॥

२१. देवस्य त्वा सिवतुः प्रसवेश्विनोर्बाहुभ्यां पूष्णो हस्ताभ्याम् । सं वपामि समाप ऽओषधीभिः समोषधयो रसेन । सर्छ रेवतीर्जगतीभिः पृच्यन्तार्छसं मधुमतीर्मधुमतीभिः पृच्यन्ताम् ॥२१ ॥ यह कार्य में सेवन योग्य ओषीबयों के प्रति हैं । इसके साव पवित्र जल में पिसे चावलों को डालने तथा आगीध द्वारा उपसर्जनी ज

सविता द्वारा उत्पन्न प्रकाश में अश्विनीदेव (रोग निवारक देव शक्तियों ) की बाहुओं एवं पोषणकर्ता (पूषा) देव शक्तियों के हाथों से आपको विस्तार दिया जाता है । ओषधियों को जल प्राप्त हो, वे रस से पुष्ट हों । गुण-सम्पन्न ओषधियाँ प्रवहमान जल से मिलें । मधुरता युक्त तत्व परस्पर मिल जाएँ ॥२१ ॥

२२. जनयत्यै त्वा संयौमीदमम्नेरिदमम्नीषोमयोरिषे त्वा घर्मोसि विश्वायुरुरुप्रथाऽउरु प्रथस्वोरु ते यज्ञपति:प्रथतामग्निष्टे त्वचं मा हि छं सीदेवस्त्वा सविता श्रपयतु वर्षिष्ठेथि नाके।।

त्यार ते पश्चमातः प्रवत्ताना गष्ट त्याय ना १६ ठठ साह्चपरत्या सायता अपपतु पानण्याय नायत् यह कविडका पृरोद्धात्र के प्रति है । इसके साव पृरोद्धात्र को वकाने की किया सम्पन्न करने का विद्यान है—

याजकों में उत्पादक क्षमता और पूर्णायुष्य को वृद्धि के लिए ुन्हें (जल और पिसे हुए चावल को) संयुक्त करते हैं । यह प्रयोग अग्नि के लिए, अग्नि-सोम के लिए हैं । (हे पुरोडाश !) आप विस्तार-क्षमता से युक्त हो, विस्तृत बनें, जिससे यज्ञ-कर्ताओं के यश का विस्तार हो । अग्निदेव आपको क्षति न पहुँचाएँ, सवितादेव आपको देवलोक की अग्नि से परिपक्त करें (पकाएँ) ॥२२॥

२३. मा भेर्मा संविक्थाऽ अतमेर्स्यज्ञोतमेर्स्यजमानस्य प्रजा भूयात् त्रिताय त्वा द्विताय त्वैकतायत्वा ॥२३ ॥

यह कण्डिका यज्ञ में पकने वाले पुरोडाज एवं यज्ञकर्ताओं के प्रति समानस्थ से प्रयुक्त है—

भयभीत मत होओं, पीछे मत हटों । जित (तीन), द्वित (दो) अथवा एकत (एक) किसी के लिए भी किया गया यज्ञ कर्म क्लेश रहित होता है । यज्ञकर्ताओं की प्रजा (संतति—आश्रित जन) क्लेश रहित हों ॥२३ ॥

[त्रित-अर्थात् आसार्यः यजपान एवं प्रजा अषया पृथ्वीः अंतरिक्ष एवं सुलोकः । द्वित अर्थात् आसार्यं एवं यजपान अथवा पृथ्वी एवं अंतरिक्षः। एकत अर्थात् केवल यजपान अवया केवल पृथ्वी।

२४. देवस्य त्वा सवितुः प्रसवेश्विनोर्बाहुभ्यां पूष्णो हस्ताभ्याम् । आददेध्वरकृतं देवेभ्यऽ इन्द्रस्य बाहुरसि दक्षिणः सहस्रभृष्टिः शततेजा वायुरसि तिग्मतेजा द्विषतीवधः ॥२४॥

(हे स्मय !) सर्जनकर्ता परमात्मा की सृष्टि में अश्विनीदेवों की बाहुओं तथा पूषादेव के हाथों से; अर्थात् देवों को तृप्त करने वाले यज्ञ कर्म के निमित्त हम आपको धारण करते हैं । आप इन्द्र (व्यवस्थापक देव सत्ता) के दाहिने हाथ (की तरह सम्मानित) हैं । हजारों विकारों को जला देने वाले, अत्यधिक प्रकाशमान, तीक्षण-तेजयुक्त अग्नि को प्रदीप्त करने वाले वायु के समान आपकी क्षमता है । आप यज्ञ में बाधा पहुँचाने वालों को नष्ट करने में समर्थ हैं ।

२५.पृथिवि देवयजन्योषध्यास्ते मूलं मा हिर्छ सिषं व्रजं गच्छ गोष्ठानं वर्षतु ते द्यौर्बधान देव सवित: परमस्यां पृथिव्या छं शतेन पाशैर्योस्मान्द्रेष्टि यं च वयं द्विष्मस्तमतो मा मौकु ॥

यज्ञ वेदी या कुण्ड के 'भू-संस्कार' के संदर्भ में यह कविहका है -

हे पृथिवि ! आप पर देवों के लिए हवन किया जा रहा है ।(भूमि के उपचार की प्रक्रिया में ) आप पर उगने वाली ओषधियों के मूल को हमारे द्वारा क्षति न पहुँचे ।(निकाली गयी) हे मृत्तिके ! आप गौओं के निवास स्थान में जाएँ । द्युलोक आप पर यथेष्ट वर्षा करे । हे सर्जनकर्ता सवितादेव ! जो दुष्ट, हम सभी को कष्ट पहुँचाता है, जिससे सभी द्वेष करते हैं, उसे विशाल पृथिवीं में अपने सैकड़ों वन्धनों से बाँध दें ; उसे कभी मुक्त न करें ॥२५॥

२६. अपारहं पृथिव्यै देवयजनाद्वध्यासं व्रजं गच्छ गोच्ठानं वर्षतु ते द्यौर्बधान देव सवितः परमस्यां पृथिव्या छं शतेन पाशैयोंस्मान्द्रेष्टि यं च वयं द्विष्मस्तमतो मा मौक् । अररो दिवं मा पप्तो द्रप्सस्ते द्यां मा स्कन् व्रजं गच्छ गोच्ठानं वर्षतु ते द्यौर्बधान देव सवितः परमस्यां पृथिव्या छं शतेन पाशैयोंस्मान्द्रेष्टि यं च वयं द्विष्मस्तमतो मा मौक् ॥२६ ॥ यह कण्डिका विभिन्न दिशाओं के 'भू-उपचार' कम का संकेत करती है --

हमने दुष्ट अरह<sup>\*</sup> को यहाँ से निष्कासित कर दिया है । हे विस्थापित मिट्टी ! तुम गौओं के निवास स्थान पर जाओ । द्युलोक आप पर वर्षा करे । हे सर्जनकर्ता देव ! आप द्वेष करने वालों को सैकड़ों फंटों से बाँध दें; ताकि वे कभी छूट न पाएँ ॥२६ ॥

अरह का शाब्दिक अर्थ -शतु, अल घेट, कोई गक्तस- "शब्द कत्पडूम" |

२७. गायत्रेण त्वा छन्दसा परिगृहणामि त्रैष्टुभेन त्वा छन्दसा परिगृहणामि जागतेन त्वा छन्दसा परिगृहणामि । सुक्ष्मा चासि शिवा चासि स्योना चासि सुषदा चास्यूर्जस्वती चासि पयस्वती च ॥२७॥

प्रस्तुत कण्डिका द्वारा यजनेदी पर स्पय पात्र से ३ रेखाएँ खीचने की किया सम्पन्न होती है —

हे यज्ञ बेदिके ! हम गायवी छन्द, विष्टुप् छन्द एवं जगती छन्द वाले मंत्रों से आपको प्राप्त करते (बनाते) हैं । आप कल्याणकारिणी, आनन्ददायिनी, पोषक-खाद्य एवं पेय से युक्त, बैठने के लिए श्रेष्ठ स्थान देने वाली और सुन्दर भू-भाग हैं ॥२७ ॥

२८. पुरा क्रूरस्य विस्पो विरिष्णन्नुदादाय पृथिवीं जीवदानुम्। यामैरयँश्चन्द्रमसि स्वधाभिस्तामु धीरासो अनुदिश्य यजन्ते । प्रोक्षणीरासादय द्विषतो वद्योसि ॥२८ ॥

इस कण्डिका द्वारा सामग्री को जुद्ध करने, प्रोडणी पता को स्वापित करने एवं स्पय पात्र को स्पर्श करने की किया सम्पन्न होती है —

हे विष्णो (विज्ञानवेता ईश्वर) ! वीर पुरुष क्रूर युद्धों के लिए अपना सर्वस्व होमें, इसके पहले ही विवेकवान् उन (शक्ति-साधनों ) को यज्ञ के लिए प्रयुक्त करते हैं ; मानो वे स्वधा (स्वयं धारण करने में समर्थ) शक्तियों के गाध्यम से भूमि को चन्द्रमा की ओर प्रेरित करते हैं । हे विज्ञानवेता साधको ! पवित्र करने वाले यज्ञपात्र (प्रोक्षणी आदि) को समीप रखो (यज्ञ उपकरणों को लक्ष्य करके कहते हैं ।) तुम द्वेषकर्जाओं (वृत्तियों) के विनाशक हो ।

् १. प्राचीन आख्यान है कि देवासुर संप्राम के पूर्व देवों ने पृथ्वी का सार भाग बन्द्रमा में स्वापित किया; ताकि अवसर पढ़ने पर वहाँ यज्ञ करके ज़ल्डि अर्जित कर सकें । २. यह रूपक पृथ्वी के अंज से बन्द्रमा की उत्पन्ति की वैज्ञानिक मान्यता (पृथ्वी का उपग्रह बन्द्रमा) के अनुरूप है ।|

२९. प्रत्युष्ट छं रक्षः प्रत्युष्टाऽ अरातयो निष्टप्त छं रक्षो निष्टप्ताऽ अरातयः । अनिशितोसि सपलक्षिद्वाजिनं ःवा वाजेध्यायै सम्मार्ज्मि । प्रत्युष्ट छं रक्षः प्रत्युष्टाऽ अरातयो निष्टप्त— रक्षो निष्टप्ताऽ अरातयः । अनिशितासि सपलक्षिद्वाजिनीं त्वा वाजेध्यायै सम्मार्ज्मि ॥

इस कण्डिका द्वारा सुवा एवं सुबी को बोका अप्नि पर ल्याने व विकारर्राहत करने की किया सम्पन्न होती है —

राक्षसी एवं अनुदार वृत्ति वाले जलकर नष्ट हो गये हैं, अतः हम (याजकगण) व्यापक क्षेत्र में यज्ञार्थ प्रविष्ट होते हैं । तुम पैने न होने पर भी शत्रु का नाश करने में समर्थ हो । तुम अत्र देने में (यज्ञ के माध्यम से) समर्थ हो । तुम्हें अत्र-बल प्राप्ति के लिए पवित्र करते हैं ॥२९ ॥

३०. अदित्यै रास्नासि विष्णोर्वेष्पोस्यूर्जे त्वादच्येन त्वा चक्षुषावपश्यामि । अग्नेर्जिह्नासि सुहूर्देवेभ्यो धाम्ने धाम्ने मे भव यजुषे यजुषे ॥३० ॥

इस कण्डिका में बी को तपाते हुए कहा गया है-

तुम पृथ्वी के रस (सारतत्त्व) हो । तुम अग्नि की जिह्ना (अग्नि में लपटें उठाने वाले) हो । हमारे प्रत्येक यज्ञ में तथा घर-घर में देवों का आवाहन करने वाले बनो । तुम सर्वव्यापी परमात्मा के निवास स्थल हो । हम अपलक दृष्टि से अन्न और बल की प्राप्ति के लिए तुम्हें देखते हैं ॥३०॥ ३१. सवितुः प्रसवऽ उत्पुनाम्यच्छिद्रेण पवित्रेण सूर्यस्य रश्मिभः। सवितुर्वः प्रसव ऽउत्पुनाम्यच्छिद्रेण पवित्रेण सूर्यस्य रश्मिभः। तेजोसि शुक्रमस्यमृतमसि धाम नामासि प्रियं देवानामनाभृष्टं देवयजनमसि ॥३१॥

इस कण्डिका के द्वारा आज्य एवं प्रोड़जी-पात्र के उसन के लोधन की क्रिया सम्पन्न होती है --

हम याजक सवितादेव की प्रेरणा से, तेजस्वी सूर्य रश्मियों के माध्यम से, तुम्हें शुद्ध करते हैं । तुम तेजरूप हो, प्रकाशरूप हो, अमृतरूप हो, दिव्य आवास हो तथा किसी दवाव में न रहने वाले देवताओं के प्रिय, यज्ञ के साधनरूप हो ॥३१॥

#### — ऋषि, देवता, छन्द-विवरण—

ऋषि — परमेष्टी प्रजापति अथवा देवगण प्रजापति १-२७, २९-३१ । अवशंस २८ ।

देवता — शाखा, वायु इन्द्र १ । वायु उखा २ । वायु पय, प्रश्न ३ । गी, इन्द्र, पय ४ । अग्नि ५, १८ । प्रजापति, खुक्, शूर्ष ६ । सक्षस, ब्रह्म सस्याती ७ । पृ (बुआ), अन (प्राणवायु) ८ । अन (प्राणवायु) , हित् रक्ष (सक्षस) ९ । सिवता , लिगोक्त देवता १० । हित् सूर्य, गृह ११ । लिगोक्त, आप: (जल) १२ । आप:, लिगोक्त, पात्र समूह १३ । कृष्णाजिन, राक्षस, उल्खल १४ । हित् मुसल, बाक, पत्नी १५ । वाक, शूर्ष, हित् सक्षस, तण्डुल (चावल) १६ । उपवेष, अग्नि, कपाल १७ । ऑग्नि १८ । कृष्णाजिन, दृषत्, शम्या, उपल १९ । हित्, आज्य २० । सिवता, हित् आप: (जल) २१ । हित् आज्य ५७ । कृष्णाजिन, दृषत्, शम्या, उपल १९ । हित्, आज्य २० । सिवता, हित् आप: (जल) २१ । हित् आज्य पुरोडाश २२ । पुरोडाश, वित, हित, एकत २३ । सिवता, स्मय २४ । वेदिका, पुरीष (पूरक), सिवता २५ । असुर, वेदिका २६ । विष्णु, वेदिका २७ । वन्द्रमा, प्रेष (निर्देश), आभिचारिक २८ । सक्षस, खुब, खुक, २९ । योकत (बुआ बाँचने को रस्सी), आज्य ३० । आप:, आज्य ३१ ।

छन्द — स्वराद् बृहती, बाह्यी उष्णिक् १ । स्वराद् आर्षी त्रिष्टुप् २ । पुरिक् जगती ३ । अनुष्टुप् ४ । आर्ची विष्टुप् ५ । आर्ची पंक्ति ६ । प्रावापत्या जगती ७ । निवृत् अतिजगती ८ । निवृत् विष्टुप् ९ । पुरिक् बृहती १० । स्वराद् जगती ११, १४ । पुरिक् अत्यष्टि १२ । निवृत् उष्णिक् पुरिक् आर्ची गायत्री, पुरिक् उष्णिक् १३ । निवृत् जगती, याजुषी पंक्ति १५ । स्वराद् ब्राह्यी विष्टुप्, विराद् गायत्री १६ । निवृत् ब्राह्यी पंक्ति १५ । ब्राह्मी उष्णिक् आर्ची विष्टुप्, आर्ची पंक्ति १८ । निवृत् ब्राह्मी विष्टुप् १९ । विराद् ब्राह्मी विष्टुप् २०, २५ । गायत्री, निवृत् पंक्ति २१ । पुरिक् त्रिष्टुप्, गायत्री २२ । बृहती २३ । स्वराद् ब्राह्मी पंक्ति २४ । स्वराद् ब्राह्मी पंक्ति १५ । विवृत् ब्राह्मी पंक्ति १६ । ब्राह्मी विष्टुप् २७ । विराद् ब्राह्मी पंक्ति २८ । विष्टुप् , विष्टुप् २९ । निवृत् ब्रगती, ३० । जगती अनुष्टुप् ३१ ।

### ॥ इति प्रथमोऽध्यायः ॥



## ॥ अथ द्वितीयोऽध्याय:॥

३२. कृष्णोस्याखरेष्ठोग्नये त्वा जुष्टं प्रोक्षामि वेदिरसि बर्हिषे त्वा जुष्टां प्रोक्षामि बर्हिरसि सुग्ध्यस्त्वा जुष्टं प्रोक्षामि ॥१ ॥

यजीय उपकरणों एवं साधनों को संबोधित करके कहा गवा है-

हे यज्ञीय कार्य में प्रयुक्त होने वाली समिधाओ ! यज्ञ के निमित्त हम आपको पवित्र करते हैं । हे यज्ञवेदिके ! यज्ञ कार्य की सफलता के लिए आपको पवित्र करते हैं । स्नुचाओ (यज्ञ पात्र) के प्रयोग की प्रेरणा देने वाले आधार रूप हे बहिं (कुशाओ) !हम आपको पवित्र करते हैं ॥१ ॥

३३. अदित्यै व्युन्दनमसि विष्णोः स्तुपोस्यूर्णम्प्रदसं त्वा स्तूणामि स्वासस्थां देवेभ्यो भुवपतये स्वाहा भुवनपतये स्वाहा भूतानां पतये स्वाहा ॥२ ॥

प्रस्तुत कण्डिका द्वारा प्रोक्षण से बचे जल को कृत्राओं की जड़ पर डालने की किया सम्पन्न होती है—

हे यज्ञावशेष जल !यज्ञ, पृथ्वी तथा विविध औषधिगुण युक्त पदार्थी को आप सींचने वाले हैं । हे स्तूप आकार (पूले की तरह बँधी) कुशाओं ! देवों के लिए ऊन जैसे कोमल आसन रूप में आपको फैलाते हैं । हे याजको ! आप पृथ्वी के, सब लोकों के तथा प्राणिमात्र के पालनकर्ता के लिए सर्वस्व समर्पण करें ॥२ ॥

३४. गन्धर्वस्त्वा विश्वावसुः परिद्धातु विश्वस्यारिष्ट्यै यजमानस्य परिधिरस्यग्निरिड ऽईडितः । इन्द्रस्य बाहुरसि दक्षिणो विश्वस्यारिष्ट्यै यजमानस्य परिधिरस्यग्निरिड ऽईडितः । मित्रावरुणौ त्वोत्तरतः परिधत्तां धुवेण धर्मणा विश्वस्यारिष्ट्यै यजमानस्य परिधिरस्यग्निरिड ऽईडितः ॥३॥

इस कष्डिका में यज्ञ कुण्ड एवं यज्ञजाला की तीन परिविधों को लक्ष्य करके कहा गया है-

संसार के अनिष्ट-निवारण के लिए (यज्ञार्य) अग्नि को स्तुति करते हैं । (प्रथम परिधि) आप याजकों की सुरक्षा करने वाली हैं, विश्वावसु गंधर्व आपको चारों ओर से सँभालें । (दूसरी परिधि) आप याजकों की रक्षक, इन्द्रदेव की दाहिनी भुजा हैं । (तोसरी परिधि) हे यजमानों की रक्षक ! मित्रावरुण (सूर्य एवं वायु) धर्मपूर्वक उत्तम साधनों से आपको धारण करें ॥३ ॥

#### ३५. वीतिहोत्रं त्वा कवे द्युमन्त थेः समिधीमहि । अग्ने बृहन्तमध्वरे ॥४॥

भूत-भविष्य के ज्ञाता है क्रान्तदशीं अग्निदेव ! ऐश्वर्य प्राप्ति की कामना करने वाले तेजस्वी, महान् याजक यज्ञ में आपको प्रज्वलित करते हैं ॥४ ॥

३६. समिदसि सूर्यस्त्वा पुरस्तात् पातु कस्याञ्चिदभिशस्त्यै । सवितुर्बाह् स्थऽ ऊर्णम्प्रदसं त्वा स्तृणामि स्वासस्यं देवेध्य ऽआत्वा वसवो रुद्राऽ आदित्याः सदन्तु ॥५ ॥

इस कण्डिका में समिधाओं एवं कुलाओं को संबोधित करते हुए कहा गया है-

है सिमधे ! आप अग्नि को प्रदीप्त करने वालों हैं। सिवता देवता आपको रक्षा करें (सूर्य रिश्मयों से कीटाणु रहित करें ) । हे तृणयुगल (कुशाद्वय) ! आप दोनों सिवता देवता की भुजाएँ हो । ऊन के बने कोमल आसन के रूप में देवताओं के सुखपूर्वक बैठने के लिए आपको फैलाते हैं। वसुगण, मरुद्गण तथा रुद्रगण आपके ऊपर स्थापित हों ॥५॥ ३७. घृताच्यसि जुहूर्नाम्ना सेदं प्रियेण धाम्ना प्रिय छं सदऽ आसीद घृताच्यस्युपभृन्नाम्ना सेदं प्रियेण धाम्ना प्रिय छं सदऽ आसीद घृताच्यसि घुवा नाम्ना सेदं प्रियेण धाम्ना प्रिय छंसदऽ आसीद। घुवा असदन्तृतस्य योनौ ता विष्णो पाहि पाहि यज्ञं पाहि यज्ञपति पाहि मां यज्ञन्यम् ॥६॥

यह कण्डिका जुहू, उपभृत्, धुवा तथा विष्णु को संबोधित करती है-

(जुहू के प्रति) आपका नाम जुहू हैं। आप अपने प्रिय घृत से पूर्ण होकर-घृत देने वाली होकर इस यज्ञ-स्थल में स्थापित हों। (उपभृत् के प्रति) आपका नाम उपभृत् हैं। आप घृत से युक्त होकर अपने प्रिय यज्ञस्थल पर स्थापित हों।(धुवा के प्रति) आपका नाम धुवा है। आप अपने प्रिय घृत हारा सिनित होकर यज्ञ-स्थल पर स्थापित हों। हे यज्ञस्थल पर प्रतिष्ठित विष्णुदेव! आप यज्ञ-स्थल पर स्थापित सभी साधनों, उपकरणों, यज्ञकर्ताओं एवं हमारी (यज्ञ संचालकों की) रक्षा करें ॥६॥

#### ३८. अग्ने वाजजिद्वाजं त्वा सरिष्यन्तं वाजजित छं सम्मार्जिम । नमो देवेभ्यः स्वद्या पितृभ्यः सुयमे मे भूयास्तम् ॥७ ॥

अन्न प्रदान करने वाले हे अग्निदेव ! अन्न प्राप्ति के माध्यम तथा पुरुषार्थी आपका शोधन करते हैं । देवों एवं पितरों को अन्न देकर (सहायता प्राप्ति हेतु) नमन करते हैं । आप हमारे लिए सहायक सिद्ध हों ॥७ ॥

#### ३९. अस्कन्नमद्य देवेभ्यऽआज्य छंसंभ्रियासमङ्ग्रिणा विष्णो मा त्वावक्रमिषं वसुमतीमग्ने ते च्छायामुपस्थेषं विष्णोः स्थानमसीतऽ इन्द्रो वीर्यमकृणोद्ध्वॉध्वर ऽआस्थात् ॥८॥

हे यज्ञाग्ने ! यज्ञस्थल को हम अपने पैरों से अपवित्र नहीं करेंगे । देवों को समर्पित करने के लिए आज हम पवित्र पृत लाये हैं । हे अग्निदेव ! इन्द्रदेव ने अपने पराक्रम से यज्ञ को उन्नत किया था । यज्ञस्थल में स्थित, अन प्रदान करने वाले (हम याजकगण) आपके सान्निध्य में सर्वदा रहें ॥८ ॥

#### ४०. अग्ने वेहींत्रं वेर्दूत्यमवतां त्वां द्यावापृथिवी अव त्वं द्यावापृथिवी स्वष्टकृदेवेभ्यऽ इन्द्र ऽआज्येन हविषा भूत्स्वाहा सं ज्योतिषा ज्योतिः ॥९ ॥

हे अग्निदेव ! हवन कार्य की विधि-व्यवस्था को आप भली-भाँति जानते हैं । आप ही दैवी-शक्तियों तक हवि-भाग पहुँचाते हैं । दुलोक तथा पृथ्वीलोक की आप रक्षा करें । देवों सहित इन्द्र, हमारे घृतरूपी हवि से सन्तुष्ट हों । ज्योति से ज्योति का एकीकरण हो ॥९ ॥

[यजीय कर्जा चक पृथ्वी और अन्तरिक का सनुसन बनाये और सन्तृतिन प्रकृति इस यजीय कर्जा चक को सुरक्षित रखे— यह भाव है।]

४१. मयीदमिन्द्रऽ इन्द्रियं दद्यात्वस्मान् रायो मघवानः सचन्ताम् । अस्माकः छं सन्त्वाशिषः सत्या नः सन्त्वाशिष ऽउपहृता पृथिवी मातोपमां पृथिवी माता ह्रयता-मग्निराग्नीद्यात्स्वाहा ॥१० ॥

हे इन्द्रदेव ! हमारी मनोकामनाएँ पूरी हों, हम सभी ऐश्वयों से युक्त हो । हम पराक्रमी हों । हमारी इच्छाएं सत्य फल वाली हों । यह माता के समान पृथ्वी, जिसको हमने स्तुति की है, हमें यज्ञाग्नि प्रदीप्त करने वाला होने से (अग्नि सदृश) तेजस्वी बनाकर ( लोकहित के लिए) समर्पित होने की अनुमति दे ॥१०॥

#### ४२. उपहृतो द्यौष्पितोप मां द्यौष्पिता ह्वयतामग्निराग्नीश्चात्स्वाहा । देवस्य त्वा सर्वितुः प्रसर्वेश्विनोर्बाहुभ्यां पूष्णो हस्ताभ्याम् । प्रतिगृहणाम्यग्नेष्ट्वास्येन प्राश्नामि ॥११ ॥

घुलोक के पालनकर्ता सवितादेव की हमने (अध्वर्यु ने) स्तृति की है। अतः घुलोक के प्रभु यज्ञावशेष की प्रहण करने की अनुमति दें। अग्नि की अनुकृत्तता से हम यज्ञावशेष को ग्रहण करते हैं। यह आहुति रूप (यज्ञावशेष) उन्तित करने वाला हो। सविता देव की प्रेरणा से, अश्विनीकुमारों की बाहुओं तथा पृषादेव के दोनों हाथों की मदद से इस यज्ञावशेष (अन्त) को हम ब्रहण करते हैं। अग्नि के मुख से (अग्नि द्वारा वायुभृत हुए हिक्यान का) हम भक्षण करते हैं।।१९।।

(बिज्ञान यह मानने लगा है कि वायुग्त अनुका तका वायुग्त पोक्क तत्व हमारे अरीर में प्रविष्ट होकर हमें प्रमावित करते हैं।)

#### ४३. एतन्ते देव सवितर्यज्ञं प्राहुर्बृहस्पतये ब्रह्मणे । तेन यज्ञमव तेन यज्ञपति तेन मामव ।।१२

हे सृष्टिकर्ता सबितादेव ! यजमानगण आपके निमित्त यह यज्ञानुष्यान कर रहे हैं । अतः आप इस यज्ञ की, यजमान की तथा हमारी (यज्ञ-संचालको की) रक्षा करें ॥१२॥

#### ४४. मनो जूतिर्जुषतामाज्यस्य बृहस्पतिर्यज्ञमिमं तनोत्वरि । यज्ञर्थसमिमं दथातु । विश्वे देवास ऽइह मादयन्तामो३म्प्रतिष्ठ ॥१३॥

हे सवितादेव ! आपका वेगवान् मन आज्य (मृत) का सेवन करे । बृहस्यतिदेव इस यज्ञ को, अनिष्टरहित करके इसका विस्तार करें-इसे धारण करे । सभी देवी शक्तियाँ प्रतिष्ठित होकर आनन्दित हो-संतुष्ट हो ।(सविता देव की ओर से कथन) तथास्तु-प्रतिष्ठित हो ॥१३॥

#### ४५. एषा ते अग्ने समित्तया वर्धस्व चा च प्यायस्व । वर्धिषीमहि च वयमा च प्यासिषीमहि । अग्ने वाजजिद्वाजं त्वा सस्वार्थः सं वाजजित र्थः सम्मार्जिम ॥१४ ॥

हे अग्निदेव ! आपको प्रज्वलित करने के लिए यह समिधा है। हम ( याजक) आपको प्रदीप्त करते हुए स्वयं भी समृद्धि को कामना करते हैं। हे अन्त के उत्पादक अग्निदेव ! हम आपका मार्जन (जलाभिष्यिन) करते हैं ॥१४॥

#### ४६. अग्नीषोमयोरुज्जितिमन्जोषं वाजस्य मा प्रसवेन प्रोहामि । अग्नीषोमौ तमपनुदतां योस्मान्द्रेष्टि यं च वयं द्विष्मो वाजस्यैनं प्रसवेनापोहामि । इन्द्राग्न्योरुज्जितिमन्जोषं वाजस्य मा प्रसवेन प्रोहामि । इन्द्राग्नी तमपनुदतां योस्मान्द्रेष्टि यं च वयं द्विष्मो वाजस्यैनं प्रसवेनापोहामि ।।१५ ।।

(यज्ञ से प्राप्त पोषण रूप) अन्त से प्रेरित होकर हम वैसी ही विजय प्राप्त करने के लिए तत्पर हुए हैं, जैसी विजय सोम और अग्निदेव ने प्राप्त की हैं। जो हमसे द्वेष रखते हैं एवं जिनसे हम सभी द्वेष रखते हैं, उन्हें अग्नि और सोम दूर हटा दें। अन्त से प्रेरित हुए हम वैसी ही विजय के लिए तत्पर हैं, जैसी विजय इन्द्र और अग्निदेवों ने प्राप्त की हैं। जो हमसे द्वेष करने वाले हैं तथा जिनसे हम द्वेष करते हैं, उन्हें इन्द्र एवं अग्निदेव दूर हटा दें। हम हविष्यान्त की प्रेरणा से शबुओं को दूर करते हैं ॥१५॥

४७. वसुभ्यस्त्वा रुद्रेभ्यस्त्वादित्येभ्यस्त्वा संजानाथां द्यावापृथिवी मित्रावरुणौ त्वा वृष्ट्यावताम्। व्यन्तु वयोक्त छं रिहाणा मरुतां पृषतीर्गच्छ वशा पृष्टिनर्भृत्वा दिवं गच्छ ततो नो वृष्टिमावह। चक्षुष्पा ऽ अग्नेसि चक्षुर्मे पाहि॥१६॥ तीन परिधियाँ क्रमशः वसु को, रुद्र को और आदित्य को समर्पित की जाती हैं। इस तथ्य को द्युलोक और पृथ्वीलोक की शक्तियाँ जानें। मित्रावरुण वर्षों से उनकी रक्षा करें। घृतयुक्त हव्य का स्वाद लेते हुए पक्षी (यज्ञीय ऊर्जा) मरुतों का अनुगमन करते हुए स्वाधीन किरणों में परिवर्तित होकर द्युलोक में पहुँचें। वहाँ से वर्षा लेकर आएँ। हे यज्ञाग्ने! आप नेत्रों के रक्षक हैं, हमारे नेत्रों की रक्षा करें ॥१६॥

[यज़ीय ऊर्जा से प्रकृति वक्र (इक्टॉलॉजिकल-सर्किल) के संतुलन का संकेत इस पंत्र में हैं [

४८. यं परिधि पूर्वधत्थाऽ अग्ने देव पणिभिर्गुद्धमानः। तं त ऽएतमनु जोषं भराम्येष नेत्त्वदपचेतयाता ऽअग्नेः प्रियं पाथोपीतम् ॥१७ ॥

हे अग्निदेव ! आपके द्वारा 'पणि' नामक शबुओं (दस्यु व्यापारियों) से बचाब के लिए जो परिधि चारों ओर बनायी गयी हैं, उसे आपके अनुकृल बनाते हैं, ताकि यह परिधि आपसे दूर न हो । यह प्रिय हविष्यान आपको प्राप्त हो ॥१७॥

(\* मेन्वदपर्वतयाता ( वै०य०३६० ) ।]

४९. स १ं७ स्रवभागा स्थेषा बृहन्तः प्रस्तरेष्ठाः परिधेयाञ्च देवाः । इमां वाचमित्र विश्वे गुणन्त ऽआसद्यास्मिन् बर्हिषि मादयध्व १ं७ स्वाहा वाद् ॥१८॥

हे विश्वेदेवागण ! आप अपनी परिधि (मर्वादा) के आश्रय में रहें । अपने आसन पर ही मधुर रसमय अन्न-भाग को महण करके पुष्ट बने और आनन्दित हो । आप इस घोषणा के अनुरूप कार्य करें ॥१८॥

५०. घृताची स्थो धुर्यौ पातर्थक्ष्मुम्ने स्थः सुम्ने मा घत्तम्। यज्ञ नमञ्च त ऽउप च यज्ञस्य शिवे संतिष्ठस्व स्विष्टे मे संतिष्ठस्व ॥१९॥

यह कण्डिका जुहू , उपभूत् , अकट बाहक तवा बज़बेटी को लह्य करके कही गयी है—

(हे जुहू तथा उपभृत् !) आप दोनों मृत से पूर्ण हों । (हे शकटवाहक !) आप धुरा में नियुक्त (जुहू ऑर उपभृत् को घृत से युक्त) हुए लोगों की रक्षा करें । हे यज्ञवेदिके ! यह इविध्यान आपके समीप लाया गया है । आप सुख स्वरूप है । अत: यज्ञार्थ हमारे इष्ट के रूप में हमें सुख प्रदान करते हुए स्थापित हों ॥१९ ॥

५१. अग्नेदब्धायोशीतम पाहि मा दिद्योः पाहि प्रसित्यै पाहि दुरिष्ट्यै पाहि दुरग्रन्या अविषं नः पितुं कृणु । सुषदा योनौ स्वाहा वाडग्नये संवेशपतये स्वाहा सरस्वत्यै यशोभगिन्यै स्वाहा ॥२० ॥

हे तेजस्वी आयुष्य (प्रखर बनकर रहने का गुण ) प्रदान करनेवाले व्यापक अग्ने ! शत्रु के शस्त्र से तथा उसके जाल से हमारी रक्षा करें, हमें विनाश से बचाएं । हमें विषैले भोजन से बचाएं । हमारे अन्न को पश्चित्र करें । अपने निवास (घर) में सुख और आनन्द से रहने का हमारा मार्ग प्रशस्त करें—यह हमारी प्रार्थना है । हमारे सान्निध्य में रहने वाले आप (अग्नि) के लिए यह आहुति समर्पित है । यहभगिनी (वाणी) सरस्वती के लिए यह आहुति समर्पित हैं ॥२०॥

५२. वेदोसि येन त्वं देव वेद देवेभ्यो वेदोभवस्तेन महां वेदो भूयाः । देवा गातुविदो गातुं वित्त्वा गातुमित । मनसस्पतऽ इमं देव यज्ञश्चस्वाहा वाते घाः ॥२१ ॥

हे वेद ! आप ज्ञान स्वरूप हैं । देवों को ज्ञानवान् बनाने की भाँति हमें भी ज्ञान प्रदान करें । हे मार्गदर्शक देवगणों ! सन्मार्ग को समझकर सत्यमार्ग पर आरूढ़ हो । हे मन के परिपालक प्रभो ! यह यज्ञ आपको सभर्पित करते हैं, आप इसे वाय के माध्यम से विस्तार प्रदान करें ॥२१ ॥

#### ५३. संबर्हिरङ्क्तार्थः हविषा घृतेन समादित्यैर्वसुभिः सम्परुद्धिः। समिन्द्रो विश्वदेवेभिरङ्क्तां दिव्यं नभो गच्छतु यत् स्वाहा ॥२२॥

यह कण्डिका यज्ञ के समय प्रयुक्त कुजाओं को धृत से सिचित करने का विधान प्रस्तुत करती है— हे इन्द्रदेव ! इस कुज्ञ-समृह को यज्ञार्थ लाये गये घृत से युक्त कर समर्पित करते हैं । इन्हें आदित्यों, वसुओं, महतों तथा सभी देवगणों के साथ दिव्य आकाश में स्थापित करें ॥२२॥

#### ५४. कस्त्वा विमुञ्जति स त्वा विमुञ्जति कस्मै त्वा विमुञ्जति तस्मै त्वा विमुञ्जति । पोषाय रक्षसां भागोसि ॥२३ ॥

यह कण्डिका यज्ञ से क्वे हुए फ्टार्थों के लिए हैं—

तुम्हें किसने छोड़ा है ? तुम्हें उसने (स्नष्टा ने) छोड़ा है । तुम्हें किस हेतु छोड़ा गया है ? तुम्हें उनके (याजकों और उनके परिजनों के) लिए छोड़ा गया है । (जो अविशय पदार्थ विखर गया है) वह राक्षसों के भाग रूप में त्यागा गया है ॥२३॥

(ईशोपनिषद् (यकु० ४०.१) में 'तेन न्यकंतन मुझीवा' - यजस्य प्रमु द्वारा छोड़े गये बदावों का भोग करो, का निर्देश दिया गया है । इस कण्डिका में वही मात स्पष्ट किया गया है ॥

#### ५५. सं वर्चसा पयसा सं तर्नूभिरगन्महि मनसा स छंः शिवेन । त्वष्टा सुदत्रो विदधातु रायोनुमार्ष्टु तन्वो यद्विलिष्टम् ॥२४॥

हमारे शरीर तेजस्विता (वर्जस) एवं (पयसा) पोषक तत्वों से युक्त हो । हमारे मन शिवत्व से युक्त हों । शरीरों में जो भी कमी हो, वह पूरी हो जाए । बेप्डदाता त्वष्टा हमें अनेक प्रकार का ऐश्वर्य प्रदान करें ॥२४ ॥ ५६. दिवि विष्णुर्व्यक्र थंड स्त जागतेन छन्दसा ततो निर्भक्तो योस्मान्द्रेष्टि यं च वर्य द्विष्मोन्तरिक्षे विष्णुर्व्यक्र थंड स्त त्रष्ट्रभेन छन्दसा ततो निर्भक्तो योस्मान्द्रेष्टि यं च वर्य द्विष्मः पृथिव्यां विष्णुर्व्यक्र थंड स्त गायत्रेण छन्दसा ततो निर्भक्तो योस्मान्द्रेष्टि यं च वर्य द्विष्मोस्मादन्नादस्यै प्रतिष्ठाया उअगन्म स्वः सं ज्योतिषाभूम ॥२५ ॥

विष्णु (पोषण के देवता-यज्ञ) ने जगती छन्द से घुलोक में, त्रिष्टुण् छन्द से अन्तरिश लोक में तथा गायत्री छन्द से पृथ्वी पर विचक्रमण (परिश्रमण) किया है। इस कारण जो हम सबसे द्वेष करता है और जिससे हम सभी द्वेष करते हैं, उसे चुलोक, अन्तरिक्ष तथा पृथ्वी से समाप्त कर दिया गया है। हविष्यान्त के स्थान से— पूजा स्थल से ऐसे शतुओं को हटा दिया गया है। इस प्रकार स्वर्गधाम को प्राप्त कर हम तेजस्वी बन गये हैं। १५८।।

#### ५७. स्वयंभूरसि श्रेष्ठो रश्मिर्वचोंदा ऽ असि वचों मे देहि । सूर्यस्यावृतमन्वावर्ते ॥२६ ।

है सिवता देवता ! आप तेजस्वरूप हैं। स्वयं सिद्ध-समर्थ हैं। ब्रेप्ट तेज की रश्मियों वाले हैं। अतः हमें भी तेजस्वी बनाएँ। हम सूर्य के आवर्तन ( संचार / परिक्रमा ) के अनुरूप स्वयं भी आवर्तन (व्यवहार/परिक्रमा) करते हैं॥२६॥

#### ५८.अग्ने गृहपते सुगृहपतिस्त्वयाग्नेहं गृहपतिना भूयासर्थ्युगृहपतिस्त्वं मयाग्ने गृहपतिना भूयाः । अस्थूरि णौ गाईपत्यानि सन्तु शतश्चेहिमाः सूर्यस्यावृतमन्वावर्ते ॥२७॥

हे गृहपति अग्ने ! आपके गृहपालकं रूप के सामीध्य से हम श्रेष्ट गृहस्वामी बनें । गृहस्वामी की स्तुति से आप उत्तम गृहपालक बनें । हे अग्निदेव ! हम दाम्पत्यजीवन का निर्वाह करते हुए सी वर्ष तक यज्ञकर्म करते रहे । हम सूर्य के द्वारा स्थापित अनुशासनों का अनुगमन करें ॥२७॥

#### ५९. अग्ने व्रतपते व्रतमचारिषं तदशकं तन्मेराधी दमहं य ऽएवास्मि सोस्मि ॥२८ ॥

हे व्रतों के पालक अग्निदेव ! हमने जो नियमों का पालन किया है, उससे हम सामर्ध्यवान् बने हैं । हमारे यज्ञकर्म को आपने सिद्ध किया है । यज्ञीय कर्म करते समय हमारी जो भावनाएँ थीं, वही अब भी हैं ॥२८ ॥ ६०. अग्निये कव्यवाहनाय स्वाहा सोमाय पितृमते स्वाहा । अपहताऽ असुरा रक्षाश्र्यस्य वेदिषदः ॥२९ ॥

पितरों तक कव्य (पितरों का हव्य) पहुँचाने वाले अग्निदेव के लिए यह आहुति समर्पित है । पितरों के सहचर सोमदेव के लिए यह आहुति अर्पित है । यहभूमि में विद्यमान आसुरी शक्तियाँ नष्ट हो गई है ॥२९ ॥

६१. ये रूपाणि प्रतिमुञ्चमानाऽ असुराः सन्तः स्वधया चरन्ति। परापुरो निपुरो ये भरन्त्यग्निष्टाँल्लोकात्प्रणुदात्यस्मात् ॥३०॥

(हे कव्यवाहनारिन देवता !) जो आसुरी शक्तियाँ पितरों को समर्पित अन्न का सेवन करने के लिए अनेक रूप बदलकर सूक्ष्म या स्वूलरूप से आतो और नीच कर्म करती हैं, उन्हें इस पवित्र स्थान से दूर करें ॥३० ॥ ६२. अत्र पितरो मादयब्दं यथाधागमावृषायब्दम्। अमीमदन्त पितरो यथाधाग-मावृषायब्दम्। अमीमदन्त पितरो यथाधाग-मावृषायब्दम्। अमीमदन्त पितरो यथाधाग-मावृषायब्दम्।

हे पितृगण ! जैसे बैल, इच्छित अन्नभाग प्राप्त कर तृप्त होता एवं पुष्ट होता है, वैसे ही आप अपना कव्य भाग प्राप्तकर जलिष्ठ हों, हर्षित-आनन्दित हों ॥३१ ॥

६३. नमो व: पितरो रसाय नमो व: पितर: शोषाय नमो व: पितरो जीवाय नमो व: पितर: स्वधायै नमो व: पितरो घोराय नमो व: पितरो मन्यवे नमो व: पितर: पितरो नमो वो गृहान्त: पितरो दत्त सतो व: पितरो देष्मैतद्व: पितरो वासऽ आबत्त ॥३२॥

हे पितृगण ! आपके रसरूप (वसन्त), शुष्कता रूप (ब्रीष्म), जीवन रूप (वर्षा), अन्न रूप (शरद) पोषणरूप (हेमन्त) तथा उत्साह रूप (शिशिर ऋतुओं) को नमस्कार है । हे पितरों ! हमारे पास जो कुछ भी है, बंखादि सहित वह सभी समर्पित करते हैं । आप हमें पुत्र-पौतादि से युक्त गृह प्रदान करें ॥३२ ॥

६४. आधत्त पितरो गर्भं कुमारं पुष्करस्रजम् । यथेह पुरुषोसत् ॥३३ ॥

हे पितृगण ! पुष्टिकर पदार्थों से बने शरीर वाले (इस) सुन्दर बालक का पोषण करें, ताकि वह इस पृथ्वी पर वीर पुरुष बन सके ॥३३ ॥

६५. ऊर्जं वहन्तीरमृतं घृतं पयः कीलालं परिस्नुतम् । स्वधा स्थ तर्पयत मे पितृन् ॥३४

हे जलसमूह ! अन्द, घृत, दूध तथा फूलों-फलों में आप रस रूप में विद्यमान हैं । अत: अमृत के समान सेवनीय तथा धारक शक्ति बढ़ाने वाले हैं, इसलिए हमारे पितृगणों को तृप्त करें ॥३४ ॥

#### - ऋषि, देवता, छन्द-विवरण -

ऋषि— परमेष्टी प्रजापति अथवा देवगण प्रजापति १-३, १४,१५,२०। विश्वावसु ४-१०। विश्वावसु बृहस्पति ऑगिरस ११। बृहस्पति ऑगिरस १२,१३। परमेष्टी प्रजापति, कपि १६। देवल १७। सोमशुष्म १८। परमेष्टी प्रजापति, शूर्प, यवमान, कृषि, उद्वालवान, धानान्तर्वान् १९। परमेष्टी प्रजापति, मनसस्पति २१। मनसस्पति २२-२८। प्रजापति २९-३४।

देवता— इध्म, लिंगोक्त १। आपः (जल), प्रस्तर, वेदिका, अग्नि २। परिधि (मेखला) ३। अग्नि ४, १४,१७,२८। अग्नि, लिंगोक्त, विधृती, प्रस्तर ५। जुहू, उपमृत् ध्रुवा, हवि, विध्णु ६। अग्नि, देवगण, पितर, सुची ७। सुची, विध्णु, अग्नि, इन्द्र ८। इन्द्र, आज्य ९। आशोर्वाद पृथिवी १०। द्यौ, सविता, प्राशित्र ११। विश्वेदेवा १२, १३,१८। अग्नि-सोम, इन्द्राग्नी आदि लिङ्गोक्त १५। परिधि (मेखला), प्रस्तर, अग्नि १६। सुची, यज्ञ १९। गार्हपत्य, दक्षिणाग्नि, लिंगोक्त २०। वेद, वात २१। लिंगोक्त २२। प्रजापति, राक्षस २३। त्वष्टा २४। विष्णु, भाग, भूमि, देवगण, आहवनीय २५। सूर्य २६। गार्हपत्य, सूर्य २७। देवगण, असुर २९। कव्यवाहन अग्नि ३०। पितर ३१, ३३। लिंगोक्त, पितर ३२। आपः (जल) ३४।

छन्द- निवृत् पंक्ति १ । स्वराट् जमती २ । पुरिक् आचीं विष्टुप्, पुरिक् आचीं पंक्ति, पंक्ति ३ । निवृत् गायत्री ४,३३ । निवृत् ब्राह्मी वृहती ५ । ब्राह्मी विष्टुप्, निवृत् विष्टुप् ६ । वृहती ७,३१ । विराट् ब्राह्मी पंक्ति ८ । जगती ९'। पुरिक् ब्राह्मी पंक्ति १० । ब्राह्मी वृहती ११ । पुरिक् ब्राह्मी १२ । विराट् जमती १३ । अनुष्टुप्, पुरिक् आचीं गायत्री १४ । ब्राह्मी वृहती, निवृत् अतिजमती १५ । पुरिक् आचीं पंक्ति, पुरिक् व्राह्मी वृहती २१ । विराट् व्रिष्टुप् २० । पुरिक् ब्राह्मी वृहती २१ । विराट् व्रिष्टुप् २२ । पुरिक् ब्राह्मी वृहती २३ । विराट् व्रिष्टुप् २२ । व्राह्मी वृहती २३ । विराट् व्रिष्टुप् २२ । व्राह्मी वृहती २३ । विराट् व्रिष्टुप् २२ । ब्राह्मी वृहती, स्वराट् वृहती ३२ ।

## ॥ इति द्वितीयोऽध्यायः ॥



## ॥ अथ तृतीयोऽध्याय: ॥

#### ६६. समिधार्म्न दुवस्यत घृतैबोंधयतातिथिम् । आस्मिन् हव्या जुहोतन ॥१ ॥

( हे ऋत्विजो ! आप धृतसिक्त ) समिधा से (यह में ) अग्नि को प्रज्वलित करें । धृत की आहुति प्रदान करके, सब कुछ आत्मसात् करने वाले अग्निदेव को प्रदीप्त करें । इसके बाद अग्नि में हवि-द्रव्य की आहुतियां प्रदान करें ॥१ ॥

#### ६७. सुसमिद्धाय शोचिषे घृतं तीवं जुहोतन । अग्नये जातवेदसे ॥२॥

(हे ऋत्वजो !) श्रेष्ट, भली-भॉति प्रज्वलित, जाञ्चल्यमान, सर्वज्ञ (जातवेद) देदीप्यमान यज्ञाग्नि में शुद्ध पिघले हुए घृत को आहुतियाँ प्रदान करें ॥२ ॥

#### ६८. तं त्वा समिद्धिरङ्गिरो घृतेन वर्धयार्मास । बृहच्छोचा यविष्ठ्य ॥३ ॥

है (ज्वालाओं से) प्रदीप्त अग्निदेव ! हम आपको पृत (और उससे सिक्त) समिधाओं से उद्दीप्त करते हैं । है नित्य तरुण (तेजस्वी) अग्निदेव !(पृत आहुति प्राप्त होने के बाद) आप ऊँची उठने वाली ज्वालाओं के माध्यम से प्रकाशयुक्त हो ॥३ ॥

#### ६९. उप त्वाग्ने हविष्मतीर्घृताचीर्यन्तु हर्यत । जुषस्व समिधो मम ॥४॥

हे अग्निदेव ! आपको हवि-द्रव्य और घृत-सिक्त समिधा को प्राप्ति (निरन्तर) हो । हे दीग्तिमान् अग्नि देव ! आप हमारे द्वारा समर्पित समिधाओं को स्वीकार करें ॥४ ॥

#### ७०. भूर्भुवः स्वद्यौरिव भूम्ना पृथिवीव वरिष्णा । तस्यास्ते पृथिवि देवयजनि पृष्ठेग्निमन्नादमन्नाद्यायाद्ये ॥५॥

(हे अग्निदेव !) आप भू: (पृथिवीलोक में अग्निरूप), भुवः (अन्तरिक्षलोक में विद्युत्रूप) एवं स्वः (द्युलोक में सूर्यरूप) में सर्वत्र विद्यमान हैं । देवताओं के निर्मित यज्ञ सम्मादन के लिए उत्तम स्थान प्रदान करने वाली हे पृथिवि ! हम देवों को हवि प्रदान करने के लिए आपके ऊपर बनी हुई यज्ञ-वेदी पर अग्निदेव को प्रतिष्ठित करते हैं । (इस अग्निस्थापन के द्वारा) हम (पुत्र-पौजादि तथा इष्ट-मित्रों से युक्त होकर) द्युलोक के समान सुविस्तृत तथा (यश, गौरव, ऐश्वर्यादि से) पृथिवी के समान महिमावान हो ॥५॥

|अग्नि, विद्युत् तथा सूर्य मण्डल में संव्यान्त ऊर्जा की एक समता को विज्ञान भी मानने लगा है ।|

#### ७१. आयं गौ: पृश्निरक्रमीदसदन् मातरं पुर: । पितरं च प्रयन्सव: ॥६॥

(त्रिलोक में) विचरण करने वाले,(लाल-पोलो) विविध प्रकार को ज्वालाओं से प्रकाशित, अग्निदेव मेध-समूह एवं अन्तरिक्ष लोक में विद्युत्रूष से प्रतिष्ठित हो गये हैं । पृथ्वी माता के पास (यज्ञवेदी में) यज्ञाग्नि रूप में प्रतिष्ठित हुए हैं । इसके बाद (यज्ञरूप) ये अग्निदेव (ज्वालाओं के द्वारा सूर्य किरण के माध्यम से) युलोक पिता के पास पहुँच गये हैं ॥६ ॥

#### ७२. अन्तश्चरति रोचनास्य प्राणादपानती । व्यख्यन् महिषो दिवम् ॥७॥

इस अग्नि का प्रकाशित तेज (वायुरूप) प्राण और अषान वायु के माध्यम से सम्पूर्ण प्राणियों में गतिशील रहता है । अत्यधिक सामर्थ्यशाली अग्निदेव (सूर्य के माध्यम से) यूलोक को आलोकित करते हैं

#### ७३. त्रि छे शद्धाम विराजित वाक् पतङ्गाय घीयते । प्रति वस्तोरह द्युभि: ॥८॥

(निरन्तर मानवीय व्यवहार के लिए) यह वाणी (अहोरात्र के तीस मुहूर्त या मास के तीस दिन रूपी) तीस स्थानों पर सुशोधित होती हैं । सामान्य (व्यवहार के) दिन और विशेष (यज्ञीय अवसर के) दिनों में भी (स्तुति रूपी) ज्योति से (गार्हपत्य, आहवनीय आदि) अग्नि के लिए (स्तोत्र रूपी) वाणी प्रयोग में लायी जाती है ॥८ ॥ ७४. अग्निज्योंतिज्योंतिज्योंतिरग्नि: स्वाहा सूर्यों ज्योतिज्योंतिः सूर्य: स्वाहा । अग्निवंचों ज्योतिर्वर्च: स्वाहा सूर्यों वचों ज्योतिर्वर्च: स्वाहा । ज्योतिः सूर्य: सूर्यों ज्योति: स्वाहा ॥९ ॥

अग्नि तेज है तथा तेज अग्नि है, हम तेजरूपो अग्नि में हवि देते हैं । सूर्य ज्योति है एवं ज्योति सूर्य है, हम ज्योतिरूपी अग्नि में आहुति देते हैं । अग्नि वर्चस् है और ज्योति वर्चस् है, हम वर्चस् रूपो अग्नि में हवन करते हैं । सूर्य ब्रह्म तेज का रूप है तथा ब्रह्मवर्चस सूर्यरूप है, हम उसमें हवि प्रदान करते हैं । ज्योति ही सूर्य है और सूर्य ही ज्योति है, हम उसमें (इस मंत्र से) आहुति समर्पित करते हैं ॥९ ॥

७५. सजूर्देवेन सवित्रा सजू राज्येन्द्रवत्या । जुषाणो अग्निवेंतु स्वाहा । सजूर्देवेन सवित्रा सजूरुषसेन्द्रवत्या । जुषाण: सूर्यो वेतु स्वाहा ॥१०॥

सविता देवता एवं इन्द्रयुक्त रात्रि के साथ रहने वाले अग्निदेव इस आहुति को ब्रहण करें । सवितादेव के साथ इन्द्रयुक्त उथा से जुड़े हुए सूर्यदेव को यह आहुति समर्पित हैं ॥१०॥

७६. उपप्रयन्तो अध्वरं मन्त्रं बोचे माग्नये । आरे अस्मे च शृण्वते ॥११ ॥

यज्ञ के समीप उपस्थित होते हुए (जीवन में यज्ञीय सिद्धान्तों का समावेश करते हुए) हम सुदूर स्थान से भी कथन (भाव) को सुनने वाले अग्निदेव के निमित्त स्तुति मंत्र समर्पित करते हैं ॥११ ॥

(सुनने का अर्थ है, ध्वनि तरेगों का भाव प्रहण करना । यहीं पंजी (ब्रानि तरेगों) से अग्नि (ऊर्जा-कक) के प्रभावित होने का तथा प्रकट किया गया है ।)

७७. अग्निर्मूर्घा दिवः ककुत्पतिः पृथिव्या ऽअयम् । अपा छंरेता छं सि जिन्वति ॥१२ ॥

यह अग्निदेव !(आदित्यरूप में ) दुलोक के शीर्यरूप सर्वोच्च भाग में विद्यमान होकर, जीवन का संचार करके, धरती का पालन करते हुए , जल में जीवनीशक्ति का संचार करते हैं ॥१२॥

[सौर ऊर्जा से पृत्रवी पर जीवन संचार के वैज्ञानिक तका का प्रतिपादन इस पंत्र में है ।]

७८. उभा वामिन्द्राग्नी आहुवच्या उभा राघसः सह मादयच्यै । उभा दाताराविषार्थः रयीणामुभा वाजस्य सातये हुवे वाम् ॥१३॥

हे इन्द्राग्नी ! हम आप दोनों का (यज्ञ में ) आवाहन करते हैं । आप को (हविष्यात्ररूपी) धन प्रदान करके प्रसन्न करते हैं । आप अन्न एवं धन प्रदान करने वाले हैं । हम अन्न एवं धन-प्राप्ति के लिए आप दोनों को यज्ञ में आवाहित करते हैं ॥१३॥

.७९. अयं ते योनिर्ऋत्वियो यतो जातो अरोचधाः । तं जानन्नम्नऽ आरोहाधा नो वर्धया रियम् ॥१४॥

यह ऋबा गाईपरपाप्ति से उत्पन्न हुए आहवनीय अग्नि के विकय में है -

हे अग्निदेव ! समयानुसार (प्रातः -मध्याइ-सायं) उस (गार्हपत्य) अग्नि को अपना जनक मानते हुए पुनः प्रदीप्त होने के लिए , यज्ञ कार्य के अन्त में उसी (गार्हपत्य अग्नि) में आप पुनः प्रविष्ट हो जाएँ । तदनन्तर पुनः यज्ञ करने के लिए आप हमें समृद्ध करें ॥१४॥

#### ८०. अयमिह प्रथमो घायि धातृभिहोंता यजिष्ठो अध्वरेष्वीङ्य: । यमजवानो भृगवो विरुरुचुर्वनेषु चित्रं विभ्वं विशेविशे ॥१५॥

यह (आहवनीय) अग्नि, देवों का आवाहन करने वाले, श्रेष्ठ यह करने वाले तथा सोमयागादि में ऋत्विजों द्वारा स्तुत्य, अग्न्याधान करने वाले पुरोहितों द्वारा यह में स्थापित की गयी है । सर्वव्यापी और विलक्षण अग्नि को यजमानों के उपकार के लिए अप्नवान् आदि भृगुवंशीय मुनियों ने जंगलों में प्रज्वलित किया है ॥१५॥

[• ऋ० ४.७.१ के अनुसार यह नाम पृगुओं के साथ उत्तिनिकत हुआ है । लुडविग् ने इन को पृगुवंशी ऋषि माना है।]

#### ८१. अस्य प्रलामनु द्युतरंत्र शुक्रं दुदुहे अहयः । पयः सहस्रसामृषिम् ॥१६॥

चिरन्तन काल से उत्पन्न इस अग्नि की दीप्ति का अनुसरण करके, संकोचरहित याहिकों ने दुग्ध, दिध, धृत तथा हवि आदि के द्वारा हजारों यज्ञों को सम्पन्न करने वाले ऋषियों के समान गौ से दुग्ध का दोहन किया है ॥ [यहाँ कान्तिमान् अग्नि से ध्वल प्रकाशस्य दुग्ध (हेक्सवी राज्यकों) के प्रवाहित होने का आलंकारिक वर्णन है ॥

# ८२. तनूपाऽअग्नेसि तन्वं मे पाद्धायुर्दाऽअग्नेस्यायुर्मे देहि वर्चोदा ऽअग्नेसि वर्चो मे देहि । अग्ने यन्मे तन्वा ऊनं तन्मऽआपृण ॥१७॥

हे अग्निदेव ! आप स्वभाव से ही होताओं के शरीर के रक्षक है । अतएव आप हमारे शरीर का पालन करें । हे अग्निदेव ! आप आयु-दाता हैं, इसलिए आप हमें आयु प्रदान करें । हे अग्निदेव ! आप वैदिक अनुष्ठान से प्राप्त तेज को प्रदान करने वाले हैं, अतः हमें वर्चस् प्रदान करें तथा है अग्निदेव ! हमारे शरीर के अड्डों की अपूर्णता को दूरकर आप हमें सर्वाङ्ग सम्पन्न करें ॥१७॥

# ८३. इन्यानास्त्वा शतर्थः हिमा द्भुमन्तर्थः समिधीमहि । वयस्वन्तो वयस्कृतर्थः सहस्वन्तः सहस्कृतम् । अन्ने सपत्नदम्भनमदब्यासो अदाध्यम् । चित्रावसो स्वस्ति ते पारमशीय ॥

इस कप्रिका का पूर्वार्द अस्य देवता के लिए एवं परवर्ती राप्ति देवता के लिए है—

दीप्तिमान् , धन-सम्पन्न, अहिसक, किसी के द्वारा न दबाये जाने वाले हे अग्निदेव ! आपकी कृपा से आयुष्मान्, शक्ति-सम्पन्न, किसी से भी दमित न किये जाने वाले, हम याजकगण आपको प्रदीप्त करके, सी वर्ष तक जाज्वल्यमान रखेंगे । हे रात्रि देवि । हम याजकगण कल्याण प्राप्ति के लिए आपके निकट रहें ॥१८ ॥

# ८४. सं त्वमग्ने सूर्यस्य वर्चसागथाः समृषीणार्थः स्तुतेन । सं प्रियेण धाम्ना समहमायुषा सं वर्चसा सं प्रजया सर्थः रायस्योषेण ग्मिषीय ॥१९॥

इस मंत्र के साथ अग्निस्वापन किया जाता है -

है अग्निदेव ! आप सूर्य की तेजस्विता के साथ, ऋषियों के अनेक स्तोत्रों के साथ तथा प्रिय अ:हतियों (प्रियधाम) के साथ युक्त होते हैं । उसी प्रकार हम भी आपको कृषा, दीर्घायु, विद्या तथा ऐश्वर्ययुक्त तेज, पुत्रादि तथा धन-धान्यादि पोषण से युक्त हों ॥१९॥

#### ८५. अन्यस्थान्यो वो भक्षीय महस्य महो वो भक्षीयोर्जस्थोर्ज वो भक्षीय रायस्पोषस्थ रायस्पोषं वो भक्षीय ॥२०।

स्थान था। नदाः था। १८०। स्थ कष्टिका यत्र ऊर्जा, सौर-ऊर्जा आदि में क्टियान पोषक गुणों को 'गी' के रूपक द्वारा प्रस्तुत कर रही है — (हे गौओं !) आप अन्नरूप हैं । आपकी कृषा से हम (दुग्ध) घृतादि रूप (पोषक) अन्न का सेवन करें । आप

पूज्य हैं । हम आप से पूज्यत्व अथवा प्रसिद्धि प्राप्त करें । आप बलवान् हैं । हम आपकी कृपा से बलयुक्त हों । आप धन-पृष्टिरूप हैं । हम आपकी कृपा से (धन-धान्यादि) पोषण प्राप्त करें ॥२०॥

# ८६. रेवती रमध्वमस्मिन्योनावस्मिन् गोच्छेस्मिँल्लोकेस्मिन् क्षये । इहैव स्त मापगात ॥२१ ॥

गाय जब स्वतंत्र स्थ से घूमने के लिए छोड़ी जाती है. उस सबय यजमान गाय-क्रांस्पर्श करते हुए पंत्र पाठ करता है — (हे धनवती गौओं !) आप अग्निहोत्र के समय यजस्थल पर बीन्द्रपूर्वक रहें । दुग्ध दुहने के पूर्व आप गौशाला में संचरण करें । सर्वदा यजमान के दृष्टि-पद में ही आप अवस्थित रहें । रात्रि में आप यजमान के घर में सुखपूर्वक निवास करें । आप यजमान के घर में हो रहे । दूर न जाएं ॥२१ ॥

## ८७. सथ्रं हितासि विश्वरूप्यूर्जामाविश गौपत्येन । उप त्वाग्ने दिवेदिवे दोषावस्तर्द्धिया वयम् । नमो भरन्तऽ एमसि ॥२२ ॥

हे गौ ! आप शुक्ल-कृष्ण आदि अनेक रूपों से युक्त होती हुई दुग्ध आदि (हवि-द्रव्य) प्रदान करके, यज्ञ-कार्य से संयुक्त हैं । आप दुग्धादि के (रस के) द्वारा कल प्रदान करने वाली होकर यजमान में गोस्वामित्व भाव से प्रतिग्ठित हों । राजि-दिन (सर्वदा) वास करने वाले हे (गाईपत्य) अग्निदेव ! प्रत्येक दिन हम यजमान श्रद्धाभाव से नमन करते हुए आप के पास आते हैं ॥२२॥

# ८८. राजन्तमध्वराणां गोपामृतस्य दीदिविम् । वर्धमानध्ंः स्वे दमे ॥२३॥

दीप्तिमान् यज्ञों के रक्षक, सत्य वचन रूप वत को आलोकित करने वाले, यज्ञ-स्थल में वृद्धि को प्राप्त करते हुए हम गृहस्थ लोग स्तुतिपूर्वक आपके निकट आते हैं ॥२३ ॥

# ८९. स नः पितेव सूनवेग्ने सूपायनो घव । सचस्वा नः स्वस्तये ॥२४॥

हे गार्डपत्य अग्ने ! जिस प्रकार पुत्र के लिए पिता बिना किसी बाधा के सहज प्राप्य होता है , उसी प्रकार आप भी (हम यजमानों के लिए) बाधारहित होकर मुख्यपूर्वक प्राप्त हों । आप हमारे कल्याण के लिए सदा हमारे निकट रहें ॥२४॥

# ९०. अग्ने त्वं नो अन्तमऽ उत त्राता शिवो धवा वरूथ्यः । वसुरग्निर्वसुश्रवाऽ अच्छा नक्षि सुमत्तम छंऽ रिव दाः ॥२५ ॥

हे गाईपत्य अग्ने ! आप हमारे लिए समीपवर्ती, पालनकर्ता, शान्त तथा पुत्रादि से युक्त घर प्रदान करने वाले हों । लोगों को निवास प्रदान करने वाले, आहवनीय आदि विविध रूपों में गमनशील, धन एवं कीर्ति प्रदान करने वाले, आप हमारे यज्ञ स्थान को प्राप्त हो तथा हमें प्रभावी धन-ऐश्वर्य प्रदान करें ॥२५ ॥

# ९१. तन्त्वा शोचिष्ठ दीदिवः सुम्नाय नूनमीमहे सिखभ्यः । स नो बोधि श्रुधी हवमुरुष्या णो अघायतः समस्मात् ॥२६ ॥

हे सर्वाधिक कान्तिमान् तथा सभी को प्रकाशित करने वाले अग्निदेव ! हम सुख प्राप्ति एवं अपने मित्रों के कल्याण की कामना करते हैं । आप हमें अपना सेवक समझकर हमारी प्रार्थना सुने एवं सभी दुष्ट शत्रुओं से हमारी रक्षा करें ॥२६ ॥

# ९२. इडऽ एह्यदितऽ एहि काम्याऽएत । मयि वः कामधरणं भूयात् ॥२७॥

यह कविडका मी (गाय एवं प्राप्त तत्त्व) को लड़व करके कही गती है-

है इडा रूपी गौ ! आप इडा और मनु के समान हमारे यज्ञ स्थान पर आएँ । हे अदितिरूपी गौ ! आप अदिति और आदित्य के समान हमारे यज्ञ स्थल में आगमन करें । हे अभीष्ट गौ ! आप यहाँ आएं एवं हमारे मनोरथ पूर्ण करें ॥२७॥

#### ९३. सोमानछः स्वरणं कृणुहि ब्रह्मणस्यते । कक्षीवन्तं यऽ औशिज: ॥२८॥

हे ब्रह्मणस्पते (सम्पूर्ण ज्ञान के अधिपति प्रभु) ! सोम का सेवन काने वाले यजमान को, आप श्रेष्ठ तेजस्विता से युक्त करें । जिस प्रकार दीर्घतमा ऋषि एवं उशिज् के पुत्र कथीवान् को आपने सोमयागयुक्त एवं स्तुत्य बना दिया था, उसी प्रकार हमें भी (धनादि प्रदान करके) धन्य बनाएँ ॥२८॥

| ऋग्वेद में बहुआ वर्षित, ऋषि दीर्पतमा तथा उत्तित्र नामक टासी से अन्ये कहीवान् ऋषि अपनी प्रतिभा से प्रतिष्ठित हुए हैं; परन्तु बेक्स ने इन्हें 'क्षत्रिव' माना है, बाह्यण नहीं ॥

#### ९४. यो रेवान्यो अमीवहा वसुवित्पृष्टिवर्द्धनः । स नः सिषक्तु यस्तुरः ॥२९ ॥

साधन-सम्पन्न, व्याधियों के विनाशक, ऐश्वर्य-दाता, पृष्टिवर्धक तथा अविलम्ब कार्य सम्पन्न करने वाले हे ब्रह्मणस्पते ! कृपापूर्वक आप हमारे सन्निकट रहें ॥२९ ॥

#### ९५. मा नः शर्छ सो अररुषो घूर्तिः प्रणङ् मर्त्यस्य । रक्षा जो ब्रह्मजस्पते ॥३०॥

हे ब्रह्मणस्पते ! यज्ञ न करने वाले तथा अनिष्ट-चिन्तन करने वाले दुष्ट शत्रुओं का हिसक दुष्टभाव हम पर न पड़े । आप हमारी रक्षा करें ॥३०॥

### ९६. महि त्रीणामवोस्तु द्यक्षं मित्रस्यार्यम्णः । दुराधर्षं वरुणस्य ॥३१ ॥

मित्र (आत्मा) , अर्यमन् (हृदय) तथा वरुण देवताओं का तेजस्वी अमोध संरक्षण हमें प्राप्त हो ॥३१ ॥

# ९७. निह तेषाममा चन नाध्वसु वारणेषु । ईशे रिपुरघश्रध्धे सः ॥३२॥

(मित्र, अर्थमन् तथा वरुण से संरक्षित यजमान को) घर, गमन-मार्ग अथवा अन्य दुर्गम स्थल में पापी शत्रु अभिभृत करने में सक्षम नहीं होता ॥३२॥

#### ९८. ते हि पुत्रासो अदितेः प्र जीवसे मर्त्याय । ज्योतिर्यच्छन्त्यजस्त्रम् ॥३३॥

अदिति पुत्र ( मित्र, अर्थमन् और वरुण ) मनुष्य को अक्षय ज्योति प्रदान करते हैं, जो दीर्घ जीवन का आधार है ॥३३ ॥

#### ९९. कदा चन स्तरीरसि नेन्द्र सश्चसि दाशुषे । उपोपेन्नु मघवन् भूयऽ इन्नु ते दानं देवस्य पृच्यते ॥३४॥

है इन्द्रदेव ! आप हिसक नहीं हैं । आप हविदान करने वाले यजमान की धनदान द्वारा सेवा करने वाले हैं। हे ऐश्वर्य-युक्त इन्द्रदेव ! आपका प्रचुर मात्रा में दिया गया दान शोध ही यजमान को प्राप्त होता है ॥३४॥

### १००. तत्सवितुर्वरेण्यं भर्गो देवस्य धीमहि । धियो यो नः प्रचोदयात् ॥३५ ॥

सम्पूर्ण जगत् के जन्मदाता सर्विता (सूर्य) देवता की उत्कृष्ट ज्योति का हम ध्यान करते हैं, जो (तेज सभी सत्कर्मों को सम्पादित करने के लिए) हमारी बृद्धि को प्रेरित करता है ॥३५ ॥

[सूर्य को सम्पूर्ण जगत का जन्मदाता कहकर-सूर्य आत्मा जगतातस्युच्छ (ऋ० १.११५.१) ऋषियों ने न केवल सूर्य में पदार्थ की पूर्णता दिखाई है, जैसा कि वैज्ञानिकों ने भी माना है, अधिनु सारे गूण-सूत्र मानव को सूर्य भगवान् से ही प्राप्त हुए हैं - ऐसा (आध्यात्मिक दृष्टि से) स्पष्ट मत क्वक किया है ॥

#### १०१. परि ते दूडभो रथोस्माँ२ अश्नोतु विश्वतः । येन रक्षसि दाशुषः ॥३६ ॥

किसी से प्रभावित न होने वाला आपका वह रथ जिससे आप (लोकहित हेतु) दान देने वालों की रक्षा करते हैं : हम सबकी, चारों ओर से (चतुर्दिक) रक्षा करे ॥३६ ॥ ततीयोऽध्यायः

१०२. भूर्भुवः स्वः सुप्रजाः प्रजाभिः स्यार्छः सुवीरो वीरैः सुपोषः पोषैः । नर्य प्रजां मे पाहि श छ स्य पशून्मे पाह्यथर्य पितुं मे पाहि ॥३७॥

गायश्री और सावित्री इष्टि के लिए अस्ति स्वायन विकयक मंत्र है --

हे सिच्चदानन्द प्रभो । (अग्निदेव हम) श्रेष्ठ प्रजाओं (सन्तानों ) से, श्रेष्ठ वीरों से तथा पृष्टिकारक अन्नादि से सम्पन्न हों । हे मानव हितेषी ! हमारी सन्तानों की रक्षा करें । हे प्रशंसनीय ! हमारे पशुओं (सहयोगियों ) की रक्षा करें तथा हे गतिमान ! हमारे (पोषणकर्ता) अत्र की रक्षा करें ॥३७ ॥

१०३. आ गन्म विश्ववेदसमस्मध्यं वसुवित्तमम् । अग्ने सम्राडभि द्यम्नमभि सहऽआ यच्छस्व ॥३८ ॥

आहवनीय अप्ति की स्वापना का मंत्र हैं

हे दोष्तिमान आहवनीय अग्निदेव ! आप सर्वज्ञ और यजमान के निमित्त सर्वाधिक सम्पत्ति धारण करने वाले हैं, हम आपके पास आ रहे हैं । (हे अग्नि देवता !) हमें बल और ऐश्वर्य प्रदान करें ॥३८ ॥

१०४. अयमग्निर्गृहपतिर्गार्हपत्यः प्रजाया वसुवित्तमः । अग्ने गृहपतेभि द्युम्नमभि सह आ यच्छस्व ॥३९॥

गाईपत्य अग्नि का उपस्थापक पंत्र है -यह सामने अवस्थित अग्निदेव गृहपति हैं, पुत्र-पौत्रादि प्रजाओं को (अनुग्रहपूर्वक) धन-धान्य देने वाले है । हे अग्ने ! आप हमें शक्ति एवं वैभव प्रदान करें ॥३९ ॥

१०५.अयमग्निः पुरीष्यो रियमान् पुष्टिवर्धनः । अग्ने पुरीष्याभि द्युम्नमभि सहऽआ यच्छस्य।।

दक्षिणाग्नि का उपस्थापक मंत्र है --पशुओं आदि से संबन्धित यह दक्षिणारिन हैं । यह अस्ति ऐवर्य और समृद्धिवर्धक हैं । हे पृथ्वी स्थानीय

दक्षिणान्नि ! आप हमें शक्ति और सम्पदा प्रदान करें ॥४० ॥ १०६. गृहा मा बिभीत मा वेपध्वमूजें विश्वतऽ एमसि । ऊर्जे बिश्वद्वः सुमनाः सुमेघा गृहानैमि मनसा मोदमानः ॥४१॥

प्रवास से वापस आने पर यजपान गृह प्रवेश के समय तीन करों का पाठ करता है, जिसका यह प्रवम मंत्र है --हे घर ! भयभीत मत हो । (शत्रु के भय से) प्रकम्पित मत हो । हम शक्तियुक्त (सहायतार्थ) आपके पास आते हैं । हम ओज सम्पन्न, श्रेष्ठ बृद्धि से युक्त, दुःख रहित तथा हर्षित होते हुए (आप में ) प्रविष्ट होते हैं ॥४१ ॥

१०७. येषामध्येति प्रवसन्येषु सौमनसो बहुः । गृहानुपह्वयामहे ते नो जानन्तु जानतः ॥४२॥

गृह प्रवेश के समय बोला जाने वाला दूसरा मन -देशान्तर गमन के समय, जिसके विषय में निरन्तर सोचा करते थे, जो हमें अत्यधिक प्रिय था, ऐसे उस अपने घर को (अपनी उपस्थिति से) प्रसन्न कर रहे हैं ।घर के अधिष्टातादेव ज्ञानवान है, वे हमारे इस भाव को ग्रहण करें ॥

१०८. उपहुताऽ इह गायऽ उपहुता ऽ अजाययः । अथो अन्नस्य कीलालऽ उपहुतो गृहेष् नः । क्षेमाय वः शान्त्यै प्रपद्ये शिव छः शग्म छः शंयोः शंयोः ॥४३ ॥

गृह प्रवेश के समय बोला जाने वाला तीसा। मंत्र-

हमारे घरों में गाय एवं बैल, भेड़ एवं बकरियाँ सुखपूर्वक रहने के लिए सम्मानपूर्वक आवाहित की गयी है। घर की समृद्धि के लिए अन्न-रस का आवाहन किया गया है। कल्याण के लिए तथा सभी अनिष्टों के शमन के लिए हम धरों को प्राप्त करते हैं , जिससे लौकिक एवं पारलौकिक सुख की प्राप्ति हो ॥४३॥

#### १०९. प्रधासिनो हवामहे मरुतश्च रिशादसः । करम्भेण सजोषसः ॥४४॥

वातुर्मास्य याग का प्रारंभ यहाँ से हुआ है । इसमें चार पर्द हैं — वैश्वदेद, वरुण प्रधास, साक्ष्मेश तदा शुनासीरीय । वरुण प्रधास पर्द में उत्तरी तथा दक्षिणी वेदियों पर जब हवन सामग्री रख दी जाती है, तो प्रतिप्रस्थाता नामक अध्वर्षु यजमान पत्नी को वेदी पर लाता हुआ इस मंत्र का पाठ करता है —

हे मरुद्गणों ! शतुओं को हिसित करने वाले (प्रधास नामक विशिष्ट) हवि का भक्षण करने वाले तथा दिख मिश्रित यवमय (सत्तुरूप करम्भ) हवि का सेवन करने वालें, आपका हम आवाहन करते हैं ॥४४॥

११०. यदग्रामे यदरण्ये यत्सभायां यदिन्द्रिये । यदेनश्चकमा वयमिदं तदवयजामहे स्वाहा।।

पिसे हुए जौ से गोल अकृति के को कान्य पात्र को कबनान सूच में रखकर सिर में रख लेता है । कबनान दक्षिणारिन में

हका करने जाता है । इस समय पूर्व की ओर मुख करके यक्कान चार्या इस मंत्र से करन्य पात्रों की अहुति देती है — गाँव में रहते हुए (उपद्रव जन्य), जंगल में (मृगवधादि जन्य) तना समास्थल पर (श्रेण्ठ पुरुषों के तिरस्कार जन्य), जिह्वा आदि इन्द्रियों द्वारा (निन्दित पदार्थों के सेवन से) उत्पन्न, जिन पापों का आचरण हमने किया है, उन सम्पर्ण-पापों को हम इस आहति द्वारा विनष्ट करते हैं ॥४५ ॥

१११. मो चू णऽ इन्द्रात्र पृत्सु देवैरस्ति हि व्या ते शुब्धित्रवयाः । महश्चिद्यस्य मीढुषो यव्या हविष्यतो मरुतो वन्दते गीः ॥४६॥

हावष्मता मस्ता वन्दत गाः ॥४६ ॥ हे शक्तिसम्पन्न इन्द्रदेव ! इस जीवन संग्राम में देवों का पश्च बहुण करने वाले आप हमारा विनाश न करे ।

आप ज्ञानी हैं । (कामनापूर्तिरूप) वृष्टिकर्ता तथा इति द्रव्य को बहुण करने बाले इन्द्रदेव (इस) यवमय हवि के समान आपका माहात्म्य है । हमारी वाणीं (आपके मित्र) महतों की भी स्तुति करती है ॥४६ ॥

११२. अक्रन् कर्म कर्मकृतः सह वाचा मयोभुवा । देवेष्यः कर्म कृत्वास्तं प्रेत सचाभुवः॥

(वरुणप्रधास नामक) कर्म करने वाले (ऋत्विग्गण), सुख प्रदान करने वाली वाणी के मंत्रों का पाठ करें। परस्पर सहभाव से रहने वाले हे ऋत्विजो ! देवताओं के लिए अनुष्ठान करके अपने घर के लिए प्रस्थान करें॥४७॥

[\* प्रजापति ने वैद्यदेवयज्ञ से प्रजा की सृष्टि की, उस प्रजा ने वसन के जी खा लिए (वसन्प्रशास) । तत्प्रशात् करण ने उस प्रजा को निश्चेष्ठ कर दिया, तब प्रजापति ने पुनः यज्ञ के द्वारा उसे स्वस्थ कर दिया तका सम्पूर्ण प्रजा को वसन के जास से पुनः कर दिया । प्रजापति द्वारा किया गया यह यज्ञ तका यजनान के द्वारा जीवे मास किया जाने वाला यज्ञ 'वसन्प्रशास यज्ञ' करलाता है । इसका विस्तृत विवेधन शतपथ ब्राह्मण के २/५/२/१ में उपलब्ध है ।]

११३. अवभृष्य निचुम्पुण निचेरुरसि निचुम्पुणः। अव देवैदेवकृतमेनोयासिषमव मत्यैर्मर्त्यकृतं पुरुराव्यो देव रिषस्पाहि ॥४८॥

वस्त्रप्रधास पर्व की समाजि पर यहमान एवं उसकी पत्नी के अवभूव स्वान में इस मंत्र का विनियोग किया जाता है— नीचे प्रवाहित होने वाले (अवभूव यज्ञरूप) हे जल प्रवाह ! यद्यपि आप अति वेगवान् हैं; तथापि अत्यधिक मंथर गति से प्रवाहित हों । वैतन्य इन्द्रियों द्वारा देवताओं के प्रति किये गये पाप को, इस जल में धोने के लिए आए हैं । हे (अवभूथ नामक यज्ञ) देव ! दु:खदायी शत्रुओं से आप हमारी रक्षा करें ॥४८ ॥

११४. पूर्णा दर्वि परापत सुपूर्णा पुनरापत । वस्नेव विक्रीणावहा इषमूर्ज छ शतकतो ॥४९॥

साकमेथ पर्व में वाली में रखे हुए बात को दवीं नामक कम्सा से निकासकर प्रथमन इस मंत्र से अहुति देता है — हे (काष्ट्रनिर्मित) दर्वि ! आप समीपवर्ती अन्न से पूर्ण होकर, उत्कृष्ट होती हुई इन्द्रदेव की ओर गमन करें । कर्मफल से भली-भाँति परिपूर्ण होती हुई पुनः इन्द्रदेव के पास गमन करें । अनेक श्रेष्ठ कार्यों के सम्पादक हे इन्द्रदेव ! हम दोनों निर्धारित मूल्य में इस हविकाय अन्नरस का परस्पर विक्रय करें । (अर्थात् हम आपको हविद्रिन करें और आप हमें स्-फल प्रदान करें ) ॥४९ ॥

# ११५. देहि मे ददामि ते नि मे बेहि नि ते दबे । निहारं च हरासि मे निहारं निहराणि ते स्वाहा ॥५०॥

साकपेय पर्व के ओदन की द्वितीय आहुति का मंत्र है —

(इन्द्रदेव कहते हैं हे यजमान !) आप हमें सर्वप्रथम हवि प्रदान करें । तत्पश्चात् हम आपको उपयुक्त- अपेक्षित फल प्रदान करेंगे । आप (यजमान) निश्चितरूप से हवि प्रदान करें , हम आपको निश्चितरूप से अभीष्ट फल प्रदान करेंगे । ( यजमान कहता है – हे इन्द्रदेव !) हम आपके लिए निश्चितरूप से हवि प्रदान करते हैं, आप हमें उसका प्रतिफल अवश्य प्रदान करें ॥५०॥

|इस प्रकार दो बार इन्द्र और वजनन की वार्त कराने का ब्रेट्स इस सिखंड के प्रति अदर और महत्त्व का प्रदर्शन है।| ११६. अक्षन्त्रमीमदन्त हाव प्रियाऽ अधूषत । अस्तोषत स्वधानवो विप्रा नविष्ठय। मती योजा न्विन्द्र ते हरी ॥५१॥

(पितृ यह में हमारे द्वारा समर्पित हवि को पितरों ने) सेवन कर लिया, (जिसकी सूचना) हर्षयुक्त पितरों ने सिर हिलाकर दी है। स्वयं दीप्तिमान् मेधावी ब्राह्मणों ने नवीन मन्त्रों से स्तुति प्रारम्भ कर दी है। हे इन्द्रदेव! आप 'हरी' नामक अपने दोनों अश्वों को रव में नियोजित करें। (क्योंकि अभीष्ट पितरों की तृष्ति के लिए आपको शीध ही आना है।) ॥५१॥

११७. सुसन्द्शं त्वा वयं मधवन्वन्दिषीमहि । प्र नूनं पूर्णबन्धुर स्तुतो यासि वशाँ२ अनु योजा न्विन्द्र ते हरी ॥५२॥

हे ऐश्वर्यशाली इन्द्रदेव ! हम, सभी प्राणियों के प्रति अनुग्रह दृष्टि रखने वाले आपकी अर्चना करते हैं । स्तुत्य, स्तोताओं को देने वाले धन से परिपूर्ण रथ वाले, कामनायुक्त यजमानों के पास आप शीघ ही आते हैं । हे इन्द्रदेव ! आप 'हरी' नामक दोनों अश्वों को रथ में नियोजित करें ॥५२॥

११८. मनो न्वाह्ममहे नाराश छं सेन स्तोमेन । पितृणां च मन्मभिः ॥५३॥

वीर पुरुषों की प्रशंसा करने वाले मंत्रों से (गाचा नाराशंसी) तथा पितरों के तर्पण करने वाले स्त्रोत्रों से (पितृ यज्ञ का अनुष्ठान करने के लिए) पितृलोक में गये हुए मन की हम शीघ्र ही यहाँ बुलाते हैं ॥५३॥

[ मन विभिन्न प्रयोजनों में बिखरा रहता है. उसे एक स्वान पर आवाहित-एकात्र करने से ही मंत्र एवं यज्ञ में ज़िल्ड आती है. यहाँ इसी तत्व्य पर ध्यान दिलाया गया है. i]

११९. आ नऽ एतु मनः पुनः क्रत्वे दक्षाय जीवसे । ज्योक् च सूर्यं दृशे ॥५४॥

(यज्ञरूप) सत्कर्म के लिए , कार्यों में दक्षता के लिए तथा चिरकाल तक सूर्यदेव का अवलोकन करने के लिए मेरा मन पुनः -पुनः (पितृलोक से वापस) आकर (यज्ञकर्म में) संलग्न हो ॥५४॥

१२०. पुनर्नः पितरो मनो ददातु दैव्यो जनः । जीवं वातर्थः सचेमहि ॥५५॥

हे पितरो ! आपकी अनुज्ञा से देव-पुरुष हमारे मन को पुनः श्रेष्ठता के लिए श्रेरित करें ; जिससे हम पुत्र, पशु आदि समूहों की सेवा कर सकें ॥५५॥

१२१. वय छ सोम वते तव मनस्तन्षु बिग्नतः । प्रजावन्तः सचेमहि ॥५६॥

हे सोम (पोषण प्रदान करने वाले) पितर ! हम (याजक) आपके (प्रसन्नतादायी) कर्मो-वर्ता में संलग्न रहते हुए , आपके शरीर (स्वरूप के ध्यान) में चित्त को लगाये हुए , अपने प्रजाजनों सहित जीवित (व्यक्तियों, पशुओं आदि) सदस्यों की सेवा करते रहे ॥५६॥

# १२२. एव ते रुद्र भागः सह स्वस्नाम्बिकया तं जुषस्व स्वाहैष ते रुद्र भाग ऽ आखुस्ते पशः॥

हे रुद्रदेव ! यह (प्रोडाश का) भाग आपके लिए समर्पित हैं, इसे अपनी बहिन अम्बिका\* के साथ सेवन करें। यह आपके पश चहें को दिया गया भाग भी आपका है ॥५७ ॥ °

| • अध्वका का, सद की बहिन होना बुति प्रमाणित है – 'अध्वका ह वै नाषास्य स्वसा तयास्यैष सहचारः'। (शत० ता० २.६.२.९ ) रुद्र के पशु को तुम करके अपने पशुओं की रक्षा का भाव यहाँ सर्जिहत है ।]

# १२३. अव रुद्रमदीमहाव देवं त्र्यम्बकम् । यथा नो वस्यसस्करद्यथा नः श्रेयसस्करद्यथा

नो व्यवसाययात् ॥५८॥

हे तीन नेत्र वाले (विकालदर्शी) रुद्र (दृष्टी का दमन करने वाले) देव ! आपको अर्पित करने के बाद हम (प्रसाद रूप में) अत्र प्रहण करते हैं; ताकि हमें श्रेष्ठ आवास व्यवसाय में सफलता एवं श्रेय की प्राप्ति हो ॥५८ ॥

# १२४. भेषजमसि भेषजं गवेश्वाय पुरुषाय भेषजम् । सुखं मेषाय मेष्यै ॥५९॥

हे रुद्रदेव ! आप कष्ट निवारण करने वाली औषधि के समान सम्पूर्ण आपदाओं को दूर करने वाले हैं । अतएव हमारे अश्व एवं पुरुषों (पारिवारिक जनों ) के लिए सभी व्याधियों की चिकित्सा करने वाली औषधि हमें प्रदान करें । हमारें भेड़ आदि पशुओं को आप सुखी करें ॥५९ ॥

१२५. त्र्यम्बकं यजामहे सुगन्धि पुष्टिवर्धनम्। उर्वारुकमिव बन्धनान्मृत्योर्मुक्षीय मामृतात्। त्र्यम्बकं यजामहे सुगन्धि पतिवेदनम्। उर्वारुकमिव बन्धनादितो मक्षीय मामृत: ॥६० ॥

तीनो दृष्टियो ( आधिभौतिक आधिदैविक तथा आध्यात्मिक) से युक्त रुद्रदेव की उपासना हम करते हैं। वे देव जीवन में सुगन्धि (सदाशयता) एवं पुष्टि (समर्थता) अथवा (पतिबेदनम्) संरक्षक सत्ता का प्रत्यक्ष बोध कराने बाले हैं। जिस प्रकार एका हुआ फल स्वयं इण्ठल से अलग हो जाता है, उसी प्रकार हम मृत्य भय से मृत्त हों; किन्तु अमृतत्व से दूर न हों; साथ ही यहाँ (भवबन्धन) से मृत्त हो जाएँ, वहाँ (स्वर्गीय आनन्द) से नहीं ॥६०॥

### १२६. एतत्ते रुद्रावसं तेन परो मूजवतोतीहि । अवततधन्वा पिनाकावसः कृत्तिवासा ऽ अहिर्छ सन्नः शिवोतीहि ॥६१॥

हे रुद्रदेव ! आप अपने शेष हाँवे अंश को साथ लेकर (विरोधियों के न रहने से) धनुष की प्रत्यक्षा को शिथिल करके, (सम्पूर्ण प्राणियों को भय से बचाने के लिए) पिनाक नामक धनुष को वस्तों से उँककर, अपने निवास स्थान मुजवान् पर्वत के उस पार बले जाएँ । हे स्ट्रदेव ! आप चर्माम्बर धारण किए हुए, कष्ट न देते हुए, कल्याणकारक होकर (हमारी पूजा से संतुष्ट होने के कारण क्रोध रहित होकर) पर्वत क्रो लांघकर चले जाएँ ॥६१ ॥

[ मुजवान जिसके अपर नाम 'मुजवन' तथा 'मुजवन' हैं, हिमालय का एक पर्वत शिखर है, जो रुद्र देवता का नियास स्थल माना जाता है – मूजवाज्ञाम कञ्चित् पर्वतो रुदस्य वासस्वानम् (यजु० ३.६१ महीधा भाष्य) । बहुधा इसी पर्वतश्रेणी से 'सोपलता' की प्राप्ति होती थीं, तभी सोम का अन्य नाम मौक्कती (कब्बेट १०,३४.१) भी हैं |

# १२७. त्रायुषं जमदग्नेः कश्यपस्य त्र्यायुषम् । यद्देवेषु त्र्यायुषं तन्नो अस्तु त्र्यायुषम् ॥

जो जमदग्नि की (बाल्य याँवन और वृद्ध) त्रिविध आयु (तेजस्वी जीवन) है, जो कश्यप की तीन अवस्थाओं वाली आयु है तथा जो देवताओं को तोन अवस्थाओं वाली आयु है । उस (तेजस्वी) विविध आय को हम भी प्राप्त करें ॥६३॥

# १२८. शिबो नामासि स्वधितिस्ते पिता नमस्ते अस्तु मा मा हिथ्रसीः । नि वर्त्तयाम्यायुषेन्नाद्याय प्रजननाय रायस्पोषाय सुप्रजास्त्वाय सुवीर्याय ॥६३॥

यत्त में यजमान के मुण्डन के समय (बार वाले उपकरण को लक्ष्य करके) इस कव्छिका का प्रयोग किया जाता है — आप (क्षुर या उस्तुरा) नाम से ही शिव-कल्वाणकारी हैं, स्वयं धारयुक्त शस्त्र आपके पिता हैं । हम आपको नमन करते हैं, हमें पीड़ित न करें । हम आयु, पोषक अत्रादि, सुसन्तति, ऐश्वर्य वृद्धि, उत्तम प्रजा एवं श्रेष्ठ वीर्य लाभ के लिए विशिष्ट संदर्भ में (मुण्डन-कृत्य में ) प्रयास करते हैं ॥६३॥

# - ऋषि, देवता, छन्द-विवरण -

ऋषि — विरूप आंगिरस १ । वसुश्रुत २ । भरद्वाज ३-५, १३ । सार्पराजी ६-८ । प्रजापति, तक्षा, जीवल-चैलिक ९ । प्रजापति १०, ४४, ४५ । देवगण, गोतम राहृगण ११ । विरूप १२ । देवश्रवा—देववात भारत १४ । वामदेव १५, ३६ । अवत्सार १६, १७ । अवत्सार, ऋषिगण १८ । ऋषिगण १९-२१ । ऋषिगण, मधुच्छन्दा वैद्यामित्र २२-२४ । बन्धु सुबन्धु २५ । श्रुतबन्धु विप्रबन्धु २६ । बन्धु आदि २७ । ब्रह्मणस्पति अथवा मेशातिथि २८-३० । सत्यधृति वारुणि ३१-३३ । मधुच्छन्दा ३४ । विश्वामित्र ३५ । आसुरि आदित्य ३७ । आदित्य ३८-४० । श्रंयु बाइंस्यत्य ४१-४३ । अगरत्य ४६-४८ । और्णवाभ ४९-५० । गोतम ५१, ५२ । बन्धु ५३-५९ । वसिष्ट ६०, ६१ । नारायण ६२, ६३ ।

देवता — अग्नि १-४.६-८.११,१२,१४,१५,१७,१९,२३-२६,३६,४७ । अग्नि वायु सूर्य, यजमान आशीर्वाद ५ । लिंगोक्त ९,१० । इन्द्राग्नी १३ । गौ, अग्नि अववा पय १६ । अग्नि, रात्रि १८ । गौ २०,२१, २७ । गौ, अग्नि २२ । ब्रह्मणस्पति २८-३० । आदित्य ३१-३३ । इन्द्र ३४,४९-५२ । सविता ३५ । अग्नि, गार्हपत्य, आहवनीय दक्षिणाग्नि ३७ । आहवनीय ३८ । मार्हपत्य ३९ । अन्वाहार्यपचन ४० । वास्तु ४१-४३ । मरुद्गण ४४,४५ । इन्द्र-मरुद्गण ४६ । यज्ञ ४८ । मन ५३-५५ । स्रोम ५६ । रुद्र ५७-६१ । यजमान आशीर्वाद ६२ । क्षुर, लिंगोक्त ६३ ।

छन्द- गायत्री १-२,४,८,१६,२९,४४,५६ । निवृत् गायत्री ३,६.११,१२,३०,३२,३५,३६,५५ । दैवी बृहती, निवृत् बृहती ५ । पंक्ति, याजुषी पंक्ति ९ । गायत्री, भुरिक् गायत्री १० । विराट् त्रिष्टुप् १३ । निवृत् अनुष्टुप् १४,४० । भुरिक् त्रिष्टुप् १५ । त्रिष्टुप् १७ । निवृत् बाह्यो पंक्ति १८ । जगती १९ । भुरिक् बृहती २०,२५,३९ । उष्णिक् २१,६२ । भुरिक् आसुरी गायत्री, गायत्री २२ । विराट् गायत्री ७,२३,२४,२७,२८,३१,३३,५४ । स्वराट् बृहती २६ । पथ्या बृहती ३४ । बाह्यो उष्णिक् ३७ । अनुष्टुप् ३८,४२,४९,५७ । आवीं पंक्ति ४१ । भुरिक् जगती ४३,६३ । स्वराट् अनुष्टुप् ४५ । भुरिक् पंक्ति ४६ । विराट् अनुष्टुप् ४७ । बाह्यी अनुष्टुप् ४८ । भुरिक् अनुष्टुप् ४० । वराट् पंक्ति ५१,५२,५८ । अतिपाट निवृत् गायत्री ५३ । स्वराट् गायत्री ५९ । विराट् बाह्यो त्रिष्टुप् ६० । पंक्ति ६१ ।

# ॥ इति तृतीयोऽध्यायः ॥



# ॥अथ चतुर्थोऽध्याय:॥

१२९. एदमगन्म देवयजनं पृथिव्या यत्र देवासो अजुषन्तविश्वे । ऋक्सामाभ्या छः सन्तरन्तो यजुर्भी रायस्पोषेण समिषा मदेम । इमाऽ आपः शमु मे सन्तु देवीरोषधे त्रायस्व स्वधिते मैन छः हि छं सीः ॥१॥

जिस यज्ञस्थल पर सभी देवगण आनन्दित होते हैं, उस उत्कृष्ट भूमि पर हम यजमानगण एकत्रित हुए हैं। ऋक् तथा सामरूपी मंत्रों से यज्ञ को पूर्ण करते हुए धन एवं अज से हम तृप्त होते हैं। यह (दिव्य) जल हमारे लिए सुख-स्वरूप हो। हे दिव्य गुणयुक्त ओषधे! आप हमारी रक्षा करें। हे शख! आप इस (यजमान अथवा ओषधि) की हिंसा न करें ॥१॥

१३०. आपो अस्मान्मातरः शुन्ययन्तु घृतेन नो घृतप्तः पुनन्तु । विश्वधं हि रिप्रं प्रवहन्ति देवीरुदिदाभ्यः शुचिरा पूत एमि । दीक्षातपसोस्तनूरसि तां त्वा शिवाधं शग्मां परि दश्चे भद्रं वर्णं पुष्यन् ॥२॥

यह कण्डिका पवित्रतादायी जल एवं यह परिचान श्रीम-कार को सम्बोधित कर रही है —

(जगत् निर्माण में सक्षम) हे माता के समान जल ! हमें आप पवित्र करें । घृत (क्षरित) से पवित्र जल हमें यज्ञ के योग्य पवित्र बनाए । तेजयुक्त होता हुआ जल हमारे सभी पाषों का निवारण करें । शुद्ध स्नान और पित्र आचमन के उपरान्त हम जल से बाहर आते हैं । (हे औम वख्य !) आप दीक्षणीयेष्टि\* तथा उपसदिष्टि\*\* के देवताओं के लिए शरीर के समान प्रिय हैं । कोमल होने के कारण सुखकर मंगल करने वाली कान्ति से युक्त (श्रेष्ठ रंगवालें) परिधान को हम (यजमान) धारण करते हैं ॥२ ॥

[• फबमान की दीका के समय यह इष्टि (यह) की कती है - 'दीका प्रयोजना इष्टि' । इसमें 'आग्नावैष्णव' पुरोग्राज का याग होता है । •• सोमयान में होने वाले प्रवर्ण्यसंज्ञक अनुष्टान में इस इष्टि का विवान है । इसमें अग्नि, सोम और विष्णु प्रयान देवता होते हैं ।]

१३१. महीनां पयोसि क्वोंदाऽ असि वर्चों मे देहि। वृत्रस्यासि कनीनकश्वक्षुर्दाऽ असि चक्षुर्में देहि ॥३॥

प्रस्तुत कविद्रका में नक्नीत तथा अंत्रन को सम्बोधित किया गया है —

(हे नवनीत !) आप गौओं के दूध से निर्मित हैं । आप कान्तिप्रद हैं । अतः हमें कान्ति प्रदान करें । (हे अंजन !) आप वृत्र की कनीनिका (आँख की पुतली) हैं । आप दृष्टि प्रदान करने वाले हैं । अतएव हमें दृष्टि शक्ति-दर्शनशक्ति प्रदान करें ॥३ ॥

१३२. चित्पतिर्मा पुनातु वाक्पतिर्मा पुनातु देवो मा सविता पुनात्वच्छिद्रेण पवित्रेण सूर्यस्य रश्मिभ: । तस्य ते पवित्रपते पवित्रपूतस्य यत्कामः पुने तच्छकेयम् ॥४॥

ज्ञान के अधिपति (मनोदेवता) हमें शुद्ध करें । वाणी के स्वामी हमारी वाणी पवित्र करें । छिद्रों (दोषों) से रहित पवित्र सविता देवता हमें शोधित करें । हे पवित्रपते ! शोधित पवित्री (पवित्रता के साधन) के द्वारा यजमान का अभीष्ट पूर्ण हो । सोमयाग अनुष्ठान की कामना से हम पवित्र होना चाहते हैं, हमें यज्ञानुष्ठान की सामर्थ्य प्राप्त हो ॥४॥ १३३. आ वो देवासऽईमहे वामं प्रयत्यध्वरे । आ वो देवासऽआशिषो यज्ञियासो हवामहे ।

हे देवगण ! यज्ञ के प्रारम्भ होने पर हम यज्ञफल की कामना से आपका आवाहन करते हैं । हे देवगण ! हम यज्ञ के आशीर्वीद रूपी फल की प्राप्ति के लिए आपको बुलाते हैं गय ॥

१३४. स्वाहा यज्ञं मनसः स्वाहोरोरन्तरिक्षात्स्वाहा द्यावापृथिवीभ्या छे स्वाहा वातारारभे स्वाहा ॥६ ॥

वातादारभे स्वाहा ॥६ ॥ हम अन्तःकरण (पूर्ण मनोयोग) से यज्ञ-अनुष्टान करते हैं ।विस्तीर्ण अन्तरिक्ष के लिए यज्ञ करते हैं । द्युलोक और पृथ्वीलोक के लिए हम यज्ञ कार्य करते हैं । सभी कर्मों के प्रेरक वायुदेव की कृपा से हम यज्ञ प्रारंभ करते हैं॥

शर पृथ्वलिक के लिए हम यज्ञ कार्य करते हैं । सभी कर्नों के प्रेरक वायुदेव की कृपा से हम यज्ञ प्रारंभ करते हैं १३५. आकृत्ये प्रयुजेग्नये स्वाहा मेधाये मनसेग्नये स्वाहा दीक्षाये तपसेग्नये स्वाहा सरस्वत्ये पृष्णोग्नये स्वाहा । आपो देवीर्बृहतीर्विश्वशम्भुवो द्यावापृथिवी उरो अन्तरिक्ष ।

बृहस्पतये हविषा विधेम स्वाहा ॥७॥ यज्ञ करने के मानसिक सङ्कल्य के प्रेरक अग्निदेव के लिए यह आहुति है। मंत्र धारण की शक्ति-मेधा तथा

मन के उत्पेरक अग्निदेव को यह आहुति समर्पित है । दीक्षा एवं तप की सिद्धि के लिए अग्निदेव को यह आहुति दी जाती है । मन्त्रोच्चारण की शक्ति युक्त सरस्वती (वाणी) तया वाक् इन्द्रिय का पोषण करने वाले पूषादेव को प्रेरणा देने वाले अग्निदेव को यह आहुति दी जा रही है । हे चुलोक एवं पृथ्वीलोक ! हे अति विस्तृत अन्तरिक्ष ! द्युतिमान् विशाल, संसार के सुख की कामना करने वाले हे जल ! श्रेष्ठ ज्ञान को प्राप्ति के लिए हम हविष्यान्न समर्पित करते हैं । यह आहुति बृहस्यति देव के लिए समर्पित है ॥७ ॥

१३६. विश्वो देवस्य नेतुर्मतों वुरीत सख्यम् । विश्वो रायऽइषुंध्यति द्युम्नं वृणीत पुष्यसे स्वाहा ॥८॥

सभी मनुष्यों को कर्मफल देने वाले, दानादि गुणबुक्त सविता देवता की मित्रता प्राप्त करने की हम प्रार्थना करते हैं । प्रजापालन के लिए द्युतिमान् (यशस्वी) वैभव की हम कामना करते हैं । सभी मनुष्यों के धन-प्राप्ति के निमित्त हम सविता देवता की प्रार्थना करते हैं । इसी निमित्त यह आहुति समर्पित है ॥८ ॥

१३७. ऋक्सामयोः शिल्पे स्थस्ते वामारभे ते मा पातमास्य यज्ञस्योद्धः । शर्मास शर्म मे यच्छ नमस्ते अस्तु मा मा हि छं सीः ॥९॥

च्छ नमस्ते अस्तु मा मा हि छ। सी: ॥९॥ यज्ञकर्म में इस कष्डिका के द्वारा कष्णाजिन (मुग्नर्म) स्वाचित काने का विवान किया गया है —

हे शिल्प रूपात्मक ऋक् और साम के अधिष्ठाता देवताओं ! इस आपका स्पर्श करते हैं । आप उत्तम ऋचाओं के उच्चारण काल तक हमारी रक्षा करें । हे शिल्पपते ! आप हमारे शरणदाता है, अतएव हमें आश्रय दें । (ऋक्, सामरूप) आप को नमस्कार हैं । आप यजमान को कष्ट न दें ॥९ ॥

१३८. ऊर्गस्याङ्गरस्यूर्णप्रदा ऊर्जं मयि घेहि। सोमस्य नीविरसि विष्णोः शर्मासि शर्म यजमानस्येन्द्रस्य योनिरसि सुसस्याः कृषीस्कृष्ठि। उच्छ्यस्व वनस्पतऽऊर्ध्वो मा पाह्य १७ हसऽ आस्य यज्ञस्योदचः ॥१०॥

यह कण्डिका यत्र मेखला तथा उससे सम्बन्धित उपकरणों को सम्बोधित कर रही है —

(यज्ञ मेखला के प्रति) हे अंगों को शक्ति देने वाली ! आप हमें बल प्रदान करें । हे सोम प्रिय मेखले ! आप हमारे लिए नीवी (दोनों सिरों को जोड़ने वाली ग्रींच) रूप हो । (वस्त्र के प्रति) आप विष्णु (यज्ञ) के लिए युखदायी माध्यम हो । आप याजकों के लिए सुखदायक बने । (कृष्ण-विद्याण से खोदी भूमि के प्रति) आप इन्द्रदेव को योनि (शक्ति को उत्पन्न करने वाली) हैं, कृषि को हरा-भरा बनाएँ । हे वनस्पति से उत्पन्न दण्ड ! आप उन्नत होकर यन्न समाप्ति तक हमें पापों से बचाएँ ॥१०॥

### १३९. वतं कृणुताम्निर्ब्रह्माम्निर्यज्ञो वनस्पतिर्यज्ञियः। दैवीं धियं मनामहे सुम्डीकामभिष्टये वचोंघां यज्ञवाहसछ सुतीर्था नोऽअसद्वरो। ये देवा मनोजाता मनोयुजो दक्षक्रतवस्ते नोवन्तु ते नः पान्तु र्तभ्यः स्वाहा ॥११॥

हे परिचारक गण !(दृग्ध दोहनादिरूप या नियम) वत का आचरण करो ।(श्रीत) अग्नि ब्रह्म (वेदरूप) है । यह अग्नि यज्ञ (का साधनभूत) है । (खदिर, पीपल आदि) वनस्पतियाँ यञ्च-योग्य है । यञ्च की सिद्धि के लिए, देवताओं को लक्ष्यकर प्रदान की गई, सख के लिए तेज को धारण करने वाली, यज्ञ का निर्वाह करने वाली, यञ्च-अनुष्ठान विषयक बुद्धि की हम याचना करते हैं । सुस्पष्ट बुद्धि हमारे अधीन रहे । दर्शन-श्रवणादि रूप इच्छा से उत्पन्न मन से संयुक्त, कुशल संकल्प वाले देवगण, यज्ञ में विघ्नों का निवारण करके हमारी रक्षा करें । प्राणरूप देवताओं के लिए यह (दग्ध आहति) समर्पित है ॥११ ॥

#### १४०. श्वात्राः पीता भवत यूयमापो अस्माकमन्तरुदरे सुशेवाः । ताऽअस्मभ्यमयक्ष्मा ऽ अनमीवाऽ अनागसः स्वदन्त् देवीरमृताऽ ऋतावृद्यः ॥१२॥

हे जल ! दुग्धरूप में हमारे द्वारा सेवन किये गये आप, शीय ही पच जाएँ । पिये जाने के बाद हमारे पेट में आप सुखकारी हों । ये जल राजरोग से रहित, सामान्य बाधाओं को दूर करने वाले, अपराधों को दूर करने वाले, यज्ञों में सहायक, अमृतस्वरूप, दिव्य गुण से युक्त हमारे लिए स्वादिष्ट हो । ११२ ॥

# १४१. इयं ते यज्ञिया तनूरपो मुञ्चामि न प्रजाम् । अर्छः होमुचः स्वाहाकृताः पृथिवीमाविशत पृथिव्या सम्भव ॥१३॥

यज्ञ स्थल पर विकारणल जल (पृत्रदि) के विसर्जन के लिए गड्डे खोद दिये जाते हे । इस संदर्भ में प्रार्थना है— (हे यज्ञपुरुष !) हे पृथ्वीमातः ! आपका यज्ञ-बोग्य शरीर है, (यज्ञ करने बोग्य स्थान है ।) हम इस स्थान (गड्ढे) में विकारयुक्त जल का परित्याग करते हैं, प्रजा के लिए उपवोगी रस का त्याग नहीं करते । यह प्रक्रिया पाप विमोचक हो । स्वाहारूप में स्वीकार करने योग्य जल विकारयुक्त होने पर त्याज्य हो जाता है । यह (विकारयुक्त जल) पृथ्वी में प्रविष्ट होकर मृत्तिका के साथ एकाकार हो जाए ॥१३ ॥

## १४२. अग्ने त्व छं सु जागृहि वय छं सु मन्दिषीमहि। रक्षा णोऽअप्रयुच्छन् प्रबुधे नः पुनस्कृषि ॥१४॥

हे अग्निदेव ! आप भली-मॉति प्रबुद्ध (प्रज्वलित) रहे । हम यवमानगण निद्रा का आनन्द लेंगे । आप सतत हमारी रक्षा करें । हे अग्ने ! आप हमें पुनः जाग्रत करके कर्मशील बनाएँ ॥१४ ॥

#### १४३. पुनर्मनः पुनरायुर्मऽआगन् पुनः प्राणः पुनरात्मा मऽआगन् पुनश्चक्षुःपुनः श्रोत्रं मऽआगन् । वैश्वानरो अदब्यस्तन्पाऽ अग्निर्नः पातु दुरितादवद्यात् ॥१५ ॥

(सुष्पि काल में निशेतन यजमान का) मन (प्रवृद्धावस्था में ) पूनः शरीर में आ गया । (सुष्पि काल में नष्ट-प्राय मेरी) आयु पुनः प्राप्त-सी हो गई है । इसी प्रकार प्राण, आत्मा, चक्ष, कान आदि इन्द्रियाँ (प्रबृद्धावस्था में कार्यशील होका) पुनः प्राप्त हो गई हैं । इस प्रकार सम्पूर्ण इन्द्रियों के क्रियाशील हो जाने पर सम्पूर्ण विश्व के कल्याणकर, दबाये न जा सकने वाले, शरीर को सुरक्षित रखने वाले हे अग्निदेव ! घृणित पापों (पापकर्मी एवं पापकर्मों के दुष्प्रभावों ) से आप हमारी रक्षा करें ॥१५॥

#### १४४. त्वमग्ने व्रतपाऽ असि देवऽआ मर्त्येच्या त्वं यज्ञेच्वीड्यः । रास्वेयत्सोमा भूयो भर देवो मः सविता वसोर्दाता वस्वदात् ॥१६ ॥

हे दीप्तिमान् अग्निदेव ! आप सम्पूर्ण प्राणियों के व्रतों के पालनकर्ता हैं । आपकी यज्ञों में अभ्यर्थना की जाती है । हे सोम ! आप हमें इतना (जीविका चलने पर का) धन तो प्रदान करें (हीं) । पुनः और भी अधिक धन से हमें पूर्ण करें (जिससे लोकोपयोगी कार्य किये जा सकें ) । ऐश्वर्य देने वाले सविता देवता ने हमें पहले भी प्रचुर धन प्रदान किया है ॥१६॥

# १४५. एषा ते शुक्र तनूरेतद्वर्चस्तया सम्भव भ्राजं गच्छ । जूरसि धृता मनसा जुष्टा विष्णवे ॥

हे शुभवर्ण अग्निदेव ! यह (घृतरूप) आपको देह और (स्वर्णाम) आपका यह तेज है । आपका स्वरूप और तेजस् एकाकार होकर आकाश में व्याप्त हो । मन के द्वारा धारण की गयी (मंत्ररूप वाणी) वेगवान् होकर विष्णु (यह) को तुष्ट करने वाली हो ॥१७॥

#### १४६. तस्यास्ते सत्यसवसः प्रसवे तन्वो यन्त्रमशीय स्वाहा ।शुक्रमसि चन्द्रमस्यमृतमसि वैश्वदेवमसि ॥१८॥

सत्य स्वरूप आप के कृपापात्र हम लोग आपके शरीर के निवमन-यंत्र को प्राप्त करें । यह आज्य आहुति आपके लिए हैं । हे हिरण्य देवता ! आप दोग्विमान् (शुक्र) हैं । आप हर्षित करने वाले हैं । आप विनाशरहित है । आप सम्पूर्ण देवताओं की सम्मिलित शक्ति से वुक्त हैं ॥१८ ॥

## १४७. चिद्रिस मनासि घीरसि दक्षिणासि क्षत्रियासि वज्ञियास्यदितिरस्युभयतः शीर्च्णी । सा नः सुप्राची सुप्रतीच्येधि मित्रस्त्वा पदि बघ्नीतां पूषाध्वनस्पात्विन्द्रायाध्यक्षाय ॥१९॥

(हे सोमक्रयणी मौ रूप वाणी !) आप चित्त, मन और बुद्ध (की प्रतिनिधि रूप) हैं । आप देने योग्य द्रव्य रूप श्रेष्ठ दक्षिणा हैं । (कर्म से ) आप खत्रिय शक्ति हैं । आप यह में (मंत्ररूप में) प्रयुक्त होने योग्य हैं । आप अखण्डित या देवमाता (अदिति) हैं । आप (कटु और मधुर वाणीरूप) दो सिर वाली हैं । आप आगे बढ़ने और पीछे हटने में सहयोग देने वाली हैं । (यह से बाहर न जाने देने के लिए) मित्र (मित्रवत्) आपके दाहिने पैर में (स्नेह का) बन्धन डाल दें । (देवों के) अध्यक्ष इन्द्रदेव को आनन्दित करने के लिए पूषादेवता (यह) मार्ग की रक्षा करें ॥१९॥

# १४८. अनु त्वा माता मन्यतामनु पितानु भ्राता सगभ्योंनु सखा सयूश्यः । सा देवि देवमच्छेहीन्द्राय सोमछं रुद्रस्त्वा वर्त्तयतु स्वस्ति सोमसखा पुनरेहि ॥२०॥

यज्ञ के लिए सोम के आहरण में संलग्न आपको, आपकी माता, पिता, सहोदर-भाई, साथ-साथ रहने वाले मित्र अनुमति प्रदान करें । हे (वाक्) देवि ! इन्द्रदेव के लिए सोम प्राप्त करने के लिए आप प्रस्थान करें । सोम ग्रहण करने के उपरान्त आमको रुद्रदेव हम लोगों की ओर ले आएँ । आप सोम के साथ हमारा कल्याण करते हुए पुनः यहाँ आएँ ॥२०॥

# १४९. वस्त्यस्यदितिरस्यादित्यासि रुद्रासि चन्द्रासि। बृहस्पतिष्ट्वा सुप्ने रम्णातु रुद्रो वसुभिरा चके ॥२१॥

हे सोमक्रयणी गौ (वाणी) ! आप वसु, देव-माता अदिति, द्वादश आदित्य, ग्यारह रुद्र और चन्द्ररूपा हैं । बृहस्पति आपको हर्षातिरेक प्रदान करें । रुद्र, वसु गणों के साथ आपकी रक्षा करें ॥२१ ॥ १५०. अदित्यास्त्वा मूर्द्धन्नाजिघर्मि देवयजने पृथिव्याऽ इडायास्पदमसि घृतवत् स्वाहा । अस्मे रमस्वास्मे ते बन्धुस्त्वे रायो मे रायो मा वयछंशायस्पोषेण वियौष्म तोतो रायः ॥

सम्पूर्ण पृथ्वी में श्रेष्ठ स्थान स्वरूप देवों के यजन स्थान (यञ्जशाला) में (हे वाक् देवि !) आपको घृताहुति प्रदान करते हैं । आप पृथ्वी की अधिष्ठात्री देवी हैं । हमारी इस घृताहुति से आप सन्तुष्ट हों । आप ऐश्वर्यवान् हैं, हमें अपना बन्धु समझकर धन-धान्य से पुष्ट करें । हमें इससे वंचित न करें ॥२२ । ।

१५१. समख्ये देव्या विया सं दक्षिणयोरुचक्षसा । मा मऽआयुः प्रमोषीर्मोऽअहं तव वीरं विदेय तव देवि सन्दशि ॥२३॥

(हे सोमक्रयणी देवि !) दीप्तिमती, दक्षिणायोग्य, विस्तीर्ण दर्शन युक्त आपके द्वारा विवेकपूर्वक हमें देखा गया है । पत्नीसहित हमारी आयु को आप बोण न करें । आपको आयु को हम नष्ट न करें । आपकी कृपा-दृष्टि में रहते हुए हम पराक्रमी पुत्र श्राप्त करें ॥२३॥

[अविवेकपूर्वक बोली गयी वाणी फलिल होने के पहले ही प्रचावहीन हो जाती है । वाणी की आयु कीण न हो, इसलिए सावक विवेकपुक्त वाणी ही बोलें ।]

१५२. एष ते गायत्रो भागऽ इति मे सोमाय बूतादेष ते त्रैष्टुभो भागऽ इति मे सोमाय बूतादेष ते जागतो भागऽ इति मे सोमाय बूताच्छन्दोनामानाछः साम्राज्यं गच्छेति मे सोमाय बूतादास्माकोसि शुक्रस्ते ग्रह्मो विचितस्त्वा वि चिन्वन्तु ॥२४॥

है सोम! यह सामने दृष्टिगोचर होने वाला आपका भाग गायत्रो छन्द का है। यह आपका त्रिष्टुप् छन्द का भाग है, यह आपका जगती सम्बन्धो छन्द का भाग है। (इस प्रकार यजमान के अभिप्राय को अध्वर्यु सोम के लिए कहें।) आप उष्णिक् आदि छन्दों के अधिपति हो जाएँ। हमारे इस अभिप्राय को आप सोम को सूचित करें। हे दिव्य सोम! क्रयरूप में आने पर भी आपसे हमारा अपनत्व है। शुक्र आदि प्रह आपके ही (अनुशासन में) हैं। विवेकपूर्वक आपका चयन करने वाले, तत्त्व और अतत्त्व का निर्णय करके (मात्र श्रेष्ठ अंश को ही) प्रहण करें ॥२४॥

१५३. अभि त्यं देवछं सवितारमोण्योः कविक्रतुमर्चामि सत्यसवछं रत्नद्यामि प्रियं मतिं कविम् । ऊर्घ्वा यस्यामतिर्घा ऽ अदिद्युतत्सवीमनि हिरण्यपाणिरमिमीत सुक्रतुः कृपा स्वः । प्रजाध्यस्त्वा प्रजास्त्वानुप्राणन्तु प्रजास्त्वमनुप्राणिहि ॥२५ ॥

सुलोक और पृथ्वीलोक के मध्य विद्यमान, मेथावी, सत्य-प्रेरक, रत्नपोषक, सभी प्रीणयों द्वारा चाहे जाने वाले, स्मरण करने योग्यं, नवीन तत्वों का साक्षात्कार करने वाले, ऊर्ध्व-मुख होकर आकाश में विद्यमान, सभी को प्रकाशित करने वाले, अपनी दीप्ति से स्वयं भी प्रकाशित होने वाले, स्वर्ण निर्मित आभरण से युक्त हाथ वाले, सत्संकल्प से स्वर्गरचना में समर्थ सवितादेवता की हम अर्चना करते हैं । हे सोम ! प्रजाओं के उपकार के लिए हम आपको स्थिर करते हैं । हे सोम ! श्रास लेने में आपका अनुसरण करती हुई प्रजाएँ जीवन-धारण करें । आप भी प्रजाओं का अनुगमन करते हुए जीवन धारण करें ।)

१५४. शुक्रं त्वा शुक्रेण क्रीणामि चन्द्रं चन्द्रेणामृतममृतेन । सग्मे ते गौरस्मे ते चन्द्राणि तपसस्तनूरसि प्रजापतेर्वर्णः परमेण पशुना क्रीयसे सहस्रपोषं पुषेयम् ॥२६ ॥

चन्द्रमा के समान आह्वादक, अमृतस्वरूप हे सोम ! दीप्तिमान् आपको हम चमकते हुए सोने से क्रय करते हैं । हे सोम विक्रेता ! सोम मूल्य के बदले आपको बेची गयी गौ, पुनः यजमान के पास वापस आ जाए । आपको दिया गया देदीप्यमान स्वर्ण हमारे पास वापस आ जाए । (हे अजे !) तुम तपस्वियों की पुण्य देह हो तथा सभी देवताओं को प्रिय, प्रजापति का शरीर हो । हे सोम ! हम श्रेष्ठ पशुधन से तुम्हारा क्रय करते हैं । अतएव आप हजारों पत्र-पौत्रों को पोषित करने योग्य सम्मत्तियों में वृद्धि करें ॥२६ ॥

[अर्थनीति कहती है कि धन का प्रवाह रुके नहीं । 'स्वर्ण लौटकर आए' का भाव यही है कि पुरुषार्व से प्रेरित धन बराबर प्रवाहमान रहे ।]

# १५५. मित्रो न ऽ एहि सुमित्रधऽइन्द्रस्योरुमा विश दक्षिणमुशत्रुशन्तरंश्रस्योनः स्योनम् । स्वान भ्राजाङ्कारे बम्भारे हस्त सुहस्त कृशानवेते वः सोमक्रयणास्तात्रक्षय्वं मा वो दभन् ॥

है प्रिय सखा सोमदेव ! मित्रों का पोषण करने वाले आप हमारी ओर आएँ । आप सुखदायक होते हुए मङ्गलदायक दाहिनी जंघा में प्रवेश करें । ध्वनि करने वाले, सुशोधित रहने वाले, पाप के शत्रु, विश्व के पोषणकर्ता, सर्वदा प्रसन्न रहने वाले, श्रेष्ठ हाथों वाले, शक्तिहीन प्राणियों के जीवनदाता, सोम की रक्षा करने वाले हे सात विशिष्ट देवगण ! सोम-क्रय के लिए स्वर्णादि आपके समक्ष रखे गये हैं, आप उन बहुमूल्य पदार्थों का रक्षण करें । आपको कोई कष्ट न पहुँचाए ॥२७ ॥

# १५६. परि माग्ने दुर्शरताद्वाधस्वा मा सुचरिते भज । उदायुषा स्वायुषोदस्थाममृतौर ऽअनु ॥

हे अग्तिदेव ! आप हमें पाप से पूर्णत: बचाएँ । आप सदाचाररूपी पुरुष को (व्यक्तित्व को) हम यजमानों में प्रतिष्ठित करें । यज्ञादि करते हुए उत्कृष्ट आयु से सोमादि देवताओं की आयु का अनुसरण करते हुए , सोम की प्राप्तिरूप अमरत्व प्राप्त होने से हम उत्कृष्ट हो गये हैं ॥२८ ॥

# १५७. प्रति पन्थामपद्महि स्वस्तिगामनेहसम् । येन विश्वा : परि द्विषो वृणक्ति विन्दते वसु ॥

(मार्ग के प्रति कथन) कल्याणकारी, गमन करने योग्य, पाप या अपसधकपी बाधाओं से रहित मार्ग को हम प्राप्त करें; जिससे जाते हुए पथिकों (यजमानों ) के चोर आदि सभी शत्रुओं का निवारण हो जाता है एवं उन्हें सम्पदाओं को प्राप्त होती है ॥२९॥

# १५८. अदित्यास्त्वगस्यदित्यै सद आसीद । अस्तभ्नाद्द्यां वृषभो अन्तरिक्षममिमीत वरिमाणं पृथिव्याः । आसीदद्विश्वा भुवनानि सम्राड्विश्वेत्तानि वरुणस्य व्रतानि ॥३०

(मृगचर्म आसन के प्रति कथन) हे कृष्णाजिन ! आप सम्पूर्ण पृथ्वी के चर्मस्वरूप हैं । आप पृथ्वी के छोटे भाग यज्ञवेदी पर आसीन हों । शक्ति-सम्पन्न वरुणदेव द्युलोक और अन्तरिक्षलोक को स्थिर कर देते हैं । वे पृथ्वी के परिभाण को माप लेते हैं । भली-भाँति सुशोभित होते हुए (सम्राट्) वरुणदेव सम्पूर्ण भुवनों को परिव्याप्त कर प्रतिष्ठित हैं । यही उनके निवत कार्य हैं ॥३० ॥

# १५९. वनेषु व्यन्तरिक्षं ततान वाजमर्वत्सु पयऽ उस्त्रियासु । हृत्सु क्रतुं वरुणो विक्ष्विग्निं दिवि सूर्यमद्यात् सोममद्रौ ॥३१ ॥

वरुणदेव ने वन में वृक्षों के ऊपरी भाग पर (मूर्त पदार्थों के अभाव में) आकाश को विस्तृत किया । अश्वों या मनुष्यों में वीर्य (पराक्रम) की वृद्धि की । गौओं में दुग्ध को प्रतिष्ठित किया । हृदय में संकल्पशक्ति युक्त मन को, प्राणियों में (पाचन के लिए) जठराग्नि को, युलोक में सूर्यदेव को तथा पर्वत पर सोमवल्ली को स्थापित किया ।

# १६०. सूर्यस्य चक्षुरारोहाग्नेरक्ष्णः कनीनकम् । यत्रैतशेभिरीयसे भ्राजमानो विपश्चिता ॥ हे ज्ञानयुक्त तेजस्वी ! आप अह (किरणों ) की भौति संचरित हों, सूर्य और अग्नि के प्रकाश की तरह लोगों

की आँखों की पुतली पर (दृष्टि पर) आरोहित हो ॥३२ ॥

# १६१. उस्रावेतं पूर्षाहौ युज्येथामनश्रू अवीरहणौ ब्रह्मचोदनौ । स्वस्ति यजमानस्य गृहान् गच्छतम् ॥३३ ॥

हे (सूर्य और अग्निरूप) बैलो ! (आप सम्पूर्ण ब्रह्मण्ड को पोषण देने वाली सामग्रियों से भरी हुई) गाड़ी का भार वहन करने में सक्षम, उत्साहित होने के कारण (कष्ट होने पर भी) अश्रुपात न करने वाले, वीरों को कष्ट न देने वाले, ब्राह्मणों को यह-कार्य के निमित्त प्रेरित करने वाले हैं । आप आकर स्वयं ही रथ में जुड़ जाएँ (पोषण कृत्य में संलग्न हो जाएँ) ; इस प्रकार आप दोनों कल्याण करने हेतु यजमान के घरों की ओर गमन करें ॥३३॥

[मनुष्य द्वारा प्रज्यस्थित अस्मि तथा प्रकृति प्रदत सूर्य, यह दो ऊर्ज के स्केत हैं, जो सृष्टि की बाड़ी खींचने में समर्थ हैं।]

१६२. भद्रो मेसि प्रच्यवस्व भुवस्पते विश्वान्यभि द्यामानि । मा त्वा परिपरिणो विदन् मा त्वा परिपन्धिनो विदन् मा त्वा वृका अघायवो विदन् । इयेनो भूत्वा परापत यजमानस्य गृहान् गच्छ तन्नौ सर्थ्य स्कृतम् ॥३४॥

है प्राणियों के पालक सोम ! यजमानों का आप उपकार करने वाले हैं । आप (यजमान-पत्नी, यज्ञशाला, हवि आदि) सभी स्थानों को लक्ष्य कर तीव गति से गमन करें । आप सर्वत्र विचरण करने वाले तस्करों के ज्ञान के विषय न हों । यज्ञ-विरोधी शत्रु आपको जान न सकें । पापी भेड़िये अथवा दुर्जन आपको न जानें । बाज़ पक्षी के समान शीचगामी आप दूर वले जाएँ । आप यजमान के घरों को प्राप्त करें । वहाँ (यजमानों के घरों में) सभी यज्ञीय उपकरणों से युक्त, उपयुक्त स्थान (यज्ञशालाएँ) हैं ॥३४॥

## १६३. नमो मित्रस्य वरुणस्य चक्षसे महो देवाय तदृतछः सपर्यत । दूरेदृशे देवजाताय केतवे दिवस्पुत्राय सूर्याय शर्छसत ॥३५ ॥

हे सूर्यरूपी सोम ! संसार के कल्याण के लिए अपनी किरणों से सम्पूर्ण विश्व को देखने वाले (मित्र तथा वरुण), तेज से प्रकाशित, दूर देश में रहने वाले, प्राणियों के द्वारा देखें गये, परमात्मा से उत्पन्न, प्रज्ञारूप, युलोक के पुत्र के समान प्रिय (या दिन के पालक) सूर्यदेव को नमस्कार है । (हे ऋत्विजो !) सूर्यरूप ब्रह्म के निमित्त आप यह करें तथा सूर्य को प्रसन्न करने के लिए स्तोत्र-पाठ करें ॥३५ ॥

#### १६४. वरुणस्थोत्तम्भनमसि वरुणस्य स्कम्भसर्जनी स्थो वरुणस्यऋतसदन्यसि वरुणस्यऋतसदनमसि वरुणस्यऋतसदनमासीद ॥३६॥

हे काष्ठ उपकरण ! आप वरुणरूपी सोम की उन्नति करने वाले हों । हे शम्ये ! आप वरुणदेव की गति को स्थिर करें । (उदुम्बर काष्ठ निर्मित हे आसन्दी !) आप यह में वरुण (रूपी बँधे हुए सोम) के आसन स्वरूप हैं । आसन्दी पर बिछे हुए हे कृष्णाजिन ! आप वरुणरूपी सोम के यह स्थान हैं । वस्न में बँधे हुए वरुण (रूपी हे सोम ! यह्न) के आसन स्वरूप इस कृष्णाजिन पर सुखपूर्वक आसन ब्रहण करें ॥३६ ॥

#### १६५. या ते धामानि हविषा यजन्ति ता ते विश्वा परिभूरस्तु यज्ञम् । गयस्फानः प्रतरणः सुवीरोऽवीरहा प्र चरा सोम दुर्यान् ॥३७ ॥

है सोम ! सवनादि क्रिवाओं द्वारा आपके रस को प्राप्त करके याजकगण यज्ञपुरुष का पूजन करते हैं। आपके वे सब (यज्ञस्वल) आपको प्राप्त हों। हे घरों का विस्तार करने वाले, यज्ञादि सत्कर्मों को (पूर्ण करके) पार लगाने वाले अथवा विपत्तियों से पार लगाने वाले, वीरों के पालक, कायरों के विनाशक ! आप हमारे यज्ञों में प्रस्तुत हों (पहुँचे) ॥३७॥

# —ऋषि, देवता, छन्द-विवरण —

ऋषि- प्रजापति १-७ । स्वस्त्य आत्रेय ८-९ । ऑगरस् १०-१५ । वत्स १६-३४ । अभितपन सूर्य ३५-३६ । गोतम ३७ ।

देवता- देवयजन, कुशतरुण, श्रुर १ । आफ (जल), वास २ । नवनीत, अञ्चन ३ । प्रजापित, सविता ४ । आशीर्वाद ५ । यह ६ । अग्नि, लिगोक्त ७ । सविता ८ । कृष्णाजिन ९, ३२ । मेखला, नीवि, वास, कृष्णविषाण, दण्ड १० । यह, भी, वाक्, प्राण-उदान, चक्षु, श्रोद, अग्नि, मित्रावरुण, आदित्य, विश्वेदेवा ११ । आफ (जल) १२ । लोष्ट, मूत्र १३ । अग्नि १४-१५, २८ । अग्नि, सोम १६ । हिरण्य, आज्य, वाक् १७ । वाक्, हिरण्य १८ । वाक् रूपा गौ १९-२१ । आज्य, लिंगोक्त २२ । पत्नी, आशीर्वाद २३ । लिगोक्त, सोम २४ । सविता, सोम २५ । सोम, लिगोक्त, अजा २६ । सोम, विष्य नाम २७ । पन्था २९ । कृष्णाजिन, सोम, वरुण ३० । वरुण ३१, ३६ । अनदुत् ३३ । सोम ३४, ३७ । सूर्य ३५ ।

छन्द— विराद् बाह्यी बगती १ । स्वराद् ब्राह्मी त्रिष्ट् ए । स्वराद् अनुष्ट् ए ३ । निवृत् ब्राह्मी पंक्ति ४, १९ । निवृत् आर्थी अनुष्टु ए ५, ६, २९, ३२ । पंक्ति, आर्थीवृहती ७ । आर्थी अनुष्टु ए ८ । आर्थी पंक्ति ९ । निवृत् आर्थी जगती, साम्नी त्रिष्टु ए १० । स्वराद् ब्राह्मी अनुष्टु ए, आर्थी दिष्ट् क्ष ११ । भुरिक् ब्राह्मी अनुष्टु ए ११ । भुरिक् आर्थी वृहती १३ । स्वराद आर्थी दिष्ट् ए १ । ब्राह्मी वृहती १५ । ब्राह्मी पंक्ति २१ । ब्राह्मी पंक्ति २१ । ब्राह्मी पंक्ति २१ । ब्राह्मी पंक्ति २१ । आस्तार पंक्ति २३ । ब्राह्मी जगती, याजुर्थी पंक्ति २४ । भुरिक् शक्वरी, भुरिक् गायत्री २५ । भुरिक् ब्राह्मी पंक्ति २६ । स्वराद याजुर्थी त्रिष्टु ए, आर्थी त्रिष्टु ए ३० । विराद आर्थी त्रिष्टु ए ३० । विराद आर्थी त्रिष्टु ए ३० । निवृत् आर्थी गायत्री, याजुर्थी वगती ३३ । भुरिक् आर्ची गायत्री, भुरिक् आर्ची वृहती, विराद आर्थी अनुष्टु १४ । निवृत् आर्थी वगती ३५ । विराद् ब्राह्मी वृहती ३६ । निवृत् आर्थी त्रिष्टु ए ३७ ।

# ॥ इति चतुर्थोऽध्यायः ॥



# ॥ अथ पञ्चमोऽध्याय: ॥

# १६६. अग्नेस्तनूरसि विष्णवे त्वा सोमस्य तनूरसि विष्णवे त्वातिथेरातिथ्यमसि विष्णवे त्वा श्येनाय त्वा सोमभृते विष्णवे त्वाग्नये त्वा रायस्पोषदे विष्णवे त्वा ॥१॥

हे सोम ! आप अग्नि की भाँति ऊर्जा प्रदान करने वाले अग्निरूप हैं । आप दिव्य पोषक रस के रूप में हैं । आप यज्ञ में आए अतिथियों का यथोजित सत्कार करने वाले हैं ।आप सोम लाने वाले श्येन• के समान हैं । धन-ऐसर्य प्रदान कर सम्पूर्ण जगत् के पोषक अग्नि एवं विष्णुदेवता को तृष्ति के लिए हम आपको ग्रहण करते हैं ॥१ ॥

[• वेदों में 'स्पेन' बहुश: वर्वित पक्षी है। आकाल में दूर तक उड़ने से इसे 'न-वक्ष्म'(मनुष्यों पर दृष्टि रखने वाला) कहा

गया है। यह स्वर्ग से सोम को पृथ्वी पर लाने के लिए किलेव प्रसिद्ध है। |

# १६७. अग्नेर्जनित्रमसि वृषणौ स्थऽ उर्वश्यस्यायुरसि पुरूरवाऽ असि। गायत्रेण त्वा छन्दसा मन्थामि त्रैष्टुभेन त्वा छन्दसा मन्थामि जागतेन त्वा छन्दसा मन्थामि ॥२॥

है शकल ! आप अग्नि उत्पादन के आधार हैं । हे कुशाओं ! आप (अग्नि उत्पन्न करने में सक्षम होने के कारण) वीर्य स्वरूप हैं । अग्नि को उत्पन्न करने में सहायक, नीचे की शमी 'उर्वशी' के समान तथा ऊपर की शमी 'पुरूरवा' के समान सबका ध्यान आकर्षित करने वाले हैं । हे पात्र में विद्यमान घृत ! आप अग्नि को आयु प्रदान करने वाले अर्थात् देर तक प्रज्वलित रखने वालो हैं । हे अग्निदेव ! आपको प्रकट करने के लिए गायत्री, त्रिष्टुप् तथा जगती छन्दों के साथ मन्थन करते हैं ॥२ ॥

### १६८. भवतं नः समनसौ सचेतसावरेपसौ । मा यज्ञछं हिछंसिष्टं मा यज्ञपतिं जातवेदसौ शिवौ भवतमद्य नः ॥३॥

एकाग्र मन वाले, सन्दावयुक्त एवं प्रमादरहित हे ऑग्यदेव ! हमारे अपराशों पर क्रुद्ध न होते हुए , आप हमारे यज्ञ को नष्ट न होने दें । यजमानों का भी नाश न होने दें । उनकी रक्षा करें । आज का दिन हम सबके लिए कल्याणप्रद तथा शुभ हो ॥३ ॥

# १६९. अग्नावग्निश्चरति प्रविष्टऽ ऋषीणां पुत्रो अभिशस्तिपावा । स नः स्योनः सुयजा यजेह देवेभ्यो हव्य छः सदमप्रयुक्तन्त्वाहा ॥४॥

वेदज्ञाता ऋषियों के पुत्र स्वरूप हे ऋत्विग्गण ! प्रमादवज्ञ दिये गये ज्ञापो से यजमान के रक्षक ये आहवनीय अग्निदेव, यज्ञ कुण्ड में प्रतिष्ठित होकर हवन का सेवन करते हैं । हे अग्निदेव ! आप यजमानों के लिए कल्याणकर होते हुए इस श्रेष्ठ यज्ञ में हम लोगों द्वारा प्रदान की गई आहुतियों को, आलस्यरहित होकर (प्रज्वलित रहकर) महण करें तथा इन्द्रादि देवताओं तक पहुँचाएँ ॥४ ॥

१७०. आपतये त्वा परिपतये गृहणामि तनूनजे शाक्वराय शक्वनऽ ओजिष्ठाय । अनाषृष्टमस्यनाषृष्यं देवानामोजोऽनिषशस्त्यिमशस्तिपाऽ अनिषशस्तेन्यमञ्जसा सत्यमुपगेष छं स्विते मा द्याः ॥५॥ सर्वत्र गमन करने वाले, सर्वव्यापी, सभी को पौत्र के समान त्रिय, सर्वकार्य सम्पादन में सक्षम, बलशाली है आज्य !हम आपको यज्ञ कार्य के लिए स्वीकार करते हैं। आप किसी से तिरस्कृत न होने वाले, किसी का तिरस्कार न करने वाले अग्नि आदि देवों के ओज स्वरूप, निन्दित कर्म से रक्षा करने वाले तथा प्रशंसा के योग्य हैं। अतएव हे शरीर-रक्षक आज्य ! सरल तथा श्रेष्ठ मार्ग पर ले चलने वाले आप यञ्चकर्म में हमें स्थापित करें।। १७१. अग्ने व्रतपास्त्वे व्रतपा या तव तन्तियां छे सा मयि यो मम तन्तेषा सा त्विय। सह नौ व्रतपते व्रतान्यनु मे दीक्षां दीक्षापितर्मन्यतामनु तपस्तपस्यितः।।६।।

हे वत पालन में अग्रगण्य अग्ने ! आप हमारे वर्तमान वत का पालन करने वाले हैं । वतपालक आपका जो शरीर है, वह हमसे एकीकृत हो । हे वतपते ! वत कार्यों के द्वारा अग्नि और यजमान समानरूप से आदर के पात्र हों । दीक्षा का पालन करने वाला सोम हमारो दीक्षा का अनुपालन करे, अर्थात् दीक्षित व्यक्ति और दीक्षा दाता में परस्पर सौहाई बढ़े । तपस्या का अधिपति (गुरु) तथा तपश्चर्यां करने वाला (शिष्य) दोनों समान भाव वाले हों ॥६ ॥ १७२. अर्थः शुरुंः शुष्टे देव सोमाप्यायतामिन्द्रायैकधनविदे । आ तुभ्यमिन्द्रः प्यायतामा त्यमिन्द्राय प्यायस्य ।आप्याययास्मान्त्सखीन्तसन्या मेथया स्वस्ति ते देव सोम सुत्यामशीय । एष्टा रायः प्रेषे भगाय ऋतमृतवादिभ्यो नमो द्यावापृथिवीभ्याम् ॥७ ॥

हे सोमदेव! सोमवल्ली के सम्पूर्ण अवयव धनवान् इन्द्र के लिए प्रीतिकर होते हुए वृद्धि को प्राप्त करें । आपको पीने से इन्द्रदेव वृद्धि को प्राप्त करें । हे सोम ! आप भी इन्द्रदेव के लिए नहें । आप प्रिय ऋत्विजों की धन प्रदायक-शक्ति से अभिवृद्धि को प्राप्त करें । हे सोमदेव! आपका कल्याण हो । आपकी कृपा से हम सोम-सनन कार्य को शीघ हो समाप्त करें । आपको अनुकम्पा से हम धन प्राप्त करें । सत्यवादी अग्निदेव के होता को सत्यकल की प्राप्ति हो । व्यावा-पृथिवी ( में सजिहित देवशक्तियों ) को हम नमस्कार करते हैं ॥७ ॥ १७३. या ते अग्नेऽयःशया तनूर्विषिष्ठा गृह्वरेष्ठा । उग्नं वचो अपावधीत्त्वेषं वचो अपावधीत्त्वाहा । या ते अग्ने रजःशया तनूर्विषिष्ठा गृह्वरेष्ठा । उग्नं वचो अपावधीत्त्वेषं वचो अपावधीत्त्वाहा । या ते अग्ने हिरशया तनूर्विष्ठा गृह्वरेष्ठा । उग्नं वचो अपावधीत्त्वेषं वचो अपावधीत्त्वाहा ॥ या ते अग्ने हिरशया तनूर्विष्ठा गृह्वरेष्ठा । उग्नं वचो अपावधीत्त्वेषं वचो अपावधीत्त्वाहा ॥ ८ ॥

हे अग्निदेव ! जो आपका लौहमय रजतमय तथा स्वर्णमय शरीर है, वह देवताओं की मनोकामना को पूर्ण करने वाला, असुरों को दुर्गम स्थानवाली गुफाओं में अवस्थित करने वाला, राक्षसों के कठोर शब्दों को नष्ट करने वाला तथा देवताओं के निमित्त आरोप-प्रत्यारोपपूर्वक उच्चारण किये गये कथन को पूर्णतया प्रभावहीन कर देने वाला है । इस प्रकार के महिमाशाली शरीरधारी आपके लिए यह आहुति प्रदान की जा रही है ॥८ ॥

१७४. तप्तायनी मेसि वित्तायनी मेऽस्यवतान्या नाथितादवतान्मा व्यश्वितात् । विदेदग्निर्नभो नामाग्ने अङ्गिरऽ आयुना नाम्नेहि योऽस्यां पृथिव्यामसि यत्तेऽनाषृष्टं नाम यज्ञियं तेन त्वा दथे विदेदग्निर्नभो नामाग्ने अङ्गिरऽ आयुना नाम्नेहि यो द्वितीयस्यां पृथिव्यामसि यत्तेनाषृष्टं नाम यज्ञियं तेन त्वा दथे विदेदग्निर्नभो नामाग्ने अङ्गिरऽ आयुना नाम्नेहि यस्तृतीयस्यां पृथिव्यामसि यत्तेनाथृष्टं नाम यज्ञियं तेन त्वा दथे । अनु त्वा देववीतये।

हे पृथ्वीदेवि ! आप 'तप्तायनी' ऊर्जा प्रदान करने वाली और 'वितायनी' धन प्रदान करने वाली हैं। दीनता से हमें बचाएँ । हे देवि ! (खनन की हुई मृतिका) 'नभ' नाम वाली अग्नि (अंतरिक्ष में संव्याप्त अग्नि) आपको जाने (आपकी ओर उन्मुख हो ) । हे ऑगरस् ! (अंगो में संव्याप्त अग्नि) आप आयुष्य के रूप में इस स्थान पर पधारें। आप दृश्यमानरूप में पृथ्वी पर निवास करने वाले हैं। आपका जो अतिरस्कृत, अनिन्य बज्ञीयरूप है, उसी रूप में हम आपको यहाँ स्थापित करते हैं । हे 'नभ' नाम से जाने, जाने वाले अग्निदेव ! आप जिस उद्देश्य से द्वितीय स्थान में हैं, उसी उद्देश्य से दूसरी बार पृथ्वी पर नष्ट न होने वाले यज्ञीयरूप में आपको स्थापित करते हैं । जिस कारण आप तृतीय स्थान में अवस्थित हैं, उस नष्ट न होने वाले यज्ञीयरूप में आपको इस स्थान पर

स्थापित करते हैं । हे मृत्तिके ! देवताओं के निमित्त (उत्तर वेदिका के लिए) आपको स्थापित करते हैं ॥९ ॥ १७५. सि छं हासि सपत्नसाही देवेध्यः करूपस्य सिछंहासि सपत्नसाही देवेध्यः शुन्यस्य

सिरंड्यासि सपत्नसाही देवेश्यः शुम्भस्य ॥१०॥

सिंहनी के समान शत्रुओं का नाश करने वाली है उत्तर वेदिके ! आप अपनी सामर्ध्य से देवों का हित करने में समर्थ हैं । शत्रुओं का नाश करने वाली सिंहनी रूप आप देवताओं के हित में पवित्रता को प्राप्त हों । आप शत्रु-विनाशिनी सिंहनी हैं; शुद्ध होकर देवों के पक्ष में कार्य करें तथा उन्हें प्रसन्न करें ॥१०॥ १७६. इन्द्रघोषस्त्वा वसुभि: पुरस्तात्पातु प्रचेतास्त्वा रुद्धै: पश्चात्पातु मनोजवास्त्वा

पितृभिर्दक्षिणतःपातु विश्वकर्मा त्यादित्यैरुत्तरतः पात्विदमहं तप्तं वार्बहिर्धा यज्ञान्निःसृजामि। हे उत्तरवेदि । अष्ट बसुओं के साथ इन्द्रदेव पूर्व दिशा से आपकी रक्षा करे । ग्यारह रुद्रो सहित वरुण देवता पक्षिम की ओर से आपकी रक्षा करें । पितरी सहित यम देवता दक्षिण दिशा से आपकी रक्षा करें । द्वादश

पक्षिम की ओर से आपकी रक्षा करें । पितरों सहित यम देवता दक्षिण दिशा से आपकी रक्षा करें । द्वादश आदित्यों सहित विश्वेदेवा उत्तर दिशा की ओर से आपकी रक्षा करें । आपकी रक्षा के लिए प्रोक्षण किये गये जल को हम वेदी के बाहर की ओर स्थापित करते हैं ॥११॥

१७७. सिर्छ्यास स्वाहा सिर्छ्यास्यादित्यवनिः स्वाहा सिर्छ्यास ब्रह्मवनिः क्षत्रवनिः स्वाहा सिर्छ्यास सुप्रजावनी रायस्योषवनिः स्वाहा सिर्छ हास्या वह देवान् यजमानाय स्वाहा भूतेभ्यस्वा ॥१२॥ हे उत्तरवेदि । आप सिहनी रूप है । सिहनी रूप आपको यह आहति समर्पित है । आप सिहनी रूप हैं ।

आप आदित्य को प्रसन्न करने वाली हैं। यह आहुति आप को दी जा रही है। आप सिहनी रूप है। आप बाह्यण एवं श्वत्रियों को हर्षित करने वाली हैं। इस रूप वाली आपको आहुति प्रदान की जाती है। आप सिहनी रूप हैं। आप पुत्र, पौत्र तथा स्वर्णादि धन-धान्य को देने वाली हैं। यह आहुति आपके लिए हैं। आप सिहनी रूप हैं। यजमान के उपकार के लिए देवताओं का आवाहन करने वाली हैं। प्राणिमात्र के कल्याण हेतु यह आहुति आपको समर्पित करते हैं। १२।।

१७८. धुवोसि पृथिवीं द् छं ह धुवक्षिदस्यन्तरिक्षं द् छं हाच्युतक्षिदसि दिवं दृ छं हाग्नेः पुरीषमसि ॥१३॥

हे मध्यम परिधि ! आप स्थिर हैं । अतः पृथ्वी को आप दृढ़ करें । हे दक्षिण परिधि ! आप अन्तरिक्ष में स्थिर यज्ञ में निवास करने वाली हैं, अतएव आप अन्तरिक्ष को पृष्ट करें । हे उत्तर परिधि ! आप दुलोकरूप हैं, अतः

घुलोक को स्थिर करें । हे गुःगुल आदि सुगन्धित द्रव्य समूह ! आप अग्नि को पूर्ण करने वाले हैं ॥१३ ॥
१७९. युञ्जते मनऽ उत युञ्जते थियो विम्ना विम्नस्य बृहतो विपश्चितः । वि होत्रा दथे
वयुनाविदेकऽ इन्मही देवस्य सवितुः परिष्टुतिः स्वाहा ॥१४ ॥
महान . सर्वत्र वेदों का भली-भौति अध्ययन करने वाले ऋत्विग्गण, सांसारिक विषयों से मन को हटाकर

यञ्ज कार्य की पूर्णता के विषय में विचार करने लगते हैं । सम्पूर्ण प्राणियों के साक्षीभूत, प्रेरणा देने वाले, सर्वदा श्रेष्ठ स्तुतियों से प्रशंसित सवितादेवता को अनुकूल करने के लिए यह आहुति प्रदान की जाती है ॥१४ ॥

#### १८०. इदं विष्णुर्विचक्रमे त्रेधा नि दधे पदम् । समूढमस्य पा छं सुरे स्वाहा ॥१५ ॥

हे विष्णुदेव ! आप अपने सर्वव्यापी प्रवम पद पृथ्वी में, द्वितीय पद अन्तरिक्ष में तथा तृतीय पद द्युलोक में स्थापित करते हैं । भूलोक आदि इनके पद-रज में अन्तर्हित हैं । इन सर्वव्यापी विष्णुदेव को यह आहुति दी जाती है ॥१५॥

[ यहाँ विष्णु द्वारा तीन पनों में सन्पूर्ण ब्रह्माच्ड नाप लेने का आलंकारिक वर्णन है। विष्णु पोषण करने वाले हैं, यज्ञ भी पोषणकर्ता है, इसीलिए 'यज्ञो वै विष्णु:' कहा गया है। इस पोषक सत्ता के तीन चरण त्रि-आयामी सृष्टि, पृथ्वी, अन्तरिक एव चुलोक में संव्यान्त हैं।)

### १८१. इरावती घेनुमती हि भूतॐसूयवसिनी मनवे दशस्या । व्यस्कभ्ना रोदसी विष्णवेते दाबर्त्य पृथिवीमभितो मयुखैः स्वाहा ॥१६ ॥

हे पृथ्वी एवं चुलोक ! आए, लोगों के लिए कृषि सम्पत्ति से युक्त अनेकों गौओं को देने वाले, यवादि श्रेष्ठ अन्नों को देने वाले तथा विवेकवान् पुरुषों के लिए यज्ञ-साधनों को प्रदान करने वाले हैं । हे विष्णुदेव ! आपने चुलोक एवं पृथ्वीलोक का विभाग करके उसे स्थिर कर दिवा है । आपने पृथ्वीलोक को तेजस्वी किरणों ये परिव्याप्त कर लिया है । आपके लिए हम यह आहुति समर्पित करते हैं ॥१६ ॥

१८२. देवश्रुतौ देवेच्वा घोषतं प्राची प्रेतमध्वरं कल्पयन्ती ऊर्ध्वं यज्ञं नयतं मा जिह्नरतम् । स्वं गोष्ठमा वदतं देवा दुर्थे आयुर्मा निर्वादिष्टं प्रजां मा निर्वादिष्टमत्र रमेथां वर्ष्यन् पृथिळ्याः ॥१७ ॥

इस मन्त्र के साथ हविर्यान-ज्ञाकट पर हव्य स्वाधित करके ले जाने का विचान है—

हे देवश्रुत ! (दिव्य विद्याओं में निपुण) आप दोनों देव सभा में यह घोषित करें कि वे देवगण यह को पूर्व दिशा (पूर्व निर्धारित सनातन अनुशासन) की ओर अधसर करें, यह को ऊर्ध्वगति प्रदान करें, नीचे न गिरने दें । आप दोनों देवस्थान में स्थित गोशाला में कहें कि वे देवगण जब तक आयु हैं, तब-तक यहकर्ता को एवं प्रजा को निन्दित न होने दें । पृथ्वी के इस रहने योग्य सेवनीय प्रदेश (यह क्षेत्र) में आनन्दपूर्वक वास करें ॥१७॥

|देवस्वल स्थित गोशाला का व्यापक अर्थ है—देवजन्तियो द्वारा स्वापित पोषण प्रदायक तंत्र । |

# १८३. विष्णोर्नुकं वीर्याणि प्रवोचं यः पार्थिवानि विममे रजार्थ्यसि । यो अस्कभायदुत्तरथ्य सबस्यं विचक्रमाणक्षेत्रोरुगायो विष्णवे त्वा ॥१८॥

जो पृथ्वी, अन्तरिक्ष तथा घुलोक को बनाने वाले हैं, जो देवताओं के निवास स्थान घुलोक को स्थिर कर देते हैं, जो तीन विशाल पद-क्रमों से तीनों लोकों में विचरण करने वाले हैं ( अथवा संसार में अग्नि, वायु तथा सूर्यरूप में विद्यमान रहने वाले हैं ) — ऐसे विष्णुदेव के वीरतापूर्ण कार्यों का हम वर्णन करते हैं । (हे काप्ठ ! इस शकट के अभिमानी देवता) विष्णुदेव की प्रसन्नता के लिए हम तुम्हें स्थापित करते हैं ॥१८ ॥

# १८४. दिवो वा विष्णऽ उत वा पृथिव्या महो वा विष्ण ऽ उरोरन्तरिक्षात् । उभा हि हस्ता वसुना पृणस्वा प्रयच्छ दक्षिणादोत सव्याद्विष्णवे त्वा ॥१९॥

हे विष्णुदेव ! झुलोक या पृथ्वी-लोक से अथवा अत्यधिक विस्तृत अन्तरिक्षलोक से, उपलब्ध किये गये धन से, आप अपने दोनों हाथों को परिपूर्ण करें । इसके बाद दाहिने हाथ से तथा बायें हाथ से बहुमूल्य एवं प्रचुर ऐश्वर्य हमें प्रदान करें । (हे काष्ठ !) विष्णुदेव की प्रसन्नता के लिए हम तुम्हें स्थापित करते हैं ॥१९ ॥

१८५. प्र तद्विष्णुः स्तवते वीर्येण मृगो न भीमः कुचरो गिरिष्ठाः। यस्योरुषु त्रिषु विक्रमणेष्वधिक्षयन्ति भुवनानि विश्वा ॥२०॥ सिंह के सदृश भयानक (मत्स्यादि अवतारों द्वारा) पृथ्वी पर विचरण करने वाले तथा पर्वतवासी-सर्वव्यापी भगवान् बिष्णु अपने पौरुष के कारण स्तुत्य हैं । जिन विष्णु के तीन विशाल कदमों (पृथ्वी, द्युलोक, अन्तरिक्ष) के आश्रय में सम्पूर्ण लोक निवास करते हैं, उन विष्णुदेव की यहाँ स्तुति की जा रही है ॥२० ॥

१८६. विष्णो रराटमसि विष्णोः श्नवं स्थो विष्णोः स्यूरसि विष्णोर्धुवोसि । वैष्णवमसि विष्णवे त्वा ॥२१॥

इस मंत्र के साथ मण्डप आच्छादन का नियन है-

कुश के समूह को स्थान देने वाले हे आधार ! आप (विष्णुरूप मण्डप के) ललाट हैं । हे मस्तक के दोनों भाग ! आप विष्णुरूप मण्डप के काष्ट्रों के संधिस्थल हैं । हे सूत्र ! विष्णुरूप आप लोकों को व्यापक बनाने वाले हैं । हे रज्जु गंधि ! विष्णुरूप आप लोकों को स्थिर करने वाली हैं । हे हविर्धान मण्डप ! आप सर्वव्यापक विष्णु से संबन्धित हैं । अत्तएव हम विष्णुदेव की प्रसन्नता के लिए आपका स्पर्श करते हैं ॥२१ ॥

१८७. देवस्य त्वा सर्वितुः प्रसवेऽश्विनोर्बाहुभ्यां पूष्णो हस्ताभ्याम् । आ ददे नार्यसी दमहर्छरक्षसां ग्रीवा अपिकृन्तामि । बृहन्नसि बृहद्रवा बृहतीमिन्द्राय वाचं वद ॥२२ । ।

है अभि देवता ! हम सवितादेवता के विद्यमान होने पर भी अश्विनीदेवों की बाहुओं से तथा पूषा देवता के हाथों से आपको स्वीकार करते हैं । आप हमारी सहायक हैं । यूप गाइने के लिए खनन करते हुए हम यज्ञ के विष्नकारक राक्षसों के गले को काटते हैं । हे उपरव (नामक गर्त) \* !आप महान् हैं, आप अधिक ध्वनि करने वाले हैं । अतएव आप इन्द्र को लक्ष्यकर उनके निमित्त स्तोजों का पाठ करें ॥२२ ॥

ि सोमयान के हविर्धान मण्डप में एक विशेष प्रकार का बनाया जाने वाला गड्डा, जिसे ऊपर तक ईटों से बिनाई करके ढेक दिया जाता है, केवल विदिशाओं में चार छिद्र होते हैं ।]

१८८. रक्षोहणं वलगहनं वैष्णवीमिदमहं तं वलगमुक्तिरामि यं मे निष्ट्यो यममात्यो निचखानेदमहं तं वलगमुक्तिरामि यं मे समानो यमसमानो निचखानेदमहं तं वलगमुक्तिरामि यं मे सबन्युर्यमसबन्युर्निचखानेदमहं तं वलगमुक्तिरामि यं मे सजातो यमसजातो निचखानोत्कृत्यां किरामि ॥२३॥

इस मंत्र के साथ यज्ञस्थल की जनावश्यक पृत्तिका खोदकर बहुर खेंकने का विधान है—

राक्षसों का विनाश करने वाली, हिंसा के गुप्त प्रयोगों को नष्ट करनेवाली वैष्णवी (पोषण देने में समर्थ ) बृहद् वेदवाणी बोलें । हमारे अनिष्ट के लिए अमात्व (परामर्श दाता) आदि द्वारा गुप्तरूप से स्थापित गूढ़-धातक प्रयोग को हम उखाड़ कर बाहर फेकते हैं । जिस अनिष्टकारी गुप्त प्रयोग को हमारे समान या असमान (कम या अधिक सामर्थ्यवान्) ने लिपा कर रखा हो, उसे हम उखाड़ कर दूर फेकते हैं । जो अनिष्टकारी प्रयोग लयपूर्वक हमारे बन्धुओं या अबन्धुओं ने स्थापित किये हो, उन्हें हम उखाड़ कर दूर हटाते हैं । जिस गुप्त प्रयोग को हमारे सजातीय अथवा विजातीय लोगों ने अनिष्ट के लिए स्थापित किया हो, उसे हम खोदकर दूर हटाते हैं । इस प्रकार की गयी धातक गुप्त क्रियाओं को हम निर्मूल कर दें ॥२३॥

१८९. स्वराडसि सपत्नहा सत्रराडस्यभिमातिहा जनराडसि रक्षोहा सर्वराडस्यमित्रहा ॥२४

यज्ञस्थल पर बनाये गये अक्ट (गड्डों) को लक्ष्य करके प्रकृति के विज्ञाल गर्न की प्रतिष्ठा के समय इस मंत्र का प्रयोग होता है। प्रकारान्तर से सृष्टि के विज्ञाल गर्न को लक्ष्य करके यह मंत्र कहा गवा है —

हे गर्त ! आप प्रकाशवान् होने से (अंधकाररूप) शत्रुओं को नष्ट करने वाले हैं । आप यज्ञ के पूरे सत्र तक रहने वाले हैं और आप अधिमानियों के विनाशक हैं । आप श्रेष्ठ लोगों में सुप्रतिष्ठित होने के कारण राक्षसों को नष्ट करने वाले हैं । आप सबको प्रकाशित करने वाले हैं तथा अमित्रों के विनाशक हैं ॥२४॥ १९०. रक्षोहणो वो वलगहनः प्रोक्षामि वैष्णवान् रक्षोहणो वो वलगहनोवनयामि वैष्णवान् रक्षोहणो वो वलगहनोवस्तृणामि वैष्णवान् रक्षोहणौ वां वलगहनाऽ उप दधामि वैष्णवी रक्षोहणौ वां वलगहनौ पर्यहामि वैष्णवी वैष्णवमिस वैष्णवा स्थ ॥२५ ॥

राक्षसों एवं अभिवार-साधनों का विनाश करने वाले विष्णुदेवता से संबन्धित गर्त का हम प्रोक्षण करते हैं। राक्षस एवं अभिवार-साधनों के विनाशक विष्णुदेवता से अधिष्टित गर्त को हम बचे हुए जल से छिड़ककर कुश-आस्तरण (चटाई) को बिछाते हैं।राक्षसों एवं अभिवार-साधनों के हन्ता विष्णुदेवता से युक्त गट्टे को कुशास्तरण से ढकते हैं। राक्षसों एवं उनके अभिवार के कार्यों का नाश करने वाले विष्णुदेवता से सम्बन्धित दोनों गट्टों के ऊपर एक-एक फलक (पट्टा) रखते हैं। राक्षसों एवं उनके अभिवार मंत्रों का विनाश करने वाले, विष्णु से सम्बन्धित गट्टे को चारों ओर से मिट्टों से ढकते हैं। हे एत्वरों! आप यहारक्षक विष्णु के साथ जुड़ जाएँ॥

१९१. देवस्य त्वा सवितुः प्रसवेऽश्विनोर्बाहुभ्यां पूष्णो हस्ताभ्याम् । आददे नार्यसीदमहथः-रक्षसां ग्रीवाऽ अपिकृन्तामि । यवोसि यवयास्मद्द्वेषो यवयारातीर्दिवे त्वान्तरिक्षाय त्वा पृथिव्यै त्वा शुन्यन्ताल्लोकाः पितृषदनाः पितृषदनमसि ॥२६ ॥

है अभि (में अधिष्ठित देवसता) ! हम सविता से बेरित अधिनीदेवों की भूजाओं से तथा पृषादेव के हाथों से आपको स्वीकार करते हैं । आप हमारे अनुकूल हो । गड्डा खोदने के रूप में हम अब राक्षसों की गर्दन काटते हैं । उनका विनाश करते हैं । हे यव ! (पृथक करने के स्वभाव से युक्त) दुर्भाग्य से तथा शबुओं के समूह से आप हमें अलग करें । हे उदुम्बर वृक्ष की शाखे ! (अग्रभाग) चुलोक को हर्षित करने के लिए (मध्यभाग) अन्तरिक्षलोक को प्रसन्न करने के लिए तथा (मूलभाग) पृथिवी को बसन्न करने के लिए हम आपका बोक्षण करते हैं । हे यबुष ! इस जल से पितरों का निवास स्थान शुद्ध हो । हे कुश ! आप पितरों के आवास स्थान हैं ॥२६ ॥ | पिद्धी में गुढ़े खोदने के उपयोग में साथा जाने काला काल उच्छारण ॥

१९२. उद्दिवर्थः स्तभानान्तरिक्षं पृण दृधंहस्य पृथिव्यां द्युतानस्त्वा मारुतो मिनोतु मित्रावरुणौ सुवेण धर्मणा। ब्रह्मवनि त्वा क्षत्रवनि रायस्पोधवनि पर्यूहामि ब्रह्म दृधंः ह क्षत्रं दृधंः हायुर्देधः ह प्रजां दृधः ह॥२७॥

हे उदुम्बर (गूलर की लकड़ी) शाखे ! आप घुलोक को ऊँचा उठा दें तथा अन्तरिक्ष को संब्याप्त करें । पृथ्वी को भी स्थिर करें । हे उदुम्बर शाखे ! दीप्तिमान् मरुत् और वायु तथा मित्रावरुण आपको स्थिर करने के लिए गढ़े में डालते हैं । हे शाखे ! ब्राह्मण् क्षत्रिय तथा वैश्यों द्वारा स्तुत्य आपके चारों ओर हम मिट्टी डालते हैं । हे उदुम्बर शाखे ! हम आपको स्थिर करते हैं । आप भी ब्राह्मण् क्षत्रिय राय(धन) तथा पुत्रादि को सुस्थिर करें ॥२७ ।

# १९३. धुवासि धुवोयं यजमानोस्मिन्नायतने प्रजया पशुभिर्भूयात्। घृतेन द्यावापृथिवी पूर्वेथामिन्द्रस्य छदिरसि विश्वजनस्य छाया ॥२८॥

हे उदुम्बर शाखे ! आप स्थिर हों । यजमान भी अपने घर में पुत्र तथा पशुओं से पूर्ण होता हुआ स्थिर हो । इस घृत आहुति से आप दुलोक और पृथ्वी को संब्वाप्त करें । हे तृण निर्मित छप्पर ! आप इन्द्र से जुड़ गये हैं, अत: आप सभी लोगों के छाया स्वरूप हैं ॥२८ ॥

१९४. परि त्वा गिर्वणो गिरऽ इमा भवन्तु विश्वतः । वृद्धायुमनु वृद्धयो जुष्टा भवन्तु जुष्टयः ॥

हे स्तुत्य इन्द्रदेव ! श्रेष्ठ वृद्ध पुरुष, तीनों कालों में सवन करने वाले यजमान तथा स्तोत्ररूपी शस्त्र वाली स्तुतियाँ आपको सभी ओर से प्राप्त हों । आप हमारी सेवा से प्रसन्न हों ॥२९ ॥

# १९५. इन्द्रस्य स्यूरसीन्द्रस्य धुवोसि । ऐन्द्रमसि वैश्वदेवमसि ॥३० ॥

हे रज्जु ! आप इन्द्रदेव का सम्बन्ध जोड़ने के सीवन रूप हैं । हे ग्रन्थि ! आप इन्द्रदेव से संयुक्त होकर स्थिर हों । हे सदो (गृह या यज्ञशाला) मण्डप ! अब इन्द्र आपके अभिमानी देवता हैं । हे आग्नीध ! आप इन्द्रदेव से सम्बन्धित हो गये हैं । सभी देवताओं से सम्बन्धित हो जाएँ ॥३०॥

# १९६. विभूरसि प्रवाहणो वह्निरसि हव्यवाहनः । श्वात्रोसि प्रचेतास्तुथोसि विश्ववेदाः ॥

हे आग्नीश्रीय शिष्ण्य (प्रधान वेदिके) ! आप में प्रज्वलित हुई अग्नि अन्य वेदियों पर पहुँचाई जाती है । अतः वह व्यापक अग्नि विविध रूपों में जानी जाती हैं । हे होतृधिष्ण्य ! आप में प्रकट हुई अग्नि यह को वहन करती है तथा देवों के लिए प्रदान की गयी इवि को धारण करने से हव्यवाहन है । हे मित्रावरुणधिष्ण्य ! आपमें प्रकट हुई अग्नि सब का मित्र होने से 'श्वात' एवं विकारों का शमन करने से 'वरुण' है । हे बाह्मणच्छंसिधिष्ण्य ! आप ब्रह्मस्वरूप और सभी को जानने वाले हैं ॥३१ ॥

#### १९७. उशिगसि कविरङ्घारिरसि बम्भारिरवस्यूरसि दुवस्वाञ्छुन्ध्यूरसि मार्जालीयः सम्राडसि कृशानुः परिषद्योसि पवमानो नभोसि प्रतक्वा मृष्टोसि हव्यसूदन ऽ ऋतधामसि स्वज्योतिः ॥३२ ॥

हे पोत्धिण्य ! आप कामना के योग्य तथा नृतन ऋचाओं का दर्शन करने वाले हैं । हे नेष्ट्रधिण्य ! आप पापनाशक और पोषणकर्ता हैं । हे अच्छावाक्धिण्य ! आप अज की कामना करने वाले तथा हवियुक्त हैं । हे होज़ादिधिण्य ! (दक्षिण दिशा में स्थित) आप शुद्ध और पवित्र करने वाले हैं । हे उत्तर बेदी में बिद्यमान आहवनीय ! आप अनेक आहुतियों को धारण करने के कारण सम्राट् तथा वतधारी-कृश यजमान के पास जाने के कारण आप कृशानु हैं । हे बहिष्यवमान देश ! आप ऋत्विजों से पिरे हुए तथा पावन हैं । हे चात्वाल ! खोदते समय कपर उठाये जाने के कारण आप आकाश रूप तथा प्रदक्षिण के निमत्त ऋत्विजों द्वारा गमन करने के कारण आप 'प्रतक्वा' (प्रदक्षिणं तकन्ति गच्छन्ति ऋत्विजों यत्र स प्रतक्वा) हैं । हे शामित्र ! आप शुद्ध तथा हवि को पकाने वाले हैं । हे उद्म्बर शाखे ! आप सामगान के स्थान तथा स्वर्ण में प्रकाशित सूर्य ज्योति है ॥३२ ॥

### १९८. समुद्रोसि विश्वव्यचाऽ अजोस्येकपादिहरसि बुध्यो वागस्यैन्द्रमसि सदोस्यृतस्य द्वारौ मा मा सन्ताप्तमध्वनामध्वपते प्र मा तिर स्वस्ति मेस्मिन्पश्चि देवयाने भूयात् ॥३३ ॥

( हे ब्रह्मासन !) आप समुद्र के समान अगाध ज्ञानवान्, सत्-असत् कार्यों के ज्ञाता हैं। (हे प्राचीन यज्ञशाला के द्वार की लकड़ी के अग्रभाग !) आप यज्ञस्थल पर जाने वाले तथा सम्पूर्ण प्राणियों को एक पैर के नीचे अनुशासित करने वाले हैं। (हे प्रावहित !) आप नये स्वान पर रखे जाने पर भी नष्ट न होने वाले तथा सर्वप्रथम स्थापित होने के कारण (सर्वज्ञतया) मूल अग्नि हैं। (हे सदो मण्डप !) आप वाणीरूप हैं, इन्द्रदेवता से संयुक्त हैं तथा उनके गृह के रूप में हैं। (हे सदोमण्डप द्वार की दोनों शाखाओ !) आप यज्ञद्वार पर स्थापित हैं। बार-बार आने-जाने से दु:खी न हों। (हे मार्गरक्षक सूर्य !) मार्ग के मध्य में विद्यमान आप मेरी अभिवृद्धि करें। देव-प्राप्ति मार्ग या (यज्ञ-पथ) पर चलते हुए हम कल्याण को प्राप्त करें ॥३३ ॥

[ \* यज्ञाला में स्थित 'पर्लीकाला' के पश्चिमी भाग में किछमान पुरातन काईप्रत्याग्नि को प्रावित कहा जाता है — मही० भाव ]

१९९. मित्रस्य मा चक्षुषेक्षध्वमग्नयः सगराः सगरास्य सगरेण नाम्ना रौद्रेणानीकेन पात माग्नयः पिपृत माग्नयो गोपायत मा नमो वोस्तु मा मा हि छं सिष्ट ॥३४॥ हे ऋत्वज् ! आपकी, हम याजको पर मङ्गलमयी दृष्टि हो । हे अग्नियो ! आप नाम-रहित तथा धिष्ण्य नाम-सहित स्तुतियों के प्रति समान भाव रखें । हे अग्नियो ! आप भयंकर सेना से हमारी रक्षा करें । हे अग्नियो ! हमें धन-धान्य से पूर्ण कर दें तथा हमारी रक्षा करें । हम आपको नमस्कार करते हैं । आप हमारी हिंसा न करें, अर्थात् हमारे यञ्च निर्विच्न सम्पन्न कराएँ ॥३४॥

२००. ज्योतिरसि विश्वरूपं विश्वेषां देवानार्थः समित्। त्वर्थः सोम तनूकृद्धश्चो द्वेषोध्यान्यकृतेष्यऽ उरु यन्तासि वरूथश्चरताहा जुषाणो अप्तुराज्यस्य वेतु स्वाहा ॥३५॥

हे आज्य ! आप अनेक आहुतियों से युक्त होने के कारण विश्वरूप, प्रकाश से युक्त तथा सभी देवताओं की सिमधा के समान हैं। आप प्रचरणी नामक जुहू में रखे हुए सोम से शतुओं का नाश करने वाले हैं। आप हमारे किरोधियों द्वारा किये गये अन्य असत् कार्यों के विनाशक है। आप शतुओं से सुरक्षित स्थान पर हमें ले जाने वाले हैं। आप ही हमारे बल हैं। सोम को ले आने के लिए यह आहुति आपको दी जा रही है। है सोम ! प्रसन्न होते हुए आप आज्य का सेवन करें— यह आहुति आपको समर्पित है। ३५॥

२०१. अम्ने नय सुपथा राये अस्मान्विश्वानि देव वयुनानि विद्वान् । युयोध्यस्मज्बुहुराणमेनो भूयिष्ठां ते नम उक्तिं विश्वेम ॥३६ ॥

दिख्य गुणों से युक्त हे अग्निदेव ! आप सम्पूर्ण मार्गों (ज्ञान) को जानते हुए हम याजकों को यज्ञ फल प्राप्त करने के लिए सन्मार्ग पर ले चलें । हमको कुटिल आचरण करने वाले शतुओं तथा पापों से मुक्त करें । हम आपके लिए स्तोत्र एवं नमस्कारों का विधान करते हैं ॥३६ ॥

२०२. अयं नो अग्निर्वरिवस्कृणोत्वयं मृद्यः पुरऽ एतु प्रभिन्दन्। अयं वाजाञ्जयतु वाजसातावयध्रंशत्रूञ्जयतु जर्ह्माणः स्वाहा ॥३७॥

यह अग्नि हम लोगों को श्रेष्ठ धन प्रदान करे । यह अग्नि शत्रुओं का विनाश करती हुई हमारे समक्ष आए । यह अग्नि, अन्न की कामना करने वाले यजमानों को, शत्रुओं से प्राप्त धन प्रदान करती हुई विजयी हो । यह अग्नि, शत्रुओं को प्रसन्नतापूर्वक जीते तथा हमारे द्वारा समर्पित आहुतियों को ग्रहण करे ॥३७ ॥

२०३. उरु विष्णो विक्रमस्वोरु क्षयाय नस्कृषि । घृतं घृतयोने पिब प्रप्र यज्ञपतिं तिर स्वाहा।

हे सर्वव्यापी आहवनीय अग्निदेव ! आप अपने पराक्रम से शतुओं को परास्त करें । हमारे निवास के लिए हमें प्रचुर क्षमता से सम्पन्न करें । हे बृताहुति से प्रदीप्त अग्निदेव ! यह में आप पृत का सेवन करें तथा यजमान की अत्यधिक वृद्धि करें ॥३८॥

२०४. देव सवितरेष ते सोमस्तर्छ रक्षस्य मा त्वा दघन्। एतत्त्वं देव सोम देवो देवाँ२ उपागाऽ इदमहं मनुष्यान्त्सह रायस्योषेण स्वाहा निर्वरुणस्य पाशान्मुच्ये ॥३९ ॥

हे सवितादेवता ! यह सोम आपको प्रदान किया जा रहा है । आप इसकी रक्षा करें । हे सोम की रक्षा करने वाले ! आपको राक्षस पीड़ित न करें । हे सोमदेव ! आप देवत्व को प्राप्त कर देवताओं से अधिष्ठित हो गये हैं । हम और हमसे सम्बद्ध सभी व्यक्ति, पशु आदि धनों को प्राप्त हों । मण्डप से निकलकर इस सोम आहुति के द्वारा हम वरुणदेवता के पाश से मुक्त हो गये हैं ॥३९ ॥

२०५. अग्ने व्रतपास्त्वे व्रतपा या तव तनूर्मय्यभूदेषा सा त्वयि यो मम तनूस्त्वय्यभूदिय छं सा मयि। यथायथं नौ व्रतपते व्रतान्यनु मे दीक्षां दीक्षापतिरम छं स्तानु तपस्तपस्पतिः॥४०॥

#### इस मंत्र द्वारा आहवनीय अग्नि में समियाधान किया जाता है —

हें अग्निदेव ! आप वतपालक हैं । अत्तर्व आप हमारे वृत की रक्षा करें । व्रतकाल में हमारा शरीर आप से संयुक्त हो जाए तथा आपका जो शरीर हैं, वह हमसे एकीकृत हो जाए । (अर्थात् परस्पर विभेद न रहे, तादात्म्य स्थापित हो जाए ।) हे वृतपालक, अग्रगण्य अग्निदेव ! हमारे श्रेष्ठ कर्मों का यथोचित सम्मादन करें । दीक्षापालक अग्नि ने हमारी दीक्षा को स्वीकार कर लिया है । तप-पालक अग्नि हमारी तपस्या को स्वीकार करें ॥४० ॥

# २०६. उरु विष्णो विक्रमस्वोरु क्षयाय नस्कृषि । घृतं घृतयोने पिब प्रप्र यज्ञपतिं तिर स्वाहा।

हे आहवनीय (विष्णुरूप विश्वव्यापी) अग्नि ! शत्रुओं के प्रति आप हमें पौरुष-युक्त करें । हमारे आवास को आप विशाल कर दें । हे पृत से प्रञ्वलित अग्नि ! आपको ज्वालाओं का मृलकारण घृत ही है । हे अग्नि ! आप यजमानों को अपार वैभव प्रदान करें । यह आहुति आपको भली-भौति समर्पित की जाती है ॥४१ ॥

## २०७. अत्यन्याँ२ अगां नान्याँ२ उपागामर्वाक् त्वा परेभ्योविदं परोवरेभ्यः । तं त्वा जुषामहे देव वनस्पते देवयज्यायै देवास्त्वादेवयज्यायैजुषन्तां विष्णवे त्वा । ओषघे त्रायस्य स्वधिते मैनछं हि छं सीः ॥४२ ॥

हे यूप वृक्ष ! जो यूप निर्माण में उपयोगी हैं, हम उन वृक्षों को ही प्राप्त करें । यूप कार्य में अनुपयोगी वृक्षों को हम प्राप्त न करें । दूर स्थित और पास में स्थित वृक्षों में हमने आपको निकट ही प्राप्त कर लिया है । हे वनपालक, दीप्यमान वृक्ष ! देवताओं के यज्ञकार्य के लिए हम आपकी सेवा करते हैं । देव कार्य के लिए देवता भी आपका सेवन करें । हे यूप वृक्ष ! हम यज्ञ के लिए घी छिड़कते हैं । हे ओषधे ! कुल्हाड़े से इसकी रक्षा करें । हे परशु ! इस यूप को आप हिस्तित न करें ॥४२ ॥

## २०८. द्यां मा लेखीरन्तरिक्षं मा हिछंसीः पृथिव्या सम्भव । अयछं हि त्वा स्वधितिस्तेतिजानः प्रणिनाय महते सौभगाय। अतस्त्वं देव वनस्पते शतवल्शो वि रोह सहस्रवल्शा वि वयछं रुहेम ॥४३॥

हे यूप वृक्ष ! आप झुलोक को हिंसित न करें, अन्तरिक्ष को भी हिंसित न करें, अपितु आप पृथ्वी के साथ मिल जाएँ (अर्थात् कटकर पृथ्वी पर गिर पड़ें ) हे कटे हुए पेड़ ! अति तेज यह कुल्हाड़ा आपके सौभाग्य के लिए हैं । आप यक्न के लिए यूप रूप हो जाएँ , अर्थात् यक्न में यूप के रूप में आपका प्रयोग हो । हे देव वनस्पति ! अभी तक आप मात्र काष्ठ थे । अब आप यक्न यूप के रूप में प्रयुक्त होने के कारण अनेकों अंकुरों से युक्त होते हुए विशिष्ट जीवन को प्राप्त करें । हम याजकगण भी पुत्र-पौत्रादि से वृक्ष की शाखाओं के रूप में वंश वृद्धि को प्राप्त करें ॥४३॥

# -ऋषि, देवता, छन्द-विवरण-

ऋषि— गोतम १-१३ । श्यावाश्व १४ । मेघातिथि १५ । वसिष्ठ १६-१७ । दीर्घतमा औतथ्य १८-२८ । मधुच्छन्दा २९-३४ । मधुच्छन्दा, क्रतु भार्गव ३५ । अगस्त्य ३६-४३ ।

देवता— विष्णु १, १५-१६,१८-२१, २५, ३८, ४१। शकल, दर्धतरुण, लिंगोक्त, अग्नि २। निर्मथ्य-आहवनीय अग्नि ३-४। वायु आज्य ५। अग्नि ६,८,३६-३७,४०। सोम, लिंगोक्त ७। पृथिवी, अग्नि, लिंगोक्त १ । उत्तरवेदिका, आप: (जल) ११। वाक, सुक् १२। परिधि (मेखला), गुल्गुल्वादि संभारा १३। सविता १४। अक्षघुरी, हविर्धान १७ । सविता, अग्नि, रावसधाती, उपस्व २२। उपस्व, लिंगोक्त २३। उपस्व २४। सविता, अग्नि, यब, औदुम्बर, पितर २६। औदुम्बरी २७। औदुम्बरी, द्यावा-पृथिवी, इन्द्र २८। इन्द्र २९। इन्द्र, विश्वेदेवा ३०। धिष्ण्य-अग्नि ३१। धिष्ण्य अग्नि, आहवनीय, बहिष्णवमान देश, चात्वाल, शामित्र, औदुम्बरी ३२। ब्रह्मासन, शालाद्वार, प्राजहित, सद, द्वार, सूर्य ३३। ऋत्वारण, धिष्णु ३४। विश्वेदेवा, सोम, अप्तु ३५। सविता, सोम, लिंगोक्त ३९। वनस्पति, कुशतरुण, परशु ४२। बनस्पति ४३।

छन्द— स्वराट् ब्राह्मी बृहती १, ३४। आधी गायवी, आची त्रिष्टुप् २। आधी पिक ३। आधी त्रिष्टुप् ४। आधी उष्णिक, पुरिक् आधी पिक ५। विराट् ब्राह्मी पिक ६। आधी बृहती, आधी जगती ७। विराट् आधी बृहती, निवृत् आधी बृहती ८। पुरिक् आधी गायती, पुरिक् ब्राह्मी बृहती, निवृत् ब्राह्मी जगती, याजुषी अनुष्टुप् १। ब्राह्मी उष्णिक् १०। निवृत् ब्राह्मी त्रिष्टुप् ११, ४०। पुरिक् ब्राह्मी पिक १२। पुरिक् आधी अनुष्टुप् १३, २४, ३८, ४१। स्वराट् आधी जगती १४। पुरिक् आधी गायती १५। स्वराट् आधी त्रिष्टुप् १६, १८। स्वराट् ब्राह्मी त्रिष्टुप् १७, ३२। निवृत् आधी जगती १९। विराट् आची त्रिष्टुप् २०। पुरिक् आची पिक २१। साम्नी पिक, पुरिक् आधी बृहती, रिव्ह अष्ट, स्वराट् ब्राह्मी उष्णिक २३। ब्राह्मी बृहती, आधी पिक २५। निवृत् आधी पिक, निवृत् आधी त्रिष्टुप् २६। ब्राह्मी जगती २७। आधी जगती २८। अनुष्टुप् २९। आधी उष्णिक ३०। विराट् आधी अनुष्टुप् ३६। ब्राह्मी पिक ३३। अतिबगती ३५। निवृत् आधी त्रिष्टुप् ३६। पुरिक् आधी त्रिष्टुप् ३७। साम्मी बृहती, निवृत् आधी पिक ३९। पुरिक् अत्यष्टि ४२। ब्राह्मी त्रिष्टुप् ४३।

# ॥ इति पञ्चमोऽध्यायः ॥



# ॥ अथ षष्ठोऽध्याय: ॥

२०९. देवस्य त्वा सवितुः प्रसवेश्विनोर्बाहुभ्यां पूष्णो हस्ताभ्याम् । आ ददे नार्यसी दमह छं रक्षसां ग्रीवाऽअपि कृन्तामि । यवोसि यवयास्मद् द्वेषो यवयारातीर्दिवे त्वान्तरिक्षाय त्वा पृथिव्यै त्वा शुन्धन्तांल्लोकाः पितृषदनाः पितृषदनमसि ॥१ ॥

यह किन्छका अग्नि द्वारा अप्न का अवट बनारे. वृष का सिका करने कुत्र स्वाप्ति करने के क्रम में प्रवृक्त होती है—.
हे यह साधनो ! आप नेतृत्व की समता से सम्पन्न हैं । हम आपको सविता द्वारा प्रेरित अश्विनी कुमारों
(आरोग्य दाता) की बाहों एवं पृषा (पोषणकर्ता) के हावों से प्रहण करते हैं । हम आपके माध्यम से राक्षसी
शक्तियों की प्रीवा (मर्मस्वल) पर प्रहार करते हैं । आप हमारे शत्रुओं को दूर हटाएँ । हम बुलोक-अंतरिक्ष एवं
पृथ्वी के हित की दृष्टि से आपको शुद्ध करते हैं । आप पिता की तरह पालक एवं प्रजाओं के आश्रय हैं ॥१ ॥
२१०. अग्रेणीरिस स्वावेशऽ उन्नेतृणामेतस्य वित्तादिध त्वा स्थास्यित देवस्त्वा सविता
मध्वानक्तु सुपिप्पलाश्यस्त्वौषधीश्यः । द्यामग्रेणास्पृक्षऽ आन्तरिक्षं मध्येनाप्राः
पृथिवीमुपरेणादृष्टं हीः ॥२ ॥

(हे यज्ञसाधनो । यज्ञों में ) प्रथम प्रयुक्त किये जाने वाले आए अपना महान् दायित्व समझकर समाज का नेतृत्व करने वाले सभी लोगों को सन्मार्ग पर चलाएँ । जगन् के अधिष्ठाता सविता देवता आपको मधुर एवं श्रेष्ठ फलदायक ओषधीय गुणों से विभूषित करें । आप अपनी सन्दावनाओं से बुलोक का स्पर्श करें, सद्विचारों से अन्तरिक्ष को भर दें तथा सत्कर्मों से पृथ्वी को सुदृढ़ बनाएँ ॥२ ॥

२११. या ते वामान्युश्मसि गमध्यै यत्र गावो भूरिशृङ्गाऽ अयासः । अत्राह तदुरुगायस्य विष्णोः परमं पदमव भारि भूरि । ब्रह्मवनि त्वा क्षत्रवनि रायस्योषवनि पर्यूहामि । ब्रह्म दृश्ं- ह क्षत्रं दृश्ं हायुर्द्शं-ह प्रजां दृश्ं- ह ॥३ ॥

(हे यज्ञीय संसाधनो !) जो सूर्य-रिश्मयों से प्रकाशित हैं, सर्वव्यापक सम्माननीय भगवान् विष्णु का जो परम धाम है, हम आपके ऐसे उत्तम स्थान में पहुँचने की इच्छा करते हैं । हम आपको ब्राह्मण, क्षत्रिय एवं वैश्य आदि वर्णों में यथा-योग्य उचित रीति से बल - वैभव का वितरण करने वाला भानते हैं । अतः आप ब्रह्मनिष्ठों को सद्ज्ञान की सम्पद्द क्षत्रियों को पौरुष-पराक्रम एवं वैश्यों को धन-ऐश्वर्य प्रदान कर, प्रजा की आयु और उसकी संख्या में वृद्धि करें ॥३॥

# २१२. विष्णोः कर्माणि पश्यत यतो व्रतानि पस्पशे । इन्द्रस्य युज्यः सखा ॥४ ॥

हे याजको ! सर्वव्यापक भगवान् विष्णु के सृष्टि संचालन सम्बन्धी कार्यों को (प्रजनन, पोषण एवं परिवर्तन की प्रक्रिया को) ध्यान से देखें । इसमें अनेकानेक नियमों-अनुशासनों का दर्शन किया जा सकता है । आत्मा के योग्य मित्र उस परम सता के अनुकूल बनकर रहें (अर्थात् ईश्वरीय अनुशासनों का पालन करें ) ॥४॥

# २१३. तद्विष्णोः परमं पदछं सदा पश्यन्ति सूरयः । दिवीव चक्षुराततम् ॥५॥

ज्ञानीजन विश्वव्यापी भगवान् विष्णु के सर्वोच्च पद को, द्युलोक में परिव्याप्त दिव्यप्रकाश की भाँति देखते हैं (अर्थात् उस परमात्मा को ट्यापकता का अनुभव करते हैं ।) ॥५॥ २१४. परिवीरसि परि त्वा दैवीर्विशो व्ययन्तां परीमं यजमान छं- रायो मनुष्याणाम् । दिवः सनुरस्येष ते पृथिव्यौँल्लोकऽ आरण्यस्ते पशः ॥६ ॥

: सूनुरस्थय त यूग्यव्याल्लाकऽ आरण्यस्त पशु: ॥६ । यहाँ मंत्र से स्वाप्ति युव में कुल से बनी रस्सी बाँचने का विकान है —

हे सर्वव्यापी (यज्ञदेव !) ज्ञानीजनों का समृह आपको सूर्य के दिव्य प्रकाश की भाँति, कण-कण में समाया हुआ अनुभव करता है । समस्त पृथ्वी, वन एवं पशुओं में आपका ही विस्तार है । आप याजकों को (सत्कर्मरत श्रेष्ठ मानवों को) चारों ओर से भरपर वैभव प्रदान करें ॥६ ॥

२१५. उपावीरस्युप देवान्दैवीर्विशः प्रागुरुशिजो वहितमान्। देव त्वष्टर्वस्, रम हव्या ते स्वदन्ताम् ॥७॥

हे त्वष्टादेव ! आप समीप में आए हुओं की रक्षा करने वाले हैं । श्रेष्ठ गुणों से युक्त प्रजा, दिव्य गुणसम्पन्न, तेजस्वी, समर्थ विद्वानों को प्राप्त हों । आप साधनों का सदुपयोग करें । ये हव्य पदार्थ आपको सन्तुष्ट करें ॥७ ॥ २१६. रेवती रमध्यं बृहस्पते श्वारया वसूनि । ऋतस्य त्वा देवहवि: पाशेन प्रतिमुञ्चामि धर्षा मानुष: ॥८ ॥

विद्वान् पुरुषों (यज्ञाचार्यों) द्वारा श्रेष्ठ यज्ञ में श्रेष्ठ हवि (दुग्ध एवं घृत के रूप में ) प्रदान करने के लिए जिन पशुओं को बाँधा गया था, वे दुधारू पशु मुक्त किये जाते हैं । वे दुग्धादि ऐश्वर्य प्रदान करते हुए आनन्द से रहें । (इस यज्ञीय प्रक्रिया से) मनुष्य समर्थ बने ॥८॥

(इस यज्ञाय प्रक्रिया सं) मनुष्य समध बन ॥८ ॥ २१७. देवस्य त्वा सवितुः प्रसवेश्विनोबाँहुश्यां पूष्णो हस्ताध्याम् । अग्नीबोमाध्यां जुष्टं नियुनज्मि । अद्भवस्त्वौषवीध्योनु त्वा माता मन्यतामनु पितानु भ्राता सगर्ध्योनु सखा सयूथ्यः । अग्नीबोमाध्यां त्वा जुष्टं प्रोक्षामि ॥९ ॥

(हे यज्ञ के साथनी !) सिवतादेव की प्रेरणा से अधिनीकुमारों और पूषा के हाथों से हम आपको प्रहण करते हैं, ओषधियों एवं जल की सहायता से शुद्ध करते हैं तथा सोम और अग्नि को तुष्टि के लिए यज्ञ जैसे श्रेष्ठ कार्य में नियोजित करते हैं । इस हेतु आपके माता-पिता , भाई और मित्र अनुमति प्रदान करें ॥९ ॥

२१८. अपां पेरुरस्थापो देवीः स्वदन्तु स्वात्तं चित्सद्देवहविः । सन्ते प्राणो वातेन गच्छतार्थः समङ्गानि यजत्रैः सं यज्ञपतिराशिषा ॥१०॥

हे पशु (यज्ञ से जुड़े जीव) ! आप जल की रक्षा करने वाले हैं । दिव्य गुणों वाले जल एवं हविष्यात्रों से सदैव युक्त रहें । देवताओं के आशीर्वाद से आपका जीवन पूर्णतया यज्ञकार्यों में नियोजित रहे । प्राण, शुद्ध वायु के साथ सत्रद्ध रहे तथा आप यज्ञीय अनुशासनों के पालनकर्ता वर्ने ॥१०॥

२१९. घृतेनाक्तौ पश्रूँखायेथा छेरेवति यजमाने प्रियं बाऽ आ विश । उरोरन्तरिक्षात्सजूर्देवेन वातेनास्य हविषस्त्मना यज समस्य तन्वा भव ।वर्षो वर्षीयसि यज्ञे यज्ञपतिं बाः स्वाहा देवेभ्यो देवेभ्यः स्वाहा ॥११ ॥

है (यज्ञ साधनों) स्वरुशास• ! आप घृतादि पदार्थ देने वाले पशुओं (गौओं) की रक्षा करें । अन्तरिक्ष से सबकी रक्षा करने वाले दिव्य प्राण की भौति, ऐश्वर्यशाली याजक के शरीर के लिए अनुकूल तथा प्रिय बनकर रहते हुए, उसकी रक्षा करें । (हे याजक !) सर्व सुख प्रदायक इस महान् यज्ञ में श्रेष्ठ हविष्यात्रों से आहुतियाँ प्रदान करें । देवों के सम्मान में समर्पण करते हुए यज्ञीय अनुशासनों के पालनकर्ता बनें ॥११ ॥ [• स्वरु = यज्ञस्तान्य या वृष और ज्ञास = क्लवत वा क्षाक ।]

# २२०. माहिर्भूमां पृदाकुर्नमस्तऽ आतानानर्वा प्रेहि । घृतस्य कुल्याऽ उप ऋतस्य पक्ष्या ऽअनु ॥१२ ॥

सत्कर्मों से सुख का विस्तार करने वाले हे यह के साधनभूत ! (स्वरू आदि उपकरण) सर्प आदि हिंसक प्राणियों की भौति आप क्रोधी और प्राणनाशक न हों । हे याजक ! निर्वाधरूप से प्रवाहित जलधारा की भौति आप शाश्वत सत्य के मार्ग पर चलें, हम आपका सम्मान करते हैं ॥१२॥

२२१. देवीरापः शुद्धा वोद्वछः सुपरिविष्टा देवेषु सुपरिविष्टा वयं परिवेष्टारो भूयास्म॥

जल जैसे सरस दिव्य गुण से सम्पन्न, स्वाभाविक रूप से जुद्ध हे देवियो ! आप देवताओं की तृप्ति के लिए, उत्तम पात्र में स्थित हविष्यात्र को बहुण करें । देवताओं को आहुतियाँ देते हुए हम भी इस देव-कार्य में संलग्न होते हैं ॥१३॥

२२२. वाचं ते शुन्यामि प्राणं ते शुन्यामि चक्षुस्ते शुन्यामि श्रोत्रं ते शुन्यामि नाभि ते शुन्यामि मेढूं ते शुन्यामि पायुं ते शुन्यामि चरित्रस्ति शुन्यामि ॥१४॥

है याजक ! हम आपके प्राण, वाणी, दृष्टि, श्रोष, नाभि, जननेन्द्रिय, गुदा आदि को शुद्ध करते हैं । इस प्रकार आपके चरित्र का शोधन कर उसे यज्ञानुकूल बनाते हैं ॥१४॥

२२३. मनस्त ऽ आप्यायतां वाक्त ऽ आप्यायतां प्राणस्तऽ आप्यायतां चक्षुस्त ऽ आप्यायताकृष्टभोत्रं तऽ आप्यायताम्। यत्ते क्रूरं यदास्थितं तत्त ऽ आप्यायतां निष्ट्यायतां तत्ते शुध्यतु शमहोभ्यः। ओषधे त्रायस्य स्वधिते मैन कृंऽ हि कृंऽ सीः ॥१५॥

है याजक ! आपके मन, वाणी और पाण उत्कर्ष को प्राप्त करें । आपके नेव एवं कर्ण करनाणकारी शक्तियों से संयुक्त रहें । (यज्ञीय पशुओं के प्रति) आपकी कूरता शांत हो तथा जो स्वभाव की स्थिरता है, वह दृढता को प्राप्त हो । आपके समस्त आचरण सदैव सुखदायी हो । हे ओषधे ! इनकी रक्षा करें और इन्हें नष्ट होने से बचाएँ ॥ २२४. रक्षसां भागोसि निरस्त छं: रक्ष ऽइदमह छं: रक्षोभि तिष्ठामीदमह छं रक्षोव बाध इदमह छं: रक्षोधमं तमो नयामि । यृतेन द्यावापृथिवी प्रोर्णुवाथां वायो वे स्तोकानामग्निराज्यस्य वेतु स्वाहा स्वाहाकृते ऊर्ध्वनभसं मारुतं गच्छतम् ॥१६ ॥

है परित्यक्त तृष्ण ! तुम (दुष्टकर्मा) विनाशक तत्वों के सहभागी हो । इसलिए तुम्हें (यज्ञ से) दूर करते हैं । दुष्ट स्वभाव वाले तुम्हें तिरस्कृत करते हुए प्रतिबन्धित कर, पतन-गर्त में पहुँचाते हैं । व्यवहार के सूक्ष्मतम पक्ष को जानने वाले, हे याजक ! आपके द्वारा दिये जाने वाले अर्घ्य के जल से पृथ्वी और द्युलोक परिपूर्ण हो । आपके द्वारा समर्पित धृत आदि हविष्यात्र अग्नि को प्राप्त हो तथा वायुभूत होकर, आकाश में भर जाएँ ॥१६ ॥

२२५. इदमापः प्र वहतावद्यं च मलं च यत्। यच्चाभिदुद्रोहानृतं यच्च शेपे अभीरुणम् । आपो मा तस्मादेनसः पवमानश्च मुञ्चतु ॥१७॥

है जलदेवता ! आप जिस प्रकार शरीरस्थ मलों को दूर करते हैं, उसी प्रकार याजक के, जो भी ईर्म्या, द्वेष, असत्यभाषण, मिथ्यादोषारोपण आदि निन्दनीय कर्म हैं, (आप) उन सब दोषों को दूर करें । जल एवं वायु अपने प्रवाह से पवित्र करके, हमें यज्ञीय प्रयोजन के अनुरूप बनाएँ ॥१७ ॥

२२६. सन्ते मनो मनसा सं प्राण: प्राणेन गच्छताम् । रेडस्यग्निष्ट्वा श्रीणात्वापस्त्वा समरिणन्वातस्य त्वा घ्राज्यै पूष्णो रध्ध्या ऊष्मणो व्यथिषत् प्रयुतं द्वेष: ॥१८॥ है याजक ! आपके मन, विराद् मनस्तत्त्व तथा प्राण, दिव्यप्राण से युक्त हो । (हे अन्नादि) आप आस्वादन योग्य हैं । आपको अग्नि, श्रीयुक्त करे । आप जल से युक्त रहें; वायु की गति एवं सूर्य की प्रचण्ड ऊर्जा से परिपक्वता प्राप्त हो । इस प्रकार तुम्हारे विकार नष्ट कर दिए जाएँ ॥१८॥

#### २२७. घृतं घृतपावानः पिबत वसां वसापावानः पिबतान्तरिक्षस्य हविरसि स्वाहा । दिशः प्रदिशऽआदिशो विदिशऽउद्दिशो दिग्ध्यः स्वाहा ॥१९ ॥

भृत एवं वसा का सेवन करने वाले पुरुषों, आप इनका उपयोग करें । हे वसा !(धन-धान्य-साधनादि) आप अन्तरिक्ष के लिए हवि के रूप में हों,(लोकहित में) हम आहुति देते हैं ।(पूर्व, पश्चिम, उत्तर, दक्षिण) सभी दिशाओं (आग्नेय, नैऋत्य, वायव्य, ईशान) सभी उपदिशाओं, आगे-पीछे, ऊपर-नीचे एवं शत्रु की दिशा में अर्थात् सभी दिशाओं को हम आहुति प्रदान करते हैं ॥१९॥

२२८. ऐन्द्रः प्राणो अङ्गे अङ्गे निदीष्यदैन्द्रऽ उदानो अङ्गे अङ्गे निषीतः । देव त्वष्टर्भूरि ते सर्थः समेतु सलक्ष्मा यद्विषुरूपं भवाति । देवत्रा यन्तमवसे सखायोनु त्वा माता पितरो मदन्तु ॥२०॥

हे त्वष्टादेवता । प्राण और उदान के रूप में इन्द्र की शक्ति, अंग-प्रत्वंगों की सुरक्षा करती है । आप समस्त विषमताओं को दूर कर, (यज्ञ के लिए उपयुक्त) एकरूपता प्रदान करें । देवत्व का अनुगमन करने वाले आपके मित्र, सहयोगी एवं माता-पिता आपके इस श्रेष्ठ कार्य का अनुमोदन करें, प्रतिकृत न हों ॥२०॥

२२९. समुद्रं गच्छ स्वाहान्तरिक्षं गच्छ स्वाहा देवछः सवितारं गच्छ स्वाहा मित्रावरुणौ गच्छ स्वाहाहोरात्रे गच्छ स्वाहा छन्दार्छः-सि गच्छ स्वाहा द्यावापृथिवी गच्छ स्वाहा यज्ञं गच्छ स्वाहा सोमं गच्छ स्वाहा दिव्यं नभो गच्छ स्वाहाग्नि वैश्वानरं गच्छ स्वाहा मनो मे हार्दि यच्छ दिवं ते थूमो गच्छतु स्वज्योंतिः पृथिवीं भस्मनापृण स्वाहा ॥२१ ॥

(याजकों की भावनाओं से परिपृष्ट और समर्पित) है हवि ! आप स्थूल, सूक्ष्म और कारणरूप में सिन्धु पर्यन्त पृथ्वी, अन्तरिक्ष एवं चुलोक तक अपना विस्तार करें । (आप) इस जगत् के उत्पादक सवितादेवता, मित्र, वरुण, सोम, वैश्वानर अग्नि, दिन, रात्रि, छन्दों यज्ञादि समस्त देवशक्तियों को तृष्ति प्रदान करें । अपने धूम अर्थात् वायुभृत कर्जा से चुलोक को, प्रकाश से अन्तरिक्ष को एवं भरम से पृथ्वी को परिपूर्ण करें । हमारे अन्तःकरण को सत्कर्म के लिए दिव्य प्रेरणाएँ प्रदान करें ॥२१ ॥

२३०. माऽपो मौषधीर्हिश्ं सीर्घाम्नो घाम्नो राजँस्ततो वरूण नो मुख्य । यदाहुरघ्याऽ इति वरुणैति शपामहे ततो वरूण नो मुख्य । सुमित्रिया नऽ आपऽ ओषधयः सन्तु दुर्मित्रियास्तस्मै सन्तु योऽस्मान् द्वेष्टि यं च वयं द्विष्यः ॥२२॥

यज्ञ के साधनभूत हे शलाके ! आप ओषधियों एवं जल को यदास्थान सुरक्षित रहने दें, उन्हें नष्ट मत होने दें । हे वरुणदेव ! आपका प्रवाह हमारे लिए मित्र की भाँति सुखदायी हो । हम गौ आदि न मारने योग्य की हिंसा न करके पापमुक्त रहें । जिन दुराचारियों के प्रति हम शत्रुता का भाव रखते हैं या जो हमसे द्वेष करते हैं, उनके साथ आप (जल और ओषधियों) कठोरता का व्यवहार करें, अर्बात् उन्हें नष्ट करें ॥२२॥

२३१. हविष्मतीरिमा ऽ आपोहविष्माँ२ आ विवासति । हविष्मान् देवो अध्वरो हविष्माँ२ अस्तु सूर्यः ॥२३॥ हे (वसतीवरी) जल ! आप निरन्तर श्रेष्ठ अत्र, रस आदि उत्पन्न करते हुए यज्ञ करें । यज्ञ सदैव श्रेष्ठ हवियों से युक्त रहकर सद्गुणों का विस्तार करने वाले हों । सूर्यदेव भी यजमान को पुण्यफल प्रदान करने के लिए हवि स्वीकार करें ॥२३॥

#### २३२. अग्नेवॉपन्नगृहस्य सदिस सादयामीन्द्राग्न्योभांगभेयी स्थ मित्रावरूणयोभांगथेयी स्थ विश्वेषां देवानां भागधेयी स्थ । अमूर्याऽ उप सूर्ये वाभिर्वा सूर्यः सह । ता नो हिन्वन्त्वस्वरम् ॥२४॥

हे बसतीवरी • जल ! जो इन्द्र, अग्नि, मित्र, वरुण आदि सब देवताओं तक उनका हवि भाग पहुँचाने वाली यज्ञाग्नि है, उस सुदृढ़ आश्रयस्थल अग्नि के पास हम आपको पहुँचाते हैं । सूर्य को किरणों द्वारा वाष्पीकृत जो जल, सूर्य के पास बहुत दिनों तक सुरक्षित रहता है, वह हमारे यज्ञ को सफल बनाए ॥२४॥

(•सोमयज्ञ में प्रयुक्त होने काला, नदी से लाकर रात-चर का रखा हुआ जल ।)

# २३३. हदे त्वा मनसे त्वा दिवे त्वा सूर्याय त्वा । ऊर्ध्वमिममध्वरं दिवि देवेषु होत्रा यच्छ।।

(हे सोम !) मन, अन्तःकरण, मूर्य एवं चुलोक की तृष्ति के लिए आप इस यज्ञ को सफल बनाएँ (ऊँचा उठाएँ) और होताओं को देवताओं के दिव्य लोक तक पहुँचाएँ (अर्घात् उनके जीवन को देवत्व से भर दें) ॥२५॥ २३४. सोम राजन् विश्वास्त्वं प्रजाऽ उपावरोह विश्वास्त्वां प्रजाऽ उपावरोहन्तु । शृणोत्विग्नः समिधा हवं मे शृण्वन्त्वापो धिषणाश्च देवीः । श्रोता ग्रावाणो विदुषो न यज्ञ छं शृणोतु देवः सविता हवं मे स्वाहा ॥२६॥

हे सोम ! सभी याजक आपके प्रति अनुकृत व्यवहार करें तथा आप पिता की भौति सभी पर अनुप्रह करें । प्रज्यत्तित अग्नि, दिव्य जल, ज्ञानीजन एवं जगत् के उत्पादक सविता देवता हमारी स्तुतियों को ध्यान से सुने । इस निमित्त यह आहुति समर्पित है ॥२६ ॥

# २३५. देवीरापो अपां नपाद्यो वऽ किंमहेविच्यऽ इन्द्रियावान् मदिन्तमः । तं देवेभ्यो देवत्रा दत्त शुक्रपेभ्यो येषां भाग स्थ स्वाहा ॥२७॥

है दिव्य जल ! आप में जो लहर के समान उठाने वाले (न गिरने देने वाले), हवन करने योग्य, इन्द्रिय-शक्ति को बढ़ाने वाले तथा आनन्द बढ़ाने वाले प्रवाह हैं, उसे देवताओं, विद्वानों तथा प्राण-पर्जन्य के रूप में वीर्य की रक्षा करने वालों के लिए समर्पित करें । इसमें आपका भी एक भाग सुनिश्चित है ॥२७॥

#### २३६. कार्षिरसि समुद्रस्य त्वा क्षित्याऽ उन्नयामि। समापो अद्भिरम्मत समोषघीभिरोषधीः ॥२८ ॥

(हे यज्ञार्थ प्रयुक्त जल !) समुद्र पर्यन्त भूमि को उर्वरता के लिए आप को ऊपर उठाते हैं । (सूर्य-रश्मियों द्वारा वाष्प में परिवर्तित जल ऊपर पहुँचता हैं) । प्राज-पर्जन्य के साथ बरसे हुए जल से ओषधियाँ उत्पन्न होती हैं । इस कृषि कर्म के रूप में लोक-हितार्थ निरन्तर यज्ञ को प्रक्रिया चलती रहती है ॥२८॥

## २३७. यमग्ने पृत्सु मर्त्यमवा वाजेषु यं जुनाः । स यन्ता शश्वतीरिषः स्वाहा ॥२९॥

है अग्निदेव ! जिन याजकों के समीप आप हविष्यात्र ब्रहण करने पहुँचते हैं, आपकी ही प्रेरणा से यज्ञ करने वाले वे, धन-धान्यरूपी वैभव प्राप्त करते हैं ॥२९ ॥

#### २३८. देवस्य त्वा सवितुः प्रसवेश्विनोर्बाहुभ्यां पूष्णो हस्ताभ्याम् । आ ददे रावासि गभीरिममम्ब्वरं कृषीन्द्राय सुषूतमम् । उत्तमेन पविनोर्जस्वन्तं मधुमन्तं पयस्वन्तं निग्राभ्या स्थ देवश्चतस्तर्पयत मा मनो मे ॥३०॥

हे यज्ञसाधनो ! हम याजकगण आपको सूर्योदय काल में अश्विनीकुमारों एवं पूषा देवता के हाथों से ( यज्ञ के लिए ) ग्रहण करते हैं । आप इच्छाओं की पूर्ति करने वाले हैं । इन्द्रदेव की सन्तुष्टि के लिए इस विशाल यज्ञ को शक्ति-सामर्थ्य, मधुर रसों एवं पोषक पदावों से परिपूर्ण करें । हव्य को भली-भाँति ग्रहण करने वाले आप हमें सन्तष्ट करें ॥३०॥

## २३९. मनो मे तर्पयत वाचं मे तर्पयत प्राणं मे तर्पयत चक्षुमें तर्पयत श्रोत्रं मे तर्पयतात्मानं मे तर्पयत प्रजां मे तर्पयत पशुन्मे तर्पयत गणान्मे तर्पयत गणा मे मा वितृषन् ॥३१॥

यज्ञार्थ ग्रहण किये गये हे जलसमूह ! आप अपने दिव्य गुणों से हमारे मन, वाणी एवं प्राणों को तृप्त करें । आप हमारे नेत्र, कर्ण एवं आत्मा को तृप्ति प्रदान करें, हमारी संतानों, सेवकों एवं पालतू पशुओं को तृप्त करें । हमारे सहयोगी आपके अभाव में कभी भी तृषित न हों ॥३१॥

#### २४०. इन्द्राय त्वा वसुमते रुद्रवतऽ इन्द्राय त्वादित्यवत ऽ इन्द्राय त्वाधिमातिघ्ने । श्येनाय त्वा सोमभृतेग्नये त्वा रायस्पोषदे ॥३२॥

हे सोम ! सूर्य के समान तेजस्वी, शतुओं को पीड़ा पहुँचाते हुए उनका नाश करने वाले, सोमरस पीने के लिए बाज पक्षी की भाँति झपटने वाले तथा ऐक्वर्यशालियों में अग्रगण्य इन्द्रदेव की तृष्ति के लिए आपको स्वीकार करते हैं ॥३२॥

# २४१. यत्ते सोम दिवि ज्योतिर्यत्पृथिव्यां यदुरावन्तरिक्षे । तेनास्मै यजमानायोरु राये कृष्यिथ दात्रे वोचः ॥३३ ॥

पृथ्वी, अन्तरिक्ष एवं द्युलोक तक फैले हुए हे दिव्य सोम ! आप लोकहित के लिए सत्कर्गरत याजक की सहायता करें ॥३३॥

#### २४२. श्वात्रा स्थ वृत्रतुरो राघोगूर्ताऽ अमृतस्य पत्नीः । ता देवीदेवत्रेमं यज्ञं नयतोपहूताः सोमस्य पिवत ॥३४॥

हे सोम (रूपी अमृत) का पालन (संरक्षण) करने वाली देवशक्तियो ! आप कल्याणकारी हैं, वृत्ररूप विकारों का नाश करके सोम का पोषण करने वाली तथा धन प्रदायक हैं । आप इस यज्ञ का नेतृत्व करें तथा सोम रस का पान करें ॥३४॥

#### २४३. मा भेर्मा सं विक्था ऽऊर्जं बत्स्व विषणे वीड्वी सती वीडयेथामूर्जं दबाथाम् । पाप्पा हतो न सोम: ॥३५॥

हे सोम ! रस निकालते समय पत्थर की चोट से आप भयभीत एवं विचलित न हो । चन्द्रमा की भाँति आनन्द प्रदान करने वाले, आकाश और पृथ्वी के समान शक्ति-सामर्थ्यवान् आप सबके दोषों को दूर करें ॥३५ ॥ २४४.प्रागपागुदगधराक्सर्वतस्त्वा दिशऽ आ धावन्तु । अम्ब निष्पर समरीर्विदाम् ॥३६ ॥

हे सोम ! आप पूर्व, पश्चिम, उत्तर, दक्षिण आदि सभी दिशाओं से अपने अंशों को प्राप्त करके यज्ञशाला में आएँ । हे माता (धरित्री-अपने अंशों से) सोम को पूर्णता प्रदान करें । इस यज्ञ को सभी भली-भौति जानें ॥३५ ॥

द्यावा-पृथ्वी ३५ । इन्द्र ३७ ।

२४५. त्वमङ्ग प्रशश्च सिषो देवः शविष्ठ मर्त्यम् । न त्वदन्यो मघवन्नस्ति मर्डितेन्द्र ब्रवीमि ते वचः ॥३७ ॥

ऐश्वर्यशाली, महान् पराक्रमी, धनवान् हे इन्द्रदेव ! आप अपने दिव्यगुणों से याजक की प्रशंसा करने वाले हैं । आपसे अधिक सुखदाता, कल्याणकारी कोई दूसरा नहीं हैं — ऐसा हम आपके (आश्वासन) वचन के आधार पर ही कह रहे हैं ॥३७ ॥

# — ऋषि, देवता, छन्द-विवरण —

ऋषि— अगस्य १-२ । दीर्घतमा ३ । मेधातिथि ४-२८ । मधुच्छन्दा २९-३६ । गोतम ३७ । देवता— सिवता १, ३१ (उष्णिक् छन्दानुसार सिवता देवता) । शकल, यूप, चयाल २ । यूप ३ । विणु ४-५ । यूप, स्वरु ६ । तृण, लिगोक्त ७ । लिगोक्त, पशु ८ । सिवता, अग्नि-सोम, पशु ९ । पशु, आपः (जल) १० । स्वरु-शांस, वाक्, तृण, देवगण ११ । रञ्जू, यज्ञ १२ । आपः (जल), आशीर्वाद १३ । पशु १४ । पशु, सुख, तृण, असि १५ । राक्षस, छावा-पृथ्वी, वायु अग्नि, वपा-श्रपण्य १६ । आपः (जल), पवमान १७ । हृदय, वसा, द्वेष १८ । विश्वदेवा, दिशा १९ । प्राण, त्वच्या २० । समुद्र-आदि लिगोक्त, स्वरु २१ । हृदय-शूल, वरुण, आपः २२ । अप् आदि लिगोक्त २३ । आपः (जल) २४, २७ । सोम २५, ३२-३३, ३६ । सोम, अग्नि आदि लिगोक्त २६ । आज्य, आपः (जल) २८ । अग्नि २९ । सविता, प्रावा, आपः (जल) ३० । निप्राभ्या ३४ । सोम,

छन्द — निवृत् पंक्ति, आसुरी उष्णिक् भुरिक् आर्थी उष्णिक् १ । निवृत् गायत्री, स्वराद् पंक्ति २ । आर्थी उष्णिक् साम्नी त्रिष्टुप्, स्वराद् प्राजापत्या जगती ३ । निवृत् आर्थी गायत्री ४ । आर्थी गायत्री ५ । आर्थी उष्णिक् भुरिक् साम्नी वृहती ६ ।निवृत् आर्थी वृहती ७ । प्राजापत्या अनुष्टुप्, भुरिक् प्राजापत्या वृहती ८ । प्राजापत्या वृहती, निवृत् अतिजगती ९ । प्राजापत्या वृहती, भुरिक् आर्थी गायत्री १० । स्वराद् प्राजापत्या वृहती, भुरिक् आर्थी उष्णिक् निवृत् आर्थी अनुष्टुप् १३, २३, २८ । भुरिक् आर्थी जगती १४ । स्वराद् धृति १५ । निवृत् आर्थी त्रिष्टुप् २७ ।(दो) ब्राह्मी उष्णिक् १६ । निवृत् ब्राह्मी अनुष्टुप् १७ । प्राजापत्या अनुष्टुप् आर्ची पंक्ति १८ । ब्राह्मी अनुष्टुप् १९ । ब्राह्मी त्रिष्टुप् २० । याजुषी उष्णिक् स्वराद् उत्कृति २१ । ब्राह्मी स्वराद् उष्णिक् निवृत् अनुष्टुप् २२ । आर्थी त्रिष्टुप् त्रिपाद् गायत्री २४ । आर्थी विराद् अनुष्टुप् २५ । भुरिक् गायत्री , आर्थी त्रिष्टुप् २६ । भुरिक् आर्थी गायत्री २९ । स्वराद् आर्थी पंक्ति, पुरिक् आर्थी पंक्ति, पुरिक् आर्थी पंक्ति, पुरिक् आर्थी पर्वेति ३० । विराद् ब्राह्मी जगती ३१ । पंचपदा ज्योतिष्यती जगती ३२ । भुरिक् आर्थी वृहती ३३ । स्वराद् आर्थी पर्वेति ३४ । भुरिक् आर्थी अनुष्टुप् ३५, ३७ । पुरोष्णिक् ३६ ।

# ॥ इति षष्ठोऽध्यायः॥



# ॥अथ सप्तमोऽध्याय: ॥

२४६. वाचस्पतये पवस्व वृष्णोऽअ छं शुभ्यां गभस्तिपूतः । देवो देवेभ्यः पवस्य येषां भागोसि ॥१॥

सभी प्रकार के सुखों को प्रदान करने वाले, उत्तम गुणों से सम्पन्न हे दिव्य सोम !सूर्य रश्मियों के माध्यम से वाचस्पति आदि देवों की तृष्ति के लिए आप पवित्रता को प्राप्त हों ।आप जिन देवों के अंश हैं, उन्हें सन्तुष्ट करें ॥१ २४७. मधुमतीर्न उड़बस्कृष्टि यत्ते सोमादाच्यं नाम जागृवि तस्मै ते सोम सोमाय स्वाहा स्वाहोर्वन्तरिक्षमन्वेमि ॥२॥

कभी नष्ट न होने वाले हे दिव्य सोम !आप हमारे आहार को मधुर रस आदि तत्वों से युक्त कर दें। आपके जावत् स्वरूप के लिए हम यह आहुति समर्पित करते हैं। यह आहुति अनन्त अन्तरिक्ष में विस्तार प्राप्त करे ॥२ ॥ २४८. स्वाङ्कृतोसि विश्वेभ्य ऽ इन्द्रियेभ्यो दिव्येभ्यः पार्थिवेभ्यो मनस्त्वाष्ट्र स्वाहा त्वा सुभव सूर्याय देवेभ्यस्त्वा मरीचिपेभ्यो देवार्थः शो यस्मै त्वेडे तत्सत्यमुपरिप्तृता भङ्गेन हतोऽसौ फद् प्राणाय त्वा व्यानाय त्वा ॥३ ॥

हे सुभव (श्रेष्ठ जन्म वाले) ! पृथ्वी एवं द्युलोक में रहने वाले, सभी प्राणियों और इन्द्रियों के कल्याण के लिए आप स्वप्रकाशित हुए हैं । पवित्र मन वाले हे उपाशु (एक पात्र) ! आपको सूर्य देवता के लिए एवं किरणों के समान प्रकाशित देवमानवों की तुष्टि के लिए नियुक्त किया जाता है । हे तेजस्वी देव ! आप मर्यादा का उल्लंघन करने वाले दुराचारियों का शोध नाश करें । अपने सत्वाचरण से ही आप वन्दनीय हैं । प्राण और व्यान द्वारा शरीर संचालन को तरह यज्ञ के लिए आपको नियुक्त किया जाता है ॥३ ॥

२४९. उपयामगृहीतोस्यन्तर्यच्छमघवन् पाहि सोमम् । उरुष्य राय ऽएषो यजस्व ॥४ ॥

हे ऐश्वर्यशाली इन्द्रदेव ! यज्ञ के लिए नियमानुसार प्रहण किये गये इस कलशस्य सोमरस को आप स्थीकार करें और उपयाम (अन्तर्प्रह) पात्र में स्थापित सोम की रक्षा करें । शत्रुओं से रक्षा करते हुए याजकों को अपार धन-वैभव प्रदान करें ॥४॥

२५०. अन्तस्ते द्यावापृथिवी दधाम्यन्तर्दधाम्युर्वन्तरिक्षम् । सजूर्देवेभिरवरैः **परैक्षान्तर्या**मे मधवन् मादयस्व ॥५॥

हे इन्द्रदेव ! पृथ्वी, युलोक और अनन्त अन्तरिश्च में आपका ही विस्तार है । आप अपने पास (स्वर्ग में) रहने वाले देवताओं एवं दूर रहने वाले याजकों को समान रूप से आनन्द प्रदान करें ॥५ ॥

२५१. स्वाङ्कृतोसि विश्वेष्य ऽइन्द्रियेष्यो दिव्येष्यः पार्थिवेष्यो मनस्त्वा**द्व स्वाहा** त्वा सुभव सूर्याय देवेष्यस्त्वा मरीचिपेष्य ऽउदानाय त्वा ॥६॥

हे सुमव (श्रेष्ठ जन्म वाले) ! पृथ्वी एवं दुलोक में रहने वाले, सभी प्राणियों और इन्द्रियों के कल्याण के लिए आप स्वप्नकाशित हुए हैं । पवित्र मन वाले हे उपांशु (पात्र) ! आपको सूर्व देवता के लिए एवं किरणों के समान प्रकाशित देवमानवों की तुष्टि के लिए नियुक्त किया जाता है ।(हे अन्तर्वाम वह !) उदान देवता द्वारा शरीर संचालन की तरह यज्ञ के लिए आपको नियुक्त किया जाता है ॥६ ॥

### २५२. आ वायो भूष शुचिपा ऽउप नः सहस्रं ते नियुतो विश्ववार । उपो ते अन्यो मद्यमयामि यस्य देव दक्षिषे पूर्वपेयं वायवे त्वा ॥७॥

पवित्रता का विस्तार करने वाले हे वायुदेव ! आप अनन्त गुणों के आश्रय हैं । हमारे जीवन को सद्गुणों से विभूषित करें । आपका तृष्तिदायक श्रेष्ठ आहार 'सोमरस' आपको समर्पित करते हैं, जिसका आपने पहले भी पान किया है । हे सोम ! वायुदेवता के लिए आपको ब्रहण करते हैं ॥७ ॥

## २५३. इन्द्रवायु इमे सुता उप प्रयोभिरागतम्। इन्द्रवो वामुशन्ति हि। उपयामगृहीतोसि वायव ऽइन्द्रवायुच्यां त्वैच ते योनिः सजोषोध्यां त्वा ॥८॥

हे इन्द्रदेव और वायुदेव ! तृष्तिदायक श्रेष्ठ पेय सोम, आप दोनों के लिए समर्पित है , इसे प्राप्त करें । (हे सोम !) वायुदेव और इन्द्रदेव के लिए आप विधिपूर्वक तैयार किये गये हैं । उन्हों की प्रसन्नता के लिए ही हम आपको प्रहण करते हैं ॥८ ॥

#### २५४. अयं वां मित्रावरुणा सुतः सोम ऽ ऋतावृद्या। ममेदिह श्रुतछं हवम्। उपयामगृहीतोऽसि मित्रावरुणाध्यां त्वा ॥९॥

सत्य का विस्तार करने वाले हे फित्र और वरुणदेख ! आप दोनों की तृष्ति के लिए सोमरस प्रस्तुत है । यज्ञशाला में पश्चारें, हम आपका आवाइन करते हैं । हे सोम ! उपयाम पात्र में इन्द्र और वरुणदेव के लिए आपको नियमानुसार तैयार किया गया है, उन्हों के निमित्त आपको समर्पित करते हैं ॥९॥

# २५५. राया वयर्थः ससवार्थः सो मदेम हव्येन देवा यवसेन गावः । तां धेनुं मित्रावरुणा युवं नो विश्वाहा यत्तमनपस्फुरन्तीमेष ते वोनिर्ऋतायुभ्यां त्वा ॥१०॥

है मित्र और वहणदेव ! पलायन न करने वाली श्रेष्ठ गाँ हमें (याजको को) प्रदान करें । जिसके होने से सम्पत्तिवान् होकर, हम उसी प्रकार आनन्द प्राप्त करें, जिस प्रकार गाँएँ आहार पाकर या देवता हवि पाकर प्रसन्न होते हैं । सत्य एवं यज्ञ की वृद्धि के लिए (आप दोनों) यज्ञशाला में सुनिश्चित आसन पर विराजें ॥१०॥

#### २५६. या वां कशा मधुमत्यश्चिना सूनृतावती। तथा यज्ञं मिमिक्षतम्। उपयामगृहीतोस्यश्चिभ्यां त्वैष ते योनिर्माध्वीभ्यां त्वा ॥११॥

हे अश्विनीकुमारो ! सत्य एवं मधुरता से युक्त अपनो उत्तम वाणी से हमारे इस यज्ञ को अभिषिचित करें । हे उपांशु ! मधुरता के लिए विख्यात अश्विनीकुमारों के निमित्त आपको नियमानुसार ब्रहण किया गया है । आप यज्ञशाला में अपने सुनिश्चित आसन पर बैठें ॥११॥

#### २५७. तं प्रत्नथा पूर्वथा विश्वथेमथा ज्येष्ठताति बर्हिषदॐ स्वर्विदम् । प्रतीचीनं वृजनं दोहसे धुनिमाशुं जयन्तमनु यासु वर्षसे । उपयामगृहीतोसि शण्डाय त्वैष ते योनिर्वीरतां पाद्मपमृष्टः शण्डो देवास्त्वा शुक्रपाः प्रणयन्त्वनाधृष्टासि ॥१२॥

पोषक तत्त्वों से युक्त, तृष्तिदायक सोमरस को, पुनः पुनः पोकर, यज्ञशाला में सर्वोच्च आसन पर विराजमान होने वाले, हे इन्द्रदेव ! आप शत्रुओं को भयभीत करने वाले, प्राचीन ऋषियों की भाँति याजकों को वांछित वैभव के रूप में यक्क का फल प्रदान करने वाले हैं, हम आपकी वन्द्रना करते हैं। हे उपांशु ग्रह! आप नियमानुसार देवताओं के निमित्त बहुण किये गये हैं। आप अपने सुनिश्चित आसन पर बैठें। सोमरस पीने वाले देवता आपको प्राप्त कर, याजकों की शक्ति-सामर्थ्य बदाएँ ॥१२॥

#### २५८. सुवीरो वीरान् प्रजनयन् परीह्मभि रायस्योषेण यजमानम् । सञ्जग्मानो दिवा पृथिव्या शुक्रः शुक्रशोचिषा निरस्तः शण्डः शुक्रस्याधिष्ठानमसि ॥१३॥

सूर्य के समान अपनी तेजस्विता से पृथ्वी और दुलोक को प्रकाशित करने वाले हे ग्रह ! आप याजकों में पराक्रम की वृद्धि करते हुए , उन्हें अपार वैभव प्रदान करें । आप दुष्टता को दूर करने वाले तथा कल्याणकारी पराक्रम को आश्रय देकर बढ़ाने वाले हैं ॥१३ ॥

#### २५९. अच्छिन्नस्य ते देव सोम सुवीर्यस्य रायस्योषस्य ददितारः स्याम। सा प्रथमा संस्कृतिर्विश्ववारा स प्रथमो वरुणो मित्रो अग्निः ॥१४॥

अनन्त शक्ति सम्पन्न एवं अक्षय ऐश्वर्यवान् हे सोमदेव ! आपके अनुग्रह से हम याजकगण सदैव देवताओं के निमित्त हवि देने वाले हों, अर्चात् सत्कर्मरत रहें । विश्वमानव द्वारा वरण करने योग्य यह पहली सर्वोत्कृष्ट संस्कृति हैं । संस्कारित सोमदेव, वरुण, मित्र तथा अग्नि देवों में अग्रणी हैं ॥१४ ॥

#### २६०. स प्रथमो बृहस्पतिश्चिकित्वाँस्तस्मा ऽइन्द्राय सुतमा जुहोत स्वाहा । तृम्यन्तु होत्रा मध्यो याः स्विष्टा याः सुप्रीताः सुहुता यत्स्वाहायाडग्नीत् ॥१५ ॥

सर्वश्रेष्ठ विद्वान्, मेधावी इन्द्रदेव के निर्मित सोमरस समर्पित करें । होतागण उन्हें मधुर हविष्यात्र देकर सन्तुष्ट करें । जो वांकित आहार से (सोमरस पीकर) तृष्ठ होने वाले देवता हैं, वे वज्ञाग्नि के पास पहुँचें ॥१५ ॥ २६१. अयं वेनश्चोदयत्पृत्रिनगर्भा ज्योतिर्जरायू रजसो विमाने । इममपार्थ्ड सङ्गमे सूर्यस्य शिशुं न विप्रा मतिभी रिहन्ति । उपयामगृहीतोसि मर्काय त्वा ॥१६ ॥

परम तेजस्वी देव, अन्तरिक्ष से जल को बेरित कर वर्षा के रूप में उपलब्ध कराते हैं। जलरूप में प्राप्त अनुदान को, पुत्र जन्म की भौति सुखद जानकर विद्वज्जन विभिन्न स्तोत्रों से सूर्यदेवकी वन्दना करते हैं। हे सोमदेव! मर्क+ नामक असुर (शुक्रपुत्र) के निमित्त (विनाश करने के लिए) आपको नियमानुसार प्रहण किया गया है। ११६॥

[ + जहाँ देवताओं के पुरोहित के रूप में 'बृहस्पवि' का नाम प्रस्तिह है, वहीं अमुरों के पुरोहित के रूप में 'शम्पड' के साथ 'मर्क' का नाम भी प्रसिद्ध है ( तै० सं० ६.४.१०.१ ) |

#### २६२. मनो न येषु हवनेषु तिग्मं विष: शच्या वनुश्रो द्रवन्ता । आ य: शर्याभिस्तुविनृम्णो ऽ अस्याश्रीणीतादिशं गभस्तावेष ते योनिः प्रजाः पाद्धपमृष्टो मर्को देवास्त्वा मन्थिपाः प्रणयन्त्वनाग्रष्टासि ॥१७॥

सदैव सत्कर्म करने वाले ज्ञानीजन जिन सोमयागों में मनोयोगपूर्वक भाग लेते हैं, उनमें मिलने वाले सोमरस को पौष्टिक आहार की भौति महण करते हैं । हे मन्विमहरू ! शत्रुओं का मर्दन करते हुए संतान सहित याजकों की सुरक्षा का दायित्व वहन करें । आप निर्मय होकर देवताओं को प्राप्त करें ॥१७॥

[+बेद में मवानी के अर्थ में मन्त्रिक का प्रयोग हुआ है (फ्रायेट १/२८/४) ]

# २६३. सुप्रजाः प्रजाः प्रजनयन् परीह्यमि रायस्योषेण यजमानम् । सञ्जग्मानो दिवा पृथिव्या मन्थी मन्थिशोचिषा निरस्तो मकों मन्थिनोषिष्ठानमसि ॥१८ ॥

हे मन्धिप्रह ! श्रेष्ठ सन्तति वाले आप याजकों को महान् ऐश्वर्य प्रदान करते हुए सत्कर्म में नियोजित करें । आप सूर्य और पृथ्वी की भाँति, विचारशील साधकों के जीवन को सद्गुणों से प्रकाशित करें । महान् दु:खदायी-असुर आपकी तेजस्विता के प्रभाव से पलायन करें ॥१८ ॥

#### २६४. ये देवासो दिव्येकादश स्य पृथिव्यामध्येकादश स्य । अप्सुक्षितो महिनैकादश स्थ ते देवासो यज्ञमिमं जुषध्वम् ॥१९॥

पृथ्वी, अन्तरिक्ष एवं चुलोक में व्याप्त जो ग्यारह-ग्यारह दिव्य शक्तियों • अपनी महिमा से सृष्टि के जीवन प्रवाह का विधिवत संचालन कर रही हैं. वे ही विश्वेदेवा (३३ कोटि देवता) इस यज्ञ को सम्पन्न कराएँ ॥१९ ॥

(॰(क) प्राण अपान उदान कान समान नाग कुर्म्म कुकल देक्टत बनक्कय और जीकाया ।

(ख) पृथ्वी, जल अस्ति, पवन, आकाश, आदित्य, कन्नम, नक्क, अहंबार, महत्त्व और प्रकृति ।

(ग) त्वक् बहु ओत्र बिद्धाः नासिकाः वाणीः हाबः पाँदः सियः कुटा और मन ()

२६५. उपयामगृहीतोस्याग्रयणोसि स्वाग्रयणः । पाहियज्ञं पाहि यज्ञपतिं विष्णुस्त्वामिन्द्रियेण पातु विष्णुं त्वं पाह्यमि सवनानि पाहि ॥२०॥

हे आग्रयण ग्रह ! (सर्वप्रथम ग्रहण किये जाने वाले) यज्ञ के निमित्त सर्वप्रथम बुलाए गये और स्थापित किये गये आप, इस यज्ञ की तथा यजमान की रक्षा करें और उसे आगे बढ़ाएँ । यज्ञ के अधिष्ठाता देव, सर्वव्यापक विष्णु आपकी रक्षा करें । आप उनकी (विष्णु की) रक्षा करें । आप तीनों सवनों (प्रातः, माध्यन्दिन एवं साये) की भली-भाँति रक्षा करें ॥२०॥

२६६. सोमः पवते सोमः पवतेस्मै ब्रह्मणेस्मै क्षत्रायास्मै सुन्वते यजमानाय पवतऽइषऽऊर्जे पवतेद्ध्य ऽ ओषधीभ्यः पवते द्यावापृथिवीभ्यां पवते सुभूताय पवते विश्वेभ्यस्त्वा देवेभ्य ऽ एष ते योनिर्विश्वेभ्यस्त्वा देवेभ्यः ॥२१॥

ब्राह्मण, क्षत्रिय आदि सभी यजमानों की सन्तुष्टि के लिए यह सोमरस पवित्र करके तैयार किया जाता है। पृथ्वी, अन्तरिक्ष एवं झुलोक में घन-धान्य, वनस्पति और जीवनी शक्ति के विस्तार हेतु सोमरस पवित्र होता है। सभी देवताओं की तृष्ति के लिए ब्रहण किये गये, हे सोम ! आप यज्ञशाला में अपने सुनिश्चित स्थान (पात्र) में स्थिर हो ॥२१॥

२६७. उपयामगृहीतोसीन्द्राय त्वा बृहद्वते वयस्वतऽउक्थाव्यं गृहणामि। यत्त ऽइन्द्र बृहद्वयस्तस्मै त्वा विष्णवे त्वैष ते योनिरुक्श्वेभ्यस्त्वा देवेभ्यस्त्वा देवाव्यं यज्ञस्यायुषे गृहणामि।।२२॥

नियमानुसार ग्रहण किये गये हे सोम ! मित्र वरुण इन्द्र एवं विश्वव्यापक विष्णु आदि देवताओं की तृष्ति के लिए आपको स्वीकार करते हैं । अपने प्रिय आहार सोमरस का पान करने के लिये इन्द्रदेव की हम वन्दना करते हैं । यज्ञ की सफलता एवं याजकों के दोर्घायुष्य की कामना से आपको यज्ञशाला में पूर्व निश्चित, श्रेष्ठ आसन पर स्थापित करते हैं ॥२२ ॥

२६८. मित्रावरुणाध्यां त्वा देवाव्यं यज्ञस्यायुषे गृहणामीन्द्राय त्वा देवाव्यं यज्ञस्यायुषे गृहणामीन्द्राग्निध्यां त्वा देवाव्यं यज्ञस्यायुषे गृहणामीन्द्रावरुणाध्यां त्वा देवाव्यं यज्ञस्यायुषे गृहणामीन्द्राबृहस्मतिध्यां त्वा देवाव्यं यज्ञस्यायुषे गृहणामीन्द्राविष्णुध्यां त्वा देवाव्यं यज्ञस्यायुषे गृहणामि ॥२३॥

तृप्तिदायक है दिव्य सोम ! मित्र वरूण, इन्द्र, अग्नि, बृहस्पति एवं विष्णु आदि देवताओं को सन्तुष्ट करने के लिए आपको ग्रहण करते हैं । वज्ञों को निर्विध्न सफलता एवं उनके विस्तार के लिए हम आपको यज्ञशाला में स्थापित करते हैं ॥२३॥

#### २६९. मूर्धानं दिवोऽअरतिं पृथिव्या वैश्वानरमृत ऽ आ जातमग्निम्। कविर्थः सम्राज-मतिथिं जनानामासन्नापात्रं जनयन्त देवाः ॥२४॥

आकाश के मूर्द्धा माग में प्रकाशित, तेजस्वों सूर्य की भाँति पृथ्वी पर प्रतिष्ठा-प्राप्त, विश्व के आश्रय, त्रिकालञ्च, मूर्धन्य, तेजस्वी, श्रेष्ठ गुणों से प्रकाशित, सम्माननीय अतिधिरूप यज्ञाग्नि को याजकों ने अरणियों द्वारा प्रकट किया ॥२४ ॥

२७०. उपयामगृहीतोसि धुवोसि धुवक्षितिर्धुवाणां धुवतमोच्युतानामच्युत- क्षित्तमऽएष ते योनिर्वेश्वानराय त्वा। धुवं धुवेण मनसा वाचा सोममवनयामि। अथा न ऽ इन्द्र इद्विशोसपत्नाः समनसस्करत् ॥२५॥

नियमपूर्वक ग्रहण किये गये हे सोमदेव ! अपने स्थान से कभी विचलित न होने वाले, स्थिर रहने वालों में अग्रगण्य, आप स्थिर निवास वाले 'धुव' नाम से विख्यात हैं । स्थिर चित्त वाले हम याजक, आपको कल्याणकारी देयताओं की सन्तुष्टि के लिए, यज्ञशाला में स्थापित करते हैं । इन्द्रदेव शत्रुओं का विनाश करते हुए हमारी सन्तानों को सद्बुद्धि प्रदान करें ॥२५॥

२७१. यस्ते द्रप्सः स्कन्दति यस्तेऽअध्य शुर्ग्रावच्युतो धिषणयोरूपस्थात् । अध्वयोंर्वा परि वा यः पवित्रात्ते ते जुहोमि मनसा वषट्कृतध्य स्वाहा देवानामुक्त्रमणमसि ॥२६ ॥

देवों को सर्वोच्च पद प्रदान करने वाले हे सोमदेव! आपके रस का जो अश पत्थरों द्वारा कुचलते, निचोड़ते, छानते एवं पात्र में डालते समय पृथ्वी पर गिर जाता है या जो अध्वर्य के पास शेष रहता है, उस सबको संकल्प शक्ति द्वारा एकत्रित कर अग्न को समर्पित करते हैं, आप देवशक्तियों को ऊर्ध्वगति देने वाले के समान हैं ॥२६ ॥ २७२. प्राणाय में वचौंदा वर्चसे पवस्व व्यानाय में वचौंदा वर्चसे पवस्वोदानाय में वचौंदा वर्चसे पवस्व श्रोत्राय में वचौंदा वर्चसे पवस्व श्रोत्राय में वचौंदा वर्चसे पवस्व श्रोत्राय में वचौंदा वर्चसे पवस्व चक्क्ष्म प्रवास वर्चसे पवस्व श्रोत्राय में वचौंदा वर्चसे पवस्व चक्क्षम्याँ में वचौंदा वर्चसे पवस्व श्रोत्राय में वचौंदा वर्चसे पवस्व चक्क्षम्याँ में वचौंदा वर्चसे पवस्व श्रोत्राय में वचौंदा वर्चसे पवस्व चक्क्षम्याँ में वचौंदा वर्चसे पवस्व स्व

सोग को बारण करने वाले पात्र को लहुए काके कहा जाता है-

हे पात्र ! आप दिव्य प्रकाश को धारण करने वाले वर्चस्वी हैं । हमारे प्राण वायु उदान वायु एवं व्यान वायु को तेज प्रदान करें । हे देव ! आप हमारे मन, वाणी एवं कर्म में तेजस्विता की स्थापना का उपाय करें । तेजस्विता प्रदान करने वालों में अग्रणी हे देव ! हमारे नेजों एवं कर्णेन्द्रियों को दिव्यशक्ति से सम्पन्न बनाएँ ॥२७ ॥

२७३. आत्मने मे वर्चोंदा वर्चसे पवस्वौजसे मे वर्चोंदा वर्चसे पवस्वायुषे मे वर्चोंदा वर्चसे पवस्व विश्वाभ्यो मे प्रजाम्यो वर्चोंदसौ वर्चसे पवेद्याम् ॥२८ ॥

हे वर्चस् (तेजस्विता) प्रदान करने वाले ! हमारी आत्मा में वर्चस् जाप्रत् करें, हमारे ओज में वर्चस् जाप्रत् करें, हमारे आयुष्य में वर्चस् जाप्रत् करें । हे तेजस्वी ग्रह (उपकरण) ! पृथ्वी के समस्त प्राणियों एवं प्रजाओं को तेज प्रदान करने की कृपा करें ॥२८॥

२७४. कोसि कतमोसि कस्यासि को नामासि। यस्य ते नामामन्महि यं त्वा सोमेनातीतुपाम। भूर्भुवः स्वः सुप्रजाः प्रजाभिः स्यार्थः सुवीरो वीरैः सुपोषः पोषैः॥

इस कविडका में ऋषियों का व्यापक दृष्टिकोण प्रकट होता है। सोम पात्र के रूप में यहास्वस पर स्थापित होण कलज़ को वे मूर्णुक स्व: में फैले विद्यापत का प्रतीक- प्रतिनिधि मानते हैं। इस विश्व पात्र को सोम (पोषक तत्व) से परिपूर्ण रखना यहां का अरेप य हैं — हे सोम पात्र ! आप कौन हैं ? किससे सम्बन्धित हैं ? किस क्रम में आपका क्या नाम है ? आपका परिचय क्या है ? जिसे जानकर हम आपको सोमरस से परिपूर्ण कर सकें । पृथ्वी, अन्तरिक्ष और द्युलोक में, अग्नि, वायु एवं सूर्य के रूप में व्याप्त (हे देव !) आप हमें वीर, पराक्रमी एवं वैभव-सम्पन्न सन्तानें प्रदान करें ॥२९ ॥

२७५. उपयामगृहीतोसि मधवे त्वोपयामगृहीतोसि माधवाय त्वोपयामगृहीतोसि शुक्राय त्वोपयामगृहीतोसि शुचये त्वोपयामगृहीतोसि नभसे त्वोपयामगृहीतोसि नभस्याय त्वोपयामगृहीतोसीषे त्वोपयामगृहीतोस्यूर्जे त्वोपयामगृहीतोसि सहसे त्वोपयामगृहीतोसि सहस्याय त्वोपयामगृहीतोसि तपसे त्वोपयामगृहीतोसि तपस्याय त्वोपयामगृहीतोस्य १७ हसस्पतये त्वा ॥३०॥

इस कण्डिका में १२ मार्सो तथा तेरहवें युरुवोत्तम मास को ऋतु पात्र के रूप में त्रह्म करके उनकी तुष्टि-पुष्टि के लिए सोम को बारण करके नियोजित करने का संकल्प किया गया है —

हे ऋतुग्रह ! आप नियमानुसार प्रहण किये गये हैं । हम आपको चैत्र, वैशाख, ज्येष्ट, आपाढ़, श्रावण भाद्रपद, आश्विन, कार्तिक, मार्गशीर्थ, पौष, माघ, फाल्युन एवं पुरुषोत्तम आदि (तेरह) मासों की सन्तुष्टि के निमित्त मर्यादाओं के अनुरूप नियुक्त करते हैं ॥३० ॥

२७६. इन्द्राग्नीऽआ गतर्थः सुतं गीर्धिर्नभो वरेण्यम् । अस्य पातं थियेषिता। उपयामगृहीतोसीन्द्राग्निभ्यां त्वैष ते योनिरिन्द्राग्निभ्यां त्वा ॥३१॥

पात्र में ग्रहण किये गये हे सोंग ! इन्द्र और अग्निदेव को तृष्ति तथा प्रसन्नता के निमित्त, आप अपने इस (यज्ञशाला में) सुनिश्चित आसन पर स्थिर हो । हे इन्द्रदेव ! हे अग्निदेव ! याजकों की उत्तम वाणियों द्वारा की गई स्तृतियों से प्रसन्न होकर, सोमधान के लिए यज्ञशाला में प्रधारें और अपना भाग बहुण करें ॥३१ ॥

२७७. आ घा येऽअग्निमिन्यते स्तृणन्ति बर्हिरानुषक् । येषामिन्द्रो युवा सखा। उपयामगृहीतोस्यग्नीन्द्राभ्यां त्वैष ते योनिरग्नीन्द्राभ्यां त्वा ॥३२॥

इन्द्र और अग्निदेव की सन्तुष्टि के लिए विधिपूर्वक बहण किये गये, हे सोम ग्रह ! यज्ञशाला में आपका यह स्थान सुनिश्चित है, आसन ग्रहण करें । तेजस्वी इन्द्रदेव जिनके मित्र हैं, जो समिधाओं से अग्नि को प्रदीप्त कर आहुतियाँ प्रदान करते हैं, हे कलशस्य सोम ! उन (याजकों ) के यज्ञ को आप सफल बनाएँ ॥३२ ॥

२७८. ओमासश्चर्षणीघृतो विश्वे देवासऽआगत । दाश्चाध्ध्र्सो दाशुषः सुतम् । उपयामगृहीतोसि विश्वेभ्यस्त्वा देवेभ्यऽएष ते योनिर्विश्वेभ्यस्त्वा देवेभ्यः ॥३३ ॥

याजकों का पोषण एवं उनकी रक्षा करने वाले हे विश्वेदेवा (विश्व संचालक देवताओ) ! साधकों के आबाहन पर आप सोमपान करने के लिए यज्ञशाला में आएं । हे यह (सोमरस पूरित पात्र) ! विश्वेदेवों को तृष्ति के लिये आप नियमानुसार ग्रहण (तैयार) किये गये हैं । यह आपका सुनिश्चित स्थान है । समस्त देवताओं की संतुष्टि के लिये आप यहाँ स्थिर हों ॥33 ॥

२७९. विश्वे देवास ऽआगत शृणुता म इम्छंहवम् । एदं बर्हिर्निषीदत । उपयामगृहीतोसि विश्वेभ्यस्त्वा देवेभ्य ऽ एष ते योनिर्विश्वेभ्यस्त्वा देवेभ्यः ॥३४॥

हमारी स्तुतियों से प्रसन्न हुए है विश्वदेवा ! हमारे आवाहन पर आप यज्ञशाला में आएँ और यह पवित्र आसन महण करें । हे मह (पात्र) ! आपको सभी देवताओं की तृष्ति तथा प्रसन्नत: के लिए महण किया गया है । यह आपका निश्चित स्थान है । हम आपको देवताओं की प्रसन्नता के लिए यहाँ स्थापित करते हैं ॥३४ ॥ २८०. इन्द्र मरुत्वऽइह पाहि सोमं यथा शार्यातेऽअपिबः सुतस्य। तव प्रणीती तव शूर शर्मन्ना विवासन्ति कवयः सुयज्ञाः। उपयामगृहीतोसीन्द्राय त्वा मरुत्वत ऽएष ते योनिरिन्द्राय त्वा मरुत्वते ॥३५॥

मरुद्गणों के साथ निवास करने वाले हे इन्द्र ! नीतिवान् दूरदर्शी, सत्कर्मरत, नैष्ठिक याजक आपकी उपासना कर रहे हैं । शर्यात• के यह में पिये गये सोमरस की भौति इस यह में पधारें और सोम पीकर तृप्त हों । हे ग्रह (पात्र में स्थित सोम) ! मरुतों सहित इन्द्रदेव की प्रसन्नता के लिए आपको विधिपूर्वक तैयार (ग्रह्मण) किया गया है । यह आपका स्थान है, मरुत्वान् इन्द्र की तृष्ति के लिए यहाँ स्थिर हो ॥३५ ॥

[ •ऋ०१.११२.७ में शर्यात अखिनों का कोई क्या-पात्र है । जत० बा० ४.१.५.२ और जै० झा० ३.१२०-१२२ में शर्यात की कवा आती है । जैमिनीय उपनिषद् बाह्मण ४.७.१, ४.८.३ में ज्ञर्यात एक यज्ञकर्ता के रूप में प्रस्तुत हुए हैं ।]

२८१. मरुत्वन्तं वृषभं वावृधानमकवारि दिव्य ॐ शासमिन्द्रम् । विश्वासाहमवसे नूतनायोग्रॐ सहोदामिह तॐ हुवेम । उपयामगृहीतोसीन्द्राय त्वा मरुत्वत ऽएष ते योनिरिन्द्राय त्वा मरुत्वते । उपयामगृहीतोसि मरुतां त्वौजसे ॥३६ ॥

साधकगण अपनी रक्षा के निमित्त दिव्यशक्ति से सम्पन्न ऐश्वर्य एवं पराक्रम प्रदान करने वाले, जल की वर्षा करने वाले इन्द्रदेव का मरुद्गणों के साथ आवाहन करते हैं। हे बले (पात्रो)! आपको मरूद्गणों सहित इन्द्रदेव की तृष्ति के लिए, नियमानुसार ग्रहण किया गया है। यह आपका मूल स्थान है, मरुतों को बल एवं प्रसन्नता प्रदान करने के लिए आपको यहाँ स्थापित करते हैं ॥३६॥

२८२. सजोषा ऽइन्द्र सगणो मरुद्धिः सोमं पिब वृत्रहा शूर विद्वान् । जहि शत्रूँ२ऽरप मुधो नुदस्वाधाभयं कृणुहि विश्वतो नः । उपयामगृहीतोसीन्द्राय त्वा मरुत्वत ऽएष ते योनिरिन्द्राय त्वा मरुत्वते ।।३७ ॥

वृत्र नामक राक्षस को मारने वाले हे इन्द्रदेव ! मरूद्गणों सहित आप इस यज्ञ में पधारें तथा सोमरस पीकर सन्तुष्ट हों । आप हमारे शत्रुओं को दूर कर उन्हें नष्ट करके हमें निर्धयता प्रदान करें । हे यह (पात्र) ! आप इन्द्रदेव की प्रसन्नता के लिए नियमानुसार यहण किये गये हैं । यही आपका निश्चित स्थान है । मरुतों सहित इन्द्रदेव की प्रसन्नता के लिए आपको स्थापित करते हैं ॥३७ ॥

२८३. मरुत्वाँ२ऽइन्द्र वृषधो रणाय पिबा सोममनुष्वधं मदाय। आसिञ्चस्व जठरे मध्वऽऊर्मि त्वर्थशाजासि प्रतिपत्सुतानाम्। उपयामगृहीतोसीन्द्राय त्वा मरुत्वतऽएष ते योनिरिन्द्राय त्वा मरुत्वते ॥३८॥

जल को वर्षा द्वारा याजकों को धन-धान्य प्रदान करने वाले हे मरुत्वान् इन्द्रदेव ! अपनी प्रसन्नता के लिए तृष्तिदायक सोम का पान करें और दुराचारियों से युद्ध करें । इस पोषक मधुर सोमरस को पेट भरकर पिएँ । विधिपूर्वक तैयार किये गये सोमरस के आप स्वामी हैं । हे ग्रह (पात्र) ! मरुतों सहित इन्द्रदेव की प्रसन्नता के लिए आपको ग्रहण किया गया है । यह आपका आन्नय स्थल है, यहाँ आपको स्थापित करते हैं ॥३८ ॥

२८४. महाँ२ऽइन्द्रो नृवदा चर्षणिप्राऽउत द्विवर्हा ऽअमिनः सहोभिः। अस्मद्र्यग्वावृधे वीर्यायोरुः पृथुः सुकृतः कर्तृभिर्भृत्। उपयामगृहीतोसि महेन्द्राय त्वैष ते योनिर्महेन्द्राय त्वा।

अद्वितीय शौर्यवान्, यज्ञों का विस्तार करने वाले, हे इन्द्र ! प्रजा की मनोकामनाएँ पूर्ण करने वाले राजा की भाँति, आप याजकों को ऐश्वर्य प्रदान कर, उनको इच्छाएँ पूर्ण करे । याजकों द्वारा सम्मानित हे इन्द्र ! आप उन्हें बलवान् बनायें । हे ग्रह ! नियमपूर्वक ग्रहण किये गये आपको महान् इन्द्रदेव की तृप्ति तथा प्रसन्नता के लिए नियुक्त करते हैं । यही आपका स्थान हैं ॥३९ ॥

#### २८५. महाँ२ऽइन्द्रो य ऽओजसा पर्जन्यो वृष्टिमाँ२ ऽइव । स्तोमैर्वत्सस्य वायुधे । उपयामगृहीतोसि महेन्द्राय त्वैष ते योनिमहिन्द्राय त्वा ॥४० ॥

जल के रूप में प्राण-पर्जन्य की वर्षा करने वाले, विशाल मेघों के समान, हे महान् तेजस्वी इन्द्रदेव ! आप साथकों की स्तुति से प्रसन्न होकर सुखों की वर्षा करते हैं । हे पाहेन्द्र ग्रह (इन्द्र के निमित्त नियुक्त सोम पात्र) ! नियमानुसार सत्पात्र में ग्रहण किये गये आपको महान् इन्द्रदेव की तृष्ति के लिए नियुक्त करते हैं, यही स्थान आपके लिए सुनिश्चित है ॥४० ॥

#### २८६. उदु त्यं जातवेदसं देवं वहन्ति केतवः । दृशे विश्वाय सूर्य छ स्वाहा ॥४१ ॥

चराचर जगत् को अपनी दिव्य रश्मियों से प्रकाशित करने वाले जो सूर्यदेव प्राणिमात्र को पदार्थों का ज्ञान कराने के लिए, ऊपर से अपनी किरणों को विखेरते हैं, उन्हीं के लिए यह आहुति समर्पित है ॥४९ ॥

### २८७. चित्रं देवानामुदगादनीकं चक्षुर्मित्रस्य वरुणस्याग्नेः । आप्रा द्यावापृथिवी अन्तरिक्ष छं सूर्यऽआत्मा जगतस्तस्थुच्छ स्वाहा ॥४२॥

मित्र, वरुण और अग्नि आदि देवताओं के नेत्ररूप, स्वावर और जंगम जगत् के आत्मारूप जो सूर्यदेव अपनी दिव्य (प्रकाश) किरणों से पृथ्वी, अन्तरिश्व एवं चुलोक को तेजस्विता प्रदान करते हैं; उन्हीं देव के लिए यह आहुति समर्पित है ॥४२ ॥

#### २८८. अग्ने नय सुपथा रायेऽअस्मान्विश्वानि देव वयुनानि विद्वान्। युयोध्यस्मज्जुहुराणमेनो मूर्यिष्ठां ते नम उक्तिं विधेम स्वाहा ॥४३॥

प्रगति के सभी मार्गो (विधियों ) को जानने वाले हे अग्निदेव ! आप ऐश्वर्य की कामना करने वाले (हम) याजकों को श्रेष्ठ मार्ग पर ले चले । सत्कर्म में बाधक पाप-वृत्तियों को हमसे दूर करें । हम नम्रतापूर्वक स्तुति करते हुए आपको हवि प्रदान कर रहे हैं ॥४३ ॥

#### २८९. अयं नोऽअग्निर्वरिवस्कृणोत्वयं मृद्यः पुरऽएतु प्रधिन्दन् । अयं वाजाञ्जयतु वाजसातावय थंः शत्रूञ्जयतु जर्ह्रषाणः स्वाहा ॥४४॥

यह अग्निदेव, हमारे शतुओं को युद्ध के मैदान में खिल-भित्र करके, उन्हें परास्त करते हुए, उनके द्वारा (शतुओं द्वारा) जमा किया गया धन-धान्य, हमें प्रदान करें । शतुओं को पराजित करने वाले अग्निदेव के लिए यह आहुति समर्पित करते हैं ॥४४ ॥

#### २९०. रूपेण वो रूपमध्यागां तुथो वो विश्ववेदा विभजतु । ऋतस्य पथा प्रेत चन्द्रदक्षिणा वि स्वः पश्य व्यन्तरिक्षं यतस्य सदस्यैः ॥४५ ॥

हे दक्षिणे (श्रद्धापूर्वेक यत्रकर्ताओं के लिए समर्पित धनादि) ! घली-धाँति हम आपके स्वरूप को जान चुके हैं, सर्वद्रष्टा प्रजापित आपको ऋत्विजों के लिए विधिपूर्वक वितरित करें । आपको प्राप्त कर हम सत्यमार्ग के अनुगामी बनें तथा सूर्यदेव जिस प्रकार अनन्त अन्तरिक्ष का अवलोकन करने में समर्थ हैं, उसी प्रकार हम भी दूरदृष्टि से युक्त हों ॥४५॥

[जिस प्रकार सूर्यदेव सारे विश्व को दृष्टि में रखकर ऊर्जा का वितरण करते हैं, वैसी ही दूरदृष्टि के साथ दक्षिणा में प्राप्त

थनादि का उपयोग कर्त्याणकारी प्रयोजन में किया जाना चाहिए ]

# २९१. ब्राह्मणमद्य विदेयं पितृमन्तं पैतृमत्यमृषिमार्षेयध्यसुधातुदक्षिणम् । अस्मद्राता देवत्रा गच्छत प्रदातारमाविशत ॥४६॥

मन्त्रद्रष्टा, ऐश्वर्यशाली, दिव्यगुण सम्पन्न पिता और पितामह वाले (दीर्घजीवी) प्रसिद्ध ऋषि एवं ब्राह्मणों से हम युक्त हों । उनके पास सम्पूर्ण दक्षिणा एकत्र हो । हे दक्षिणे ! आप ऋत्विजों के पास पहुँचकर देवताओं को सन्तुष्ट करें तथा दानदाता याजकों को अभीष्ट फल प्रदान करें ॥४६ ॥

(ऐसे प्रामाणिक व्यक्तित्व जो स्वयं ची ऋषितुस्य उज्जरण करते हों तथा जिनकी पूर्व पीढ़ियाँ भी लोकहित के लिए ही समर्पित रही हो, उन्हीं के पास दक्षिणा का वन संचित होकर, सुपानों तक पहुँचाकर सार्वक बनाये जाने का

निर्देश दिया गया है ।]

२९२. अग्नये त्वा महां वरुणो ददातु सोमृतत्त्वमशीयायुर्दात्र ऽएधि मयो महां प्रतिग्रहीत्रे रुद्राय त्वा महां वरुणो ददातु सोमृतत्त्वमशीय प्राणो दात्रऽएधि वयो महां प्रतिग्रहीत्रे बृहस्पतये त्वा महां वरुणो ददातु सोमृतत्त्वमशीय त्वग्दात्रऽएधि मयो महां प्रतिग्रहीत्रे यमाय त्वा महां वरुणो ददातु सोमृतत्त्वमशीय हयो दात्रऽएधि वयो महां प्रतिग्रहीत्रे ॥४७॥

हे दक्षिणे ! अग्नि, रुद्र, बृहस्यति और यम आदि विभिन्न देवशक्तियों की अनुकम्या के रूप में आप वरुणदेवता द्वारा हमें प्राप्त हों । आपको प्राप्त करके हम स्वस्थ रहें एवं दीर्घ जीवन प्राप्त करें । आप दान दाताओं को धन-धान्य से परिपूर्ण सुख, ऐश्वर्य एवं दीर्घायुष्य प्रदान करें ॥४७ ॥

(दक्षिणा जिनके अनुसह से प्रान्त हो, उन्हीं के अनुस्थ उसका उपयोग किया बाना चाहिए। तेर्जास्कता वृद्धि (अग्नि) , अनीति दमन (रुद्ध) , प्रान विस्तार (बृहस्पति) एवं अनुशासमें की स्थापना (यग) के निमित्त ही दक्षिणा का नियोजन हो। वरुण देव (जल के देवता) के हारा प्रान्ति का अध्याप ब्रद्ध के आबार पर प्राप्त होना है।]

२९३. कोदात्कस्मा ऽ अद्गत्कामोदात्कामायादात् । कामो दाता कामः प्रतिग्रहीता कामैतत्ते ॥४८॥

कौन (दक्षिणा) देता है ? किसके लिए (दक्षिणा) देता है ? कामनाएँ ही दान देने के लिए प्रेरित करती हैं, कामनाओं को ही दान दिया जाता है तथा कामनाएँ ही दान लेती हैं । यहाँ कामनाएँ ही सब कुछ हैं ॥४८ ॥

[ जैसी कामनाएँ होंगी, वैसा कर्म होगा, इसलिए यह करने तथा उसके प्रवास के विस्तार के लिए यहीय कामनाएँ ही अभीष्ट हैं।]

# —ऋषि, देवता, छन्द-विवरण—

ऋषि— गोतम १-६ । वसिष्ठ ७ । मधुच्छन्दा ८,३३ । गृत्समद ९,३४ । त्रसदस्यु १० । मेधातिथि ११ । अवत्सार काश्यप १२-१५ । वेन १६-१८ परुच्छेप १९-२३ । भरद्वाज २४-२५, ३९ । देवश्रवा २६-३० । विश्वामित्र ३१,३५-३८ । त्रिशोक ३२ । वत्स ४० । प्रस्कण्व ४१ । कुत्स आंगिरस ४२,४५-४८ । अगस्त्य ४३,४४ ।

देवता—प्राण १। लिंगोक्त, सोम २। उपासु, देवगण, सोमांसु, ग्रह, उपासु-सवन ३। इन्द्र ४। मधवा ५। उपांसु, देवगण, ग्रह ६। वायु ७। इन्द्र-वायु ८। मित्रावरुण ९-१०। अश्विनीकुमार ११। विश्वेदेवा १२, १९, २१, ३३-३४। सुक्र, आभिचारिक, सकल १३। सोम, इन्द्र १४। इन्द्र, लिंगोक्त १५। वेन १६। सोम, आभिचारिक, सुक्र-मन्थी, दक्षिणोक्तरवेदिका-श्रोणी १७। मन्थी, आभिचारिक, सकल १८। आग्रयण लिंगोक्त२०। ग्रह लिंगोक्त २२-२३, ३०। वैश्वानर २४। धुन्द इन्द्र २५। सोम, वात्वाल२६। उपांसुसवन आदि लिंगोक्त २७। आग्रयण आदि लिंगोक्त २८। प्रजापित २९। इन्द्र-अग्नि ३१। अग्नि-इन्द्र ३२। इन्द्रामरुत् ३५-३८। महेन्द्र ३९-४०। सूर्य ४१-४२। अग्नि ४३-४४। दक्षिणा ४५। लिंगोक्त ४६-४८।

छन्द—निवृत आर्षी अनुष्ट् १ । निवृत् आर्षी पंक्ति १ । विराद् बाह्री जगती ३ । आर्षी उष्णिक् ४,४८ । आर्षी पंक्ति ५ । पुरिक् त्रिष्ट्रप् ६ । निवृत् जगती ७ । आर्षी गायत्री, आर्षी स्वराद् गायत्री ८ । आर्षी गायत्री, आसुरी गायत्री ९ । बाह्री वृहती १० । त्राह्मी उष्णिक् ११ । निवृत् आर्षी जगती, पंक्ति १२ । निवृत् आर्षी त्रिष्ट्रप् प्राजापत्या गायत्री १३ । विराद् जगती १४ । निवृत् बाह्री अनुष्ट्रप् १५ । निवृत् आर्षी त्रिष्ट्रप् प्राजापत्या गायत्री १८ । पुरिक् आर्षी पंक्ति १९ । निवृत् आर्षी जगती २० । स्वराद् बाह्मी त्रिष्ट्रप् याजुषी जगती २१ । विराद् बाह्मी त्रिष्ट्रप् २२ । अनुष्ट्रप् प्राजापत्या अनुष्ट्रप् स्वराद साम्नी अनुष्ट्रप् पुरिक् आर्ची गायत्री, पुरिक् साम्नी अनुष्ट्रप् २३ । आर्षी त्रिष्ट्रप् २४, ३१ । याजुषी अनुष्ट्रप् (दो) विराद् आर्षी वृहती २५ । स्वराद् बाह्मी वृहती २६ । (तीन) आसुरी अनुष्ट्रप् (दो) आसुरी उष्णिक् साम्नी गायत्री, आसुरी गायत्री १७ । बाह्मी वृहती २८ । आर्ची पंक्ति, पुरिक् साम्नी पंक्ति २९ । (छः) साम्नी गायत्री, (चार) आसुरी अनुष्ट्रप् (दो) याजुषी पंक्ति, आसुरी उष्णिक् ३० । आर्षी गायत्री, कार्ची विराद् आर्ची त्रिष्ट्रप् विराद आर्ची त्रिष्ट्रप् विराद आर्ची पंक्ति ३५ । विराद् आर्ची त्रिष्ट्रप् विराद आर्ची गायत्री ४१ । पुरिक् आर्ची त्रिष्ट्रप् विराद अर्ची गायत्री ४१ । पुरिक् आर्ची त्रिष्ट्रप् विराद जगती ४५ । पुरिक् प्राजापत्या जगती, स्वराद प्राजापत्या जगती, निवृत् आर्ची जगती, विराद आर्ची जगती ४७ ।

# ॥ इति सप्तमोऽध्यायः ॥



# ॥ अथाष्ट्रमोऽध्याय:॥

२९४. उपयामगृहीतोस्यादित्येभ्यस्त्वा । विष्ण ऽ उरुगायैष ते सोबस्त छै रक्षस्व मा त्वा दभन् ॥१ ॥

हे सोम ! आप उपयाम-पात्र में ब्रहण करने योग्य हैं । आदित्यों के सद्श तेजस्विता के लिए आपको हम ब्रहण करते हैं । महान् स्तोत्रों से सुशोभित हे विष्णों ! यह सोमरस आप के प्रति समर्पित हैं । आप इस सोमरस को रक्षित करें । शत्रु आपका दमन न करने पाएँ ॥१ ॥

२९५. कदा चन स्तरीरसि नेन्द्र सञ्चसि दाशुषे । उपोपेन्नु मधवन् मूयऽ इन्नु ते दानन्देवस्य पृच्यतऽ आदित्येभ्यस्त्वा ॥२ ॥

हे इन्द्रदेव ! आप हिसक प्रवृत्ति से सर्वधा रहित हैं । यजमान द्वारा प्रदत्त हविष्य को अति निकट के स्थान से प्रहण करते हैं । हे श्रेष्ठ ऐश्वर्यसम्पन्न इन्द्रदेव । याजक द्वारा प्रदत्त हवि के प्रतिदान स्वरूप आपका दान सम्पन्नता बढ़ाने वाला होता है । हे इन्द्रदेव ! हम आदित्यों के स्नेह भाव के लिए आपकी स्तृति करते हैं ॥२ ॥

२९६.कदा चन प्र युच्छस्युभे नि पासि जन्मनी। तुरीयादित्य सवनं तऽ इन्द्रियमातस्थावमृतन्दिव्यादित्येभ्यस्त्वा॥३॥

हे आदित्य ! आप आलस्य, प्रमादादि से सर्वंचा रहित हैं । आप देवों एवं मानवों-दोनों को ही श्रेष्ठ रीति से संरक्षित करते हैं । आपकी जो शक्ति-सामर्थ्य, छल-छच से रहित, अविनाशों और दिव्य आनन्दप्रद है, वह सूर्य मण्डल में स्थापित है । हे आदित्यपह (पात्र) ! हम आदित्य देव की प्रसन्नता हेतु आपको ग्रहण करते हैं ॥३ ॥ २९७. यज्ञो देवानां प्रत्येति सुम्नमादित्यासो भवता मृडयन्तः । आ वोर्वाची सुमतिर्ववृत्यादथ्छे हो श्चिद्या विरवोवित्तरासदादित्येष्यस्त्वा ॥४ ॥

देवताओं के सुख के निमत यह यज्ञ है, अतएव हे आदित्यगण ! आप हम सबके लिए कल्याणकारी हों। आपकी शुभ संकल्पयुक्त मति हमें उपलब्ध हो। पापात्माओं की जो बुद्धि धनोपार्जन में संलग्न है, वह भी हमारे अनुकूल हो (यज्ञीय भाव उनमें भी जागे)। हे सोम ! आदित्यों की प्रसन्नता के लिए हम आपको ग्रहण करते हैं ॥४॥

२९८. विवस्वन्नादित्यैष ते सोमपीथस्तस्मिन् मत्स्व । श्रदस्मै नरो वचसे दघातन यदाशीर्दा दम्पती वाममश्नुतः । पुमान् पुत्रो जायते विन्दते वस्वद्या विश्वाहारपऽ एघते गृहे ॥५ ॥

हे आदित्य ! आप अज्ञानरूपी अन्धकार के विनाश के निमित्त कारण हैं । पात्र में स्थित सोमरस आपके सेवन योग्य है । इससे (सोमरस सेवन से) आप सब प्रकार से प्रसत्रवित रहें । हे पुरुषार्थी मनुष्यो ! तुम अपनी वाणी में सुसंस्कारिता को धारण करो । जब गृहस्थाश्रम में दम्पती धर्मीचरण का निर्वाह करते हैं, तभी पावन-सुसंस्कारवान् पुत्र उत्पन्न होते हैं और नित्य ही समृद्धि को प्राप्त होकर, वे दुष्कर्मों और ऋणादि से निवृत्त रहते हुए श्रेष्ठ गृह में निवास करते हैं ॥५ ॥

#### २९९. वाममद्य सिवतर्वाममु श्वो दिवे दिवे वाममस्मध्य छ सावी: । वामस्य हि क्षयस्य देव भूरेरया श्रिया वामभाज: स्याम ॥६॥

हे सर्व उत्पादक सवितादेव ! आज हमारे लिए श्रेष्ठ सुखों को प्रदान करें और अगला दिवस भी श्रेष्ठ सुख प्रदायक हो । इस प्रकार प्रतिदिन उत्तम सुखों को प्रदान करें । हे दिव्यगुण सम्पन्न देव ! हम निश्चित ही श्रेष्ठ-वैभव सम्पन्न गृह में निवास करने वाले, श्रेष्ठ बुद्धि से, सभी श्रेष्ठ सुखों का उपभोग करने में समर्थ हों ॥६ ॥

#### ३००. उपयामगृष्टीतोसि सावित्रोसि चनोबाञ्चनोबाऽ असि चनो मयि बेहि। जिन्व यज्ञं जिन्व यज्ञपति भगाय देवाय त्वा सवित्रे ॥७॥

हे सोम ! आप उपयाम-पात्र में सेवन करने योग्य हैं । आप सवितादेव से सम्बन्धित अन्न को संबर्द्धित करने में समर्च हैं । अतः हमें अन्न प्रदान करें । आप यज्ञ और यज्ञपति को पूर्णता प्रदान करें । हम सम्पूर्ण वैभवादि से युक्त, सर्वप्रेरक सवितादेव के लिए आपको प्रहण करते हैं ॥७ ॥

#### ३०१. उपयामगृहीतोसि सुशर्मासि सुप्रतिष्ठानो बृहदुक्षाय नमः । विश्वेभ्यस्त्वा देवेभ्यऽ एव ते योनिर्विश्वेभ्यस्त्वा देवेभ्यः ॥८॥

है स्त्रेम । आप श्रेष्ठ नियमानुशासन से सम्बद्ध हैं, श्रेष्ठ मुखप्रद गृह से युक्त हैं, अति महत्त्वपूर्ण कर्तव्य के निर्माह में सक्षम हैं, ऐसे आपको हमारा नमन है । जगत् सृजेता और बहुसेचन-गुणसम्पन्न प्रजापति के लिए यह अन्न अर्पित है । हम आपको विश्वेदेवा की प्रसन्नता के लिए स्वापित करते हैं ॥८ ।।

### ३०२. उपयामगृहीतोसि बृहस्पतिसुतस्य देव सोम तऽ इन्दोरिन्द्रियावतः पत्नीवतो प्रहाँ२ ऋष्यासम् । अहं परस्तादहमवस्ताद्यदन्तरिक्षं तदु मे पिताभूत् । अहथ् सूर्यमुभयतो ददर्शाहं देवानां परमं गुहा यत् ॥९॥

है दिव्य सोम ! आप उपयाम- पात्र ( मर्यादापूर्वक रहने वाले सुपात्रों ) में ग्रहण करने योग्य हैं । अतएव ब्रह्मनिष्ठ ऋत्विजों द्वारा प्रेरित हुए आपको एवं मधुरता प्रधान शक्ति को-प्रहों ( प्रहपात्रों ) को हम धर्मपत्नी के साथ समृद्ध करते हैं । हम आत्मरूप होकर उच्च स्थान और भूमि पर विस्तार पाएँ । अन्तरिक्ष, पिता के सदश हमारा पालक है । हम सूर्य के दोनों ओर (पदार्थ-परक स्थूलपक्ष तथा वेतना-परक सूक्ष्मपक्ष) से दर्शन करें और सर्वोत्कृष्ट जो इदयरूपी गुहा अत्यन्त गोपनीय है अथवा वेदजों के इदय में जो परम तत्व-ज्ञान है, उसका भी हम दर्शन करने में सक्षम हों ॥९ ॥

#### ३०३. अग्ना३इ पत्नीवन्त्सजूर्देवेन त्वच्टा सोमं पिब स्वाहा । प्रजापतिर्वृषासि रेतोघा रेतो मयि बेहि प्रजापतेस्ते वृष्णो रेतोघसो रेतोघामशीय ॥१०॥

है अमें !त्वष्टादेव के समान आप सपत्नोंक प्रेमपूर्वक सोमपान करें, ये आहुतियाँ आपके प्रति समर्पित हैं। है उद्गाता !आप तेजस्वी वीर्य को धारण करने में और संतान-पालन में सक्षम है, अतः हममें वीर्य (पराक्रम) की स्थापना करें। ऐसे गुणों से युक्त आपके साजिध्य से हम शक्तिवान, अति पराक्रमशाली सुसंतित से युक्त हो ॥१०॥ ३०४. उपयामगृहीतोसि हरिरसि हारियोजनो हरिष्यां त्वा। हर्योधीना स्थ सहसोमा ऽइन्द्राय ॥११॥

है सोम ! आप उपयाम- पात्र में बहणीय हैं । आप हरितवर्णी रसरूप हैं । ऋग्वेद और सामवेद की स्तुति हेतु आपको धारण करते हैं । आपको इन्द्र के रब के दोनों अश्वों के लिए नियोजित करते हैं । हे सोम से युक्त धान्य ! आप इन्द्रदेव के दोनों हर्याश्वों ( हरितवर्णी अश्वों ) के लिए बहण करने योग्य हैं ॥११ ॥

### ३०५. यस्ते अश्वसनिर्मक्षो यो गोसनिस्तस्य तऽ इष्टयजुष स्तुतस्तोमस्य शस्तोक्थस्योपहृतस्योपहृतो भक्षयामि ॥१२॥

है सोमसिक्त धान्य ! यजुर्वेद के मंत्रों से जिसकी कामना की गयी है, ऋक् मंत्रों से स्तुत्य तथा साम के स्तोत्रों द्वारा संवर्द्धित आपका सेवन अशों और गौओं को भी प्रेरणा देने में समर्थ है । आपके सेवन से प्राप्त होने वाले अभीष्ट फल की इच्छा से युक्त हम आपका सादर सेवन करते हैं ॥१२॥

३०६. देवकृतस्यैनसोवयजनमसि मनुष्यकृतस्यैनसोवयजनमसि पितृकृतस्यैनसो-वयजनमस्यात्मकृतस्यैनसोवयजनमस्येनसऽ एनसोवयजनमसि । यच्चाहमेनो विद्वाँश्चकार यच्चाविद्वाँस्तस्य सर्वस्यैनसोवयजनमसि ॥१३॥

(यज्ञ शाकल्य को सम्बोधित करते हुए कहते हैं () आप देवताओं के प्रति (यज्ञादि कमों की उपेक्षा के कारण) हुए पापों को दूर करने वाले हैं । मनुष्यों के प्रति ईर्ष्या, देश, निन्दादि स्वभावगत दोषों के कारण हुए पापों को हटाने वाले हैं । पितरजनों के प्रति ( ब्राट्ड-तर्पण आदि कमों से रहित) हमारे पापों का शमन करने वाले हैं, आत्मा के प्रति आत्मधाती (आत्मा की आवाज को दज्जकर, हुए) पापों से मुक्त करने वाले हैं । आप प्रथम अपराध तथा दूसरे अपराध जन्य पापों का निवारण करने वाले हैं । जो जान बृझकर और नासमझीवश अपराध कर्म हमसे हुए हैं, उन सभी पापों का निवारण करने में आप सक्षम हैं, अतः हमें सम्पूर्ण पापों से विमुक्त करें ॥१३

३०७. सं वर्चसा पयसा सं तनुभिरगन्महि मनसा सर्थः शिवेन । त्वष्टा सुदत्रो विदधातु रायोनुमार्धु तन्वो यद्विलिष्टम् ॥१४ ॥

हम सब बहातेज से सम्पन्न, दुरधादि रखों से परिपूर्ण, क्षेप्त शरीर और शिवसंकल्पकारी मन से सदा युक्त रहें । श्रेप्त दान-प्रदाता त्वशदेव, हमें ऐसर्य प्रदान करें तथा हमारे शरीर में जो कमी है, उसे भी दूर करें ॥१४॥ ३०८. समिन्द्र णो मनसा नेषि गोभि: सथ्छ सूरिभिर्मधवन्त्सथ्छ स्वस्त्या । सं ब्रह्मणा देवकृतं यदस्ति सं देवानार्थ्ठ सुमतौ यज्ञियानार्थ्ठ स्वाहा ॥१५॥

हे ऐश्वर्यवान् इन्द्रदेव ! हमें श्रेष्ठ मन, गाय आदि पशुओं और ज्ञानीजनों तथा श्रेष्ठ कल्याणकारी भावनाओं से युक्त करें । ज्ञान से प्रेरित दिव्य मानवों द्वारा, जो श्रेष्ठ कर्म सम्पादित होते हैं, उससे हमें जोड़ें । जो सत्कर्म हमें देवताओं के अनुग्रह प्रदान करते हैं, वे यज्ञरूप श्रेष्ठ कर्म, श्रेष्ठ मति के साथ आपके निमित्त समर्पित हो ॥१५ ॥

# ३०९. सं वर्चसा पयसा सं तनूभिरगन्महि मनसा स छै शिवेन । त्वष्टा सुदत्रो विद्यातु रायोनुमार्ष्ट्र तन्वो यद्विलिष्टम् ॥१६ ॥

हम सब लोग सदैव ब्रह्मवर्चस, जल, सुद्द शरीरों और शुध संकल्पकारी पवित्र मन से युक्त रहें । श्रेष्ठ पदार्थों के दाता, सर्वप्रेरक परमात्मा हमें सम्पूर्ण ऐश्वर्य-सम्पदा प्रदान करें और हमारे शरीर में जो विकार हैं, वे सभी दूर हों ॥१६॥

३१०. धाता रातिः सवितेदं जुषन्तां प्रजापतिर्निधिपा देवो अग्निः । त्वष्टा विष्णुः प्रजया संध्रराणा यजमानाय द्रविणं दद्यात स्वाहा ॥१७ ॥

दानशील धाता (विधाता), सर्वोत्पादक सविता, प्रजा के पालक-प्रजापति, देदीप्यमान अग्निदेव, त्वष्टादेव और सर्वव्यापक विष्णुदेव —ये सभी देवगण हमारी आहुति को स्वीकार करें। ये सभी देवता यजमान की सुसंतति से प्रसन्न होकर, उन्हें प्रवुर धन, साधनादि प्रदान करें। हमारी यह आहुति उत्तम रीति से ग्रहण करें ॥१७॥

#### ३११. सुगा वो देवा: सदनाऽ अकर्म यऽ आजग्मेदछं सवनं जुषाणाः । भरमाणा वहमाना हवीछं ष्यस्मे धत्त वसवो वसूनि स्वाहा ॥१८॥

हे देवताओं ! यज्ञ का सेवन करने के लिए आप जो यहाँ पधारे हैं, इसलिए ये स्थान आपके लिए सुगम कर दिए गये हैं । हे सबके आश्रय दाता देवगण ! आप हवियों का उपभोग करते हुए और उनको वहन करते हुए, हमें ऐश्वर्य प्रदान करें — ये आहुतियाँ आपके प्रति समर्पित हैं ॥१८॥

३१२. याँ२ आवहऽ उशतो देव देवाँस्तान् प्रेरय स्वे अग्ने सधस्थे । जक्षिवा छंस: पपिवा छं सश्च विश्वेसुं घर्म छं स्वरातिष्ठतानु स्वाहा ॥१९॥

हे अग्निदेव ! हविष्यात्र की कामना करने वाले जिन देवताओं को आपने आमंत्रित किया है, उन सभी देवताओं को यथास्थान प्रेरित करें हि देवगण !हवियों को ग्रहण करते हुए, सोम पोकर तृप्त हुए आप. इस यज्ञ के पूर्ण होने पर प्राणरक्षक वायुमण्डल या सूर्यमण्डल में आश्रित+ हो, ये आहुतियाँ आपके प्रति समर्पित हैं ॥१९ ॥

(• यमीय कर्मा से प्रकृति चक्र के अनुकुलन में देवशक्तियाँ समर्थे होती है ।)

# ३१३. वयथं हि त्वा प्रयति यज्ञे अस्मिन्नग्ने होतारमवृणीमहीह। ऋबगयाऽ ऋबगुताशमिष्ठाः प्रजानन् यज्ञमुपयाहि विद्यान्स्वाहा ॥२०॥

हे अग्निदेव ! इस स्थल पर, जिस यज्ञ के निमित हमने आपको बुलाया एवं धारण किया, उसं यज्ञ को संचर्धित करते हुए आपने विधिवत् उसे सम्मादित किया । ज्ञान सम्पन्न •आप, यज्ञ को पूर्ण हुआ जानकर अपने स्थान को प्रस्थान करें और इस आहुति को भली प्रकार स्वीकार करें ॥२०॥

[• यक्रान्ति केवल पदार्थ परक कर्जा नहीं है, विचार (इन्टेलिजेना) युक्त चेतन शक्ति है ।]

३१४.देवा गातुविदो गातुं वित्त्वा गातुमित । मनसस्पतः इमं देव यज्ञ थंः स्वाहा वाते थाः ॥

यञ्जीय कर्मों के जाता है देवगण ! आप हमारे यज्ञ में पधारें तथा यज्ञ से संतुष्ट होकर अपने-अपने यन्तव्य स्थान के लिए प्रस्थान करें । है मन के अधिष्याता देव ! इस यज्ञ को श्रेष्ठ ओषधियों से परिपूर्ण करें और वायु का शोधन करें — यह आहुति आपके प्रति समर्पित हैं ॥२१ ॥

३१५. यज्ञ यज्ञं गच्छ यज्ञपति गच्छ स्वां योनि गच्छ स्वाहा । एष ते यज्ञो यज्ञपते सहसूक्तवाक: सर्ववीरस्तं जुषस्व स्वाहा ॥२२॥

हे यद्भदेव ! आप यज्ञ को प्राप्त करें (प्रकृति का सन्तुलन बनाने वाले यद्भीय तंत्र को प्रभावित-पृष्ट करें) और यज्ञ को सम्पन्न करने वाले याजक के पास जाएँ । आप अपने आन्नय स्थान को ओर जाएँ । यह आहुति श्रेष्ट रीति से स्वीकार करें । हे यजमान ! आपका यह यद्ध श्रेष्ठ श्रीत-यद्भों और अनेक वीर पुरुषों से सर्वांगपूर्ण है । आप इसे श्रेष्ट विधि से स्वाहाकार करके सम्पन्न करें ॥२२॥

३१६. माहिर्पूर्मा पृदाकुः । उरुर्छ हि राजा वरुणश्चकार सूर्याय पन्धामन्वेतवा उ । अपदे पादा प्रतिधातवेकरुतापवक्ता हृदयाविधश्चित् । नमो वरुणायाधिष्ठितो वरुणस्य पाशः ॥

अवपृथ स्नान के समय मेखलादि को एक ओर रखते हुए कहा जाता है-

सर्प के समान दुष्ट या अजगर के समान हिंसक न बनें । वरुणदेव (जो सबके द्वारा वरण करने योग्य हैं अथवा जो सबका वरण कर लेते हैं, ऐसे ईंग्रर) ने सूर्यगमन के लिए विस्तृत मार्ग निर्धारित किया है । जहाँ पैर भी ठहर न सके, वे ऐसे अन्तरिक्ष स्थान पर भी चलने के लिए मार्ग विनिर्मित कर देते हैं और वे हदय की पीड़ा का निवारण करने वाले हैं । दुष्टों का दयन करने वाले 'पाश' से युक्त वरुणदेवता को नमस्कार है ॥२३॥

[ ऋषिनण परिचित से कि सूर्य आदि नक्ष्मों के लिए भी बिना किसी ठोस आधार के सुनिश्चित पत्र ईश्वर ने बनाया है, जिस पर वे गतिशील रहते हैं ।]

३१७. अग्नेरनीकमपऽ आ विवेशापां नपात् प्रतिरक्षत्रसुर्यम् । दमेदमे समिधं यक्ष्यग्ने प्रति ते जिह्वा घृतमुच्चरण्यत् स्वाहा ॥२४॥

हे अग्निदेव ! जल को नीचे न गिरने देने वाली अपनी क्षमता को जल में प्रविष्ट करें • । प्रत्येक यज्ञस्थल को विध्नकारी असुरता से संरक्षित करते हुए समिधाओं को बहण करें । हे अग्निदेव ! आपकी ज्वालारूपी जिह्ना घृत धारण करने के लिए प्रेरित हो — यह आहुति अच्छो प्रकार से स्वीकार हो ॥२४॥

[• अस स्वधावतः नीचे की ओर जाता है, ऊर्जा उसे उत्पर उदाए रखने में समर्व है ()

३१८. समुद्रे ते हृदयमप्स्वनाः सं त्वा विशन्वोषधीरुतापः । यज्ञस्य त्वा यज्ञपते सूक्तोक्तौ नमोवाके विधेम यत् स्वाहा ॥२५॥

हे सोम ! आपका इदय समुद्र के महरे जल में स्थित हैं । हम आपको उसी में स्थापित करते हैं । आपके प्रति ओषधियाँ और जल, प्रवहमान रहें । हे यज्ञपालक ! हम आपको श्रेष्ट यज्ञ में वैदिक मंत्रोच्चारण के साथ नमस्कार करते हुए , आहुति समर्पित करते हैं ॥२५ ॥

३१९. देवीरापऽ एष वो गर्धस्त छं सुप्रीत छं सुभृतं बिभृत । देव सोमैष ते लोकस्तस्मिञ्छं च वक्ष्य परि च वक्ष्य ॥२६ ॥

हे दिव्यगुणसम्पन्न जलसमृह ! यह सोमपात्र आपका उत्पत्ति-स्थान है । उसे श्रेप्ट विधि से और स्नेहपूर्वक पोषित करते हुए महण करें । हे दिव्य सोम ! आपका आश्रय स्थान जल है, उसी में वास करके सुखी रहें तथा हमारे दुःखों का निवारण करके, हमें सुरक्षित करें ॥२६ ॥

३२०. अवभृष निचुन्पुण निचेरुरसि निचुन्पुणः । अव देवैदेवकृतमेनोयासिषमव मर्त्यैर्मर्त्यकृतं पुरुराव्यो देव रिषस्पाहि । देवाना छ समिदसि ॥२७॥

हे अवभूय नामक स्नानयज्ञ ! आप शीघगामी हैं, निरंतर प्रवहमान हैं ; लेकिन अब अतिमन्द गति सें प्रवाहित हों । देवों के प्रति हमसे जो पाप हुए हैं, उन्हें हमने जल में विसर्जित कर दिया है । मनुष्यों के प्रति हुए पापों को भी जल में विसर्जित कर दिया है । अनेक कष्टदायी शत्रुओं से आप हमारी सुरक्षा करें । आपके आश्रय से हम सभी पापों से मुक्त रहें । देवत्व-संवर्द्धक हमारी भावना जागत् हो ॥२७॥

३२१. एजतु दशमास्यो गभौँ जरायुणा सह । यथायं वायुरेजित यथा समुद्रऽ एजित । एवायं दशमास्यो अस्रज्जरायुणा सह ॥२८॥

दस मास की पूर्णता पर गर्भ जरायु के साथ उसी प्रकार बलायमान हो, जिस प्रकार यह वायु प्रकम्पित होती है और समुद्र की लहरें कम्पायमान होती हैं । यह दस मास का पूर्ण गर्भ जरायुसहित उदर से बाहर आए ॥ ३२२. यस्यै ते यज्ञियो गर्भी यस्यै योनिर्हिरण्ययी । अङ्गान्यहुता यस्य तं मात्रा समजीगमध्ये स्वाहा ॥२९॥

हे श्रेष्ठ नारी प्रकृति ! आपका गर्भ यज्ञीय भावना से प्रेरित है । आपका गर्भस्थान स्वर्ण के समान पवित्र है । जिसके सभी अवयव अखण्डित, अकुटिल और श्रेष्ठ हैं, उस पुरुष को मन्त्र द्वारा आपसे मिलाते हैं । प्रकृति की प्रजनन प्रक्रिया के लिए यह आहुति समर्पित है ॥२९ ॥

#### ३२३. पुरुदस्मो विषुरूपऽ इन्दुरन्तर्महिमानमानञ्ज धीरः। एकपदीं द्विपदीं त्रिपदीं चतुष्पदीमष्टापदीं भुवनानु प्रथन्ता छं स्वाहा ॥३०॥

दानशील, अनेक रूप बाला, धीर, मेधावी गर्भ अपनी महत्ता को प्रकट करे । गर्भ को अपने वश में — नियंत्रण में रखने वाली एक पदवाली (ब्रह्मरूप), दो पद वाली (प्रकृति एवं पुरुषरूप), तीन पद वाली (त्रि आयामी, त्रिगुणात्मक), चार पद वाली (धर्म, अर्थ, काम, मोख, चार पुरुषार्वयुक्त), आठ पद वाली (चार वर्ण एवं चार आश्रम-युक्त) शक्ति को भुवनों में (यज्ञ के माध्यम से) विस्तार प्राप्त हो, इसके लिए यह आहुति समर्पित है ॥३०॥

# ३२४. मरुतो यस्य हि क्षये पाथा दिवो विमहसः । स सुगोपातमो जनः ॥३१॥

दिव्य लोक के वासी, विशिष्ट तेजस्विता सम्पन्न हे मरुद्गण ! आपके द्वारा जिस यजमान के यज्ञस्थल में सोमपान किया जाता है, निश्चित ही ने चिरकाल पर्यन्त आपके द्वारा संरक्षित रहते हैं ॥३१ ॥

# ३२५. मही द्यौ: पृथिवी च नऽ इमं यज्ञं मिमिक्षताम् । पिपृतां नो भरीमभि: ॥३२ ॥

महान् द्युलोक और पृथ्वीलोक, स्वर्ण-रत्नादि, धन-धान्यों से परिपूर्ण वैभव द्वारा हमारे इस श्रेष्ठ कर्मरूपी यज्ञ को सम्पन्न करें तथा उसे सरक्षित करें ॥३२॥

# ३२६. आ तिष्ठ वृत्रहत्रथं युक्ता ते ब्रह्मणा हरी । अर्वाचीनध्धं सु ते मनो प्रावा कृणोतु वम्नुना । उपयामगृहीतोसीन्द्राय त्वा षोडशिन ऽ एष ते योनिरिन्द्राय त्वा षोडशिने ॥३३

है वृत्रहन्ता इन्द्र ! आपके हरितवर्ण के दोनों अब संकेत मात्र से चलने वाले हैं, अतः आप अश्वयुक्त रथ में विराजपान हों । सोम के अधिपवण से उत्पन्न शब्द आपके चित को यज्ञाधिमुख करे । हे सोम ! आप उपयाम पात्र में स्थिर हैं, हम आपको सोलह कलाओं से युक्त इन्द्रदेव को प्रसन्नता के लिए धारण करते हैं ॥३३ ॥

#### ३२७. युक्ष्वा हि केशिना हरी वृषणा कक्ष्यप्रा । अथा नऽ इन्द्र सोमपा गिरामुपश्रुतिं चर । उपयामगृहीतोसीन्द्राय त्या षोडशिनऽ एष ते योनिरिन्द्राय त्या षोडशिने ॥३४ । ।

है सोमरस-गृहीता इन्द्रदेव ! आप लम्बे केशयुक्त, शक्तिवान, गन्तव्य तक ले जाने वाले दोनों घोड़ों को रथ में नियोजित करें । तत्पक्षात् सोमपान से तृप्त होकर हमारे द्वारा की गई प्रार्थनाएँ सुनें । हे सोम ! आप उपयाम-पात्र में ग्रहण करने योग्य हैं ; अतः सोलह कलाओं से परिपूर्ण परम वैश्वशालों इन्द्रदेव के लिए आपकी प्रार्थना करते हैं । हे ग्रह (पात्र) ! यह आपका आश्रय स्थान है, सोलह कलाओं से युक्त इन्द्रदेव की प्रसन्नता के लिए आपको ग्रहण करते हैं ॥३४ ॥

#### ३२८. इन्द्रमिद्धरी वहतोप्रतिधृष्टशवसम् । ऋषीणां च स्तुतीरूप यज्ञं च मानुषाणाम्। उपयामगृहीतोसीन्द्राय त्वा षोडशिनऽ एष ते योनिरिन्द्राय त्वा षोडशिने ॥३५॥

सोम पीने वाले शत्रुविनाशक हे इन्द्रदेव !गन्तच्य तक पहुँचाने वाले तीव गतिमान् दोनों अश्व आपको ऋषियों की श्रेष्ठ स्तुतियों और मनुष्य यजमानों के यज्ञ में ले जाते हैं ।हे सोम ! आप उपयाम-पात्र में ग्रहण करने योग्य हैं. आपका यह आश्रय स्थल है ।अतः सोलह कलाओं से युक्त इन्द्र की ग्रसत्रता हेतु आपको ग्रहण करते हैं ॥३५ ॥

#### ३२९. यस्मान्न जातः परो अन्यो अस्ति यऽ आविवेश भुवनानि विश्वा । प्रजापतिः प्रजया सर्थःरराणस्त्रीणि ज्योती थं वि सचते स बोडशी ॥३६ ॥

जिन परमात्मा से उत्तम अन्य कोई नहीं है, जो सम्पूर्ण लोकों में संव्याप्त हैं, वे प्रजापालक, सोलह कलाओं से अपनी प्रजा में रमण करते हैं ।वे तीनों ज्योतियों (सूर्व, विद्युत्, अग्नि) को अपने भीतर समाहित किए हुए हैं । ३३०. इन्द्रश्च सम्राड् वरुणश्च राजा तौ ते भक्षं चक्रतुरबऽ एतम् । तयोरहमनु मक्षं भक्षयामि वाग्देवी जुषाणा सोमस्य तृष्यतु सह प्राणेन स्वाहा ॥३७ ॥

हे ग्रह (पात्र) ! जगत् के अधिपति इन्द्रदेव और वरुणदेव दोनों सर्वप्रथम आपके इस **मोग्य पदार्थ का सेवन** करते हैं, तत्पश्चात् हम उस सोम को ग्रहण करते हैं । सरस्वती ग्राण के साथ संयुक्त होकर **तृप्ति को ग्राप्त करें** ; इस हेतु यह आहुति समर्पित है ॥३७ ॥

३३१. अग्ने पवस्व स्वपाऽ अस्मे वर्चः सुवीर्यम् । दघद्रयि **मवि पोषम् ।** उपयामगृहीतोस्यग्नये त्वा वर्चसऽ एष ते योनिरग्नये त्वा **वर्चसे । अग्ने** वर्चस्विन्वर्चस्वाँस्त्वं देवेष्वसि वर्चस्वानहं मनुष्येषु भूयासम् ॥३८॥

उत्तम कर्म करने में कुशल है अग्निदेव ! हमें तेजस्विता, पराक्रम एवं अपार वैभव-सम्पदा प्रदान करें । है सोम ! आप उपयाम-पात्र में गृहीत हों । अग्रगामी तेजस्विता के लिए हम आपको धारण करते हैं । आक्का यह आश्रय है । हे तेजवान् अग्निदेव ! आप देव-शक्तियों के बीच में अति तेजस्वी हैं । अतः आपकी कृपा से हम मनुष्यों में तेजस्विता का संचार हो ॥३८॥

३३२. उत्तिष्ठन्नोजसा सह पीत्वी शिप्रे अवेपयः । सोमिषन्द्र चम् सुतम् । उपयामगृहीतोसीन्द्राय त्वौजसऽ एव ते योनिरिन्द्राय त्वौजसे । इन्द्रौजिन्द्रौजिन्द्रस्यं देवेष्वस्योजिन्द्रोहं मनुष्येषु भूयासम् ॥३९॥

हे ऐश्वर्यशाली इन्द्रदेव ! आप अपने पराक्रम से प्रगति करते हुए पात्र में स्थापित सोमरस का पान करें तथा अपने हनु (ठोढ़ी) और नासिका को कम्पायमान कर प्रसन्नता व्यक्त करें । हे सोम ! आप उपवाश-पात्र में मृहीत हों । आपका यही स्थान है । सेवा में उपस्थित हुए हम याजकगण ओजस्वी पराक्रम के लिए आपको महण करते हैं ।सभी देवों में अप्रणी हे शक्तिशाली इन्द्रदेव !आप को भौति हम भी मनुष्यों में सर्वश्रेष्ठ पराक्रम**रात्रली हों** ॥

३३३. अद्यमस्य केतवो वि रष्टमयो जनाँ२ अनु। प्राजन्तो अग्न**यो वधा।** उपयामगृहीतोसि सूर्याय त्वा प्राजायैष ते योनिः सूर्याय त्वा प्राजाय । **सूर्य प्राविन्छ** प्राजिन्छस्त्वं देवेष्वसि प्राजिन्छोहं मनुष्येषु पूयासम् ॥४०॥

सूर्य रश्मियों की भौति सभी मनुष्यों को विशेष रूप से दृष्टिगोचर होने वाली 'अग्नि' सर्वत्र प्रकारित है। हे अतियाहा यह (पात्र) ! आप नियमपूर्वक पात्र में प्रहण किये गये हैं। हम आपको तेजस्वी सूर्वदेव के निमित्त प्रहण करते हैं। आपका यह आश्रय-स्थान है। ज्वोतिषान् तेजस्वी सूर्यदेव को प्रसन्नता के लिए आफ्को स्थापित करते हैं। हे तेजस्वी सूर्यदेव ! देवताओं में सर्वोत्कृष्ट आपको भौति हम भी मनुष्यों में देदीप्यमान ही ॥४०॥ ३३४. उदु त्यं जातवेदसं देवं वहन्ति केतवः । दृशे विश्वाय सूर्यम् । उपकासगृहीतोसि सूर्याय त्वा भाजायैष ते योनिः सूर्याय त्वा भाजाय ॥४१॥

ये ज्योतिर्मयी रश्मियाँ सम्पूर्ण प्राणियों के जाता सूर्य को एवं समस्त विश्व को दृष्टि प्रदान करने के लिए विशेष प्रकाशित होती हैं । हे प्रह ! आप उपवाय-पात्र में मृहीत हो, हम आपको ज्योतिर्मान् सूर्य के लिए क्वीकृत करते हैं । हे प्रह ! आपका यह आत्रय स्थान है, तेजस्या सूर्यदेव के निर्मात हम आपको स्थित करते हैं ॥४९ ॥ ३३५. आजिछ कलाई महा त्या विश्वतिकत्यः । पुनक्त्यां निर्मातक हम अपको स्थार कराई सहा त्या विश्वतिकत्यः । पुनक्त्यां निर्मातक हम अपको सुक्ष्यो स्थारा प्रयस्त्रती पुनर्मा विश्वतिकार । पुनक्त्यां निर्मातक हम

हे महिमामयी गौ ! आप इस कलश (यज्ञ से उत्पत्र पोषणयुक्त मण्डल) को सूँघें (वायु के माध्यम से प्रहण करें ), इसके सोमादि पोषक तत्व आपके अन्दर प्रविष्ट हों । उस ऊर्जा को पुनः सहस्त्रों पोषक धाराओं द्वारा हमें प्रदान करें । हमें पयस्वती ( दुधारू गौओं के पोषक-प्रवाहों ) एवं ऐश्वर्य आदि की पुनः-पुनः प्राप्ति हो ॥४२ ॥

(पोपण प्रदायक होने के कारण वेदों ने पृथ्वी, प्रकृति एवं सूर्य किरणों को महान् गाँ कहकर सम्बोबित किया है । उक्त

कव्यका का अर्थ इन्हीं संदर्भों में स्पष्ट होता है ॥

३३६. इडे रन्ते हव्ये काम्ये चन्द्रे ज्योतेऽदिते सरस्वति महि विश्वृति । एता ते अघ्ये नामानि देवेभ्यो मा सुकृतं बूतात् ॥४३॥

विभिन्न दैवी गुणों से सुशोभित हे धेनु ! आप सब के द्वारा प्रशंसनीय, रमणीय, यज्ञ के लिए उपयोगी, दूध-घी देने वाली, दैवी गुणों को बढ़ाने वाली, दूध का प्रवाह देने वाली, महिमामयी, सुप्रसिद्ध और वध न करने योग्य हैं । इस प्रकार हमारे द्वारा आवाहित आए, देवताओं के प्रति समर्पित इस श्रेष्ठ यज्ञ के प्रति देवताओं से कहें, जिससे वे हमारे निवेदन को स्वीकार करें ॥४३॥

३३७. वि नऽ इन्द्र मुधो जिंह नीचा यच्छ पृतन्यतः । यो अस्मौँ२ अभिदासत्यधरं गमया तमः । उपयामगृहीतोसीन्द्राय त्वा विमुधऽ एवं ते योनिरिन्द्राय त्वा विमुधे ॥४४ । ।

हे इन्द्रदेव ! आप हमारे रिपुओं को पराजित करें । रणक्षेत्र में हमारे विरोधियों को परास्त करें । जो हमें अपने अधीन रखना चाहते हैं, उनका जीवन घोर अन्यकारमय हो । हे यह ! आप उपयाम-पात्र में यहण किये गये हैं । आपको शतु-संहारक इन्द्रदेव के लिए यहण करते हैं । आपका यह स्थान है, आपको यहाँ विशिष्ट रण-कौशल दिखाने वाले इन्द्रदेव की प्रसन्नता के लिए स्थित करते हैं ॥४४ ॥

३३८. बाचस्पति विश्वकर्माणमूतये मनोजुर्व वाजे अद्या हुवेम । स नो विश्वानि हवनानि जोषद्विश्वशम्भूरवसे साधुकर्मा । उपयामगृहीतोसीन्त्राय त्वा विश्वकर्मणऽ एव ते योनिरिन्त्राय त्वा विश्वकर्मणे ॥४५॥

जो महावती वाचस्पति, मन के सदृश गतिशील, सर्वश्रेष्ठ कमों के निर्माता है । इस यज्ञ के निर्मित हम उनका (इन्द्रदेव का) आवाहन करते हैं । उत्तम कर्म करने वाले, सबके हितकारक वे हमारे हविष्यात्र को स्वीकार करें । हे मह ! आप उपयाम-पात्र में ग्रहण किए गए हैं, यह आपका आश्रय-स्वल है । हम आपको विश्वकर्मा इन्द्रदेव की प्रसन्नता के लिए समर्पित करते हैं ॥४५॥

३३९. विश्वकर्मन् हविषा वर्धनेन त्रातारमिन्द्रमकुणोरवध्यम् ।तस्मै विशः समनमन्त पूर्वीरयमुत्रो विहव्यो यथासत् । उपयामगृहीतोसीन्द्राय त्वा विश्वकर्मण ऽ एष ते योनिरिन्द्राय त्वा विश्वकर्मणे ॥४६ ॥

सम्पूर्ण उत्तम कमों को सम्पन्न करने वाले हे विश्वकर्मा देव ! आप वृद्धि करने वाले हविष्यात्ररूप साधनों से यजमान की रक्षा करने वाले हैं । ऋषियों के ज्ञान से प्रेरित साधक, आपको नमन करते हैं । आप विशेष आदरपूर्वक आवाहन करने योग्य हैं, इसीलिए आपको सभी प्रणाम करते हैं । हे सोम ! आप उपयाम-पात्र में प्रहण करने योग्य हैं । आपको विश्वकर्मा इन्द्रदेव की प्रसन्नता हेतु प्रहण करते हैं । यह आपका स्थान है ; अतः आपको विश्वकर्मा इन्द्रदेव की प्रसन्नता के लिए प्रतिष्ठित करते हैं । एउइ ॥

३४०. उपयामगृहीतोस्यग्नये त्वा गायत्रच्छन्दसं गृहणामीन्द्राय त्वा त्रिष्टुच्छन्दसं गृहणामि विश्वेभ्यस्त्वा देवेभ्यो जगच्छन्दसं गृहणाम्यनुष्टुप्तेभिगरः ॥४७॥ (अदाभ्य पात्र में ग्रहण करके) हे सोम ! आप उपयाम-पात्र में ग्रहण करने योग्य हैं । गायत्री छन्द से धारण करने योग्य आपको हम अग्निदेव के निमित्त ग्रहण करते हैं । त्रिष्टुप् छन्द से वरण करने योग्य आपको इन्द्रदेव की प्रसन्नता हेतु स्वीकार करते हैं तथा जगती छन्द से आपको सर्वदेव-समूह के लिए धारण करते हैं । (हे अदाध्यपात्र में स्थित सोम !) अनुष्टुप् छन्द में बद्धवाणी से हम आपकी स्तुति करते हैं ॥४७॥

३४१. बेशीनां त्वा पत्मन्ना धूनोमि कुकूननानां त्वा पत्मन्ना धूनोमि धन्दनानां त्वा पत्मन्ना धूनोमि मदिन्तमानां त्वा पत्मन्ना धूनोमि मधुन्तमानां त्वा पत्मन्ना धूनोमि शुक्रं त्वा शुक्रऽ आ धूनोम्यह्नो रूपे सूर्यस्य रश्मिषु ॥४८॥

हे सोम ! मेथों में सित्रिहित जल की वृष्टि हेतु आपको कम्पायमान करते हैं । संसार के लिए कल्याणकारी ध्यनि करने वाले मेथों के अन्दर जो जल हैं, उसकी वृष्टि हेतु आपको कम्पित करते हैं । अत्यन्त आनन्ददायक मेथों के भीतर जो जल है, उसके वर्षण के निमित्त आपको कम्पित करते हैं । अति संतुष्टिपद, मेथों के अन्दर जो जल है, उसकी वृष्टि के निमित्त आपको कम्पित करते हैं । जो मेथ अमृत रूपी जल से परिपूर्ण है, उनकी वृष्टि के निमित्त आपको कम्पायमान करते हैं । शांकि-सम्पन्न, पवित्र — ऐसे आपको पवित्र जल के निमित्त कम्पित करते हैं तथा आपको दिवसरूप सुर्यदेव को किरणों के निमित्त कम्पित करते हैं ॥४८ ॥

३४२. ककुभध्युक्तपं वृषभस्य रोचते बृहच्छुकः शुक्तस्य पुरोगाः सोमः सोमस्य पुरोगाः । यत्ते सोमादाभ्यं नाम जागृवि तस्मै त्वा गृहणामि तस्मै ते सोम सोमाय स्वाहा ॥४९॥

हे सोम! बलवान्-तेजस्वी आपका महान् स्वरूप सूर्य के समान प्रकाशित होता है। महान् आदित्य, सोम के आगे वलने वाले हैं, या सोम ही सोम के अग्रगामी हैं। हे सोम! आप हानि को प्राप्त न होने वाले, जीवन्त तथा जामत् हैं। इसके लिए हम आपको प्रहण करते हैं। श्रेष्ठ कर्म में संलग्न हम आपको आहुति समर्पित करते हैं। ४९ ३४३. उशिक् त्वं देव सोमाग्ने: प्रियं पाथोपीहि वशी त्वं देव सोमेन्द्रस्य प्रियं पाथोपीह्यस्मत्सखा त्वं देव सोम विश्वेषां देवानां प्रियं पाथोपीहि ॥५०॥

हे दिव्यगुणों से सम्पन्न सोम ! आप दीप्तिमान् अग्नि के त्रिय आहाररूप में उन्हें प्राप्त हों । हे देख सोम ! आप जितेन्द्रिय इन्द्र के त्रिय पेयरूप में उन्हें प्राप्त हो । हे देवसोम ! आप हमारे मित्र होकर सम्पूर्ण देव-समूह के त्रिय मार्ग का अनुसरण करें अर्थात् पोषण करते हुए सबको सन्तुष्ट करें ॥५०॥

३४४. इह रतिरिह रमध्वमिह धृतिरिह स्वधृतिः स्वाहा । उपसृजन् धरुणं मात्रे धरुणो मातरं धयन् । रायस्पोषमस्मासु दीधरत् स्वाहा ॥५१ ॥

हे गौओ ! आपकी याजकों के प्रति प्रीति रहे । इनसे संतुष्ट रहकर आनन्दपूर्वक वास करें । यह आहुति आपको समर्पित है । जगत् को धारण करने वाले दिव्य अग्निदेव, धरती पर स्थूल अग्नि को प्रकट करें तथा वाष्पीकरण द्वारा धरती का जल सुखाकर प्राण-पर्जन्य के साथ वृष्टि करें । हमें पुत्र-पौत्रों के साथ अपार वैभव प्रदान करें । यह आहुति आपवो समर्पित है ॥५१ ॥

३४५. सत्रस्य ऋदिरस्यगन्म ज्योतिरमृताऽ अभूम । दिवं पृथिव्याऽ अध्यारुहामाविदाम देवान्तस्वज्योतिः ॥५२॥

हे सोम ! आप यज्ञ की समृद्धि को बढ़ाने वाले हैं । हम यजमान आपके सहयोग से सूर्यरूप ज्योति से ज्योतित होकर अमरत्व को प्राप्त करें तथा हम भूलोक से दिव्यलोक में आरोहण करें । हम देवों के ज्योतिर्मय स्वर्गलोक को देखने में समर्थ हो ॥५२॥ ३४६. युवं तमिन्द्रापर्वता पुरोयुधा यो नः पृतन्यादप तं तमिद्धतं बब्रेण तं तमिद्धतम् । दूरे चत्ताय छन्त्सद्गहनं यदिनक्षत् । अस्माकध्ंः शत्रून्यरि शूर विश्वतो दर्मा दर्षीष्ट विश्वतः । भूर्भुवः स्वः सुप्रजाः प्रजाभिः स्याम सुवीरा वीरैः सुपोषाः पोषैः ॥५३ ॥

युद्ध-क्षेत्र में आगे बढ़कर पराक्रम दिखाने वाले हे इन्द्रापर्वत देवो ! आप दोनों युद्ध करने वाले प्रत्येक शत्रु को अपने तीक्ष्ण वज के प्रहार से यमलोक पहुँचाएँ । हे बीर ! शत्रुओ द्वारा चारों ओर से घर जाने पर, हमें उनसे मुक्त कराएँ । पृथ्वी, अन्तरिक्ष और स्वर्ग तीनों लोकों में व्याप्त हे देव ! आपके अनुप्रह से हम सभी याजक श्रेष्ठ, वीर-पराक्रमी सन्तानों से युक्त होकर अपार धन-वैभव से लाभान्वित हों ॥५३॥

३४७. परमेष्ट्यभिद्यीतः प्रजापतिर्वाचि व्याहृतायामन्यो अच्छेतः। सविता सन्यां विश्वकर्मा दीक्षायां पूषा सोमक्रयण्यामिन्द्रश्च ॥५४॥

(हे याजको !) हे यह में प्रयुक्त 'परमेष्टी' नाम वाले 'सोम' ! आप के लिए , (विघ्नों की उपस्थिति पर) "परमेष्टिने स्वाहा" मंत्र से आज्याहुति दी बाए । स्तुति किये जाने पर प्रजापित नाम वाले सोम के लिए (विघ्नों की उपस्थिति पर) "प्रजापतये स्वाहा" मंत्र से आज्याहुति दें । सोम के अधिमुख होने पर 'अन्धनाम' होने से (यजमान किसी विष्नोपस्थिति पर) "अन्धसे स्वाहा" मन्त्र से आज्याहुति अपित करें । सब के पोषक-संरक्षक सोम 'सिवता' नाम होने पर ( किसो विघ्नोपस्थिति में ) "सिवित्रे स्वाहा" मन्त्रोच्वारण से आज्याहुति दें । दीक्षा में सोम का विश्वकर्मा नाम होने से (विष्नागमन पर) "विश्वकर्मणे स्वाहा" मन्त्र से आज्याहुति अपित करें । आरोग्यवर्द्धक किरणों को लाने वाले सोम के पूषा नाम होने पर "पूष्णे स्वाहा" मन्त्र से आज्याहुति दी बाए ॥५४।

# ३४८. इन्द्रश्च मरुतश्च क्रयायोपोत्धितोसुरः पण्यमानो मित्रः क्रीतो विष्णुः शिपिविष्टऽ ऊरावासन्त्रो विष्णुर्नरन्धिषः ॥५५॥

खरीदने के लिए तत्पर होने पर सोम का इन्द्रदेव और मस्द्देव नाम होने से (अनिष्टोपस्थित पर) "इन्द्राय मस्द्र्यक्ष स्वाहा" मन्त्र से आज्याहुति दें । खरीदते समय 'असुर' नाम वाले सोम के लिए (अनिष्ट्र उपस्थित होने पर) "असुराय स्वाहा" मंत्र से आज्याहुति दें । मृत्य देकर प्राप्त किया हुआ सोम 'मित्र' नाम होने से (विध्न आने पर) "मित्राय स्वाहा" मंत्र से आज्याहुति दें । यजमान की गोद में उपलब्ध सोम 'विष्णु' नामधारी होने पर (किसी विध्न-निवारण हेतु) "किष्णवे शिपिविष्टाय स्वाहा" मंत्र से आज्याहुति अर्पित करें । शकट पर रखकर ले जाया जा रहा सोम, विष्णु नाम से जाना जाता है । (कोई विध्न आने पर) "विष्णवे नरन्धिषाय स्वाहा" मंत्र से आज्याहुति प्रदान करें ॥५५॥

३४९. प्रोह्ममाणः सोमऽ आगतो वरुण ऽ आसन्द्यामासन्नोष्निराग्नीश्चऽ इन्द्रो हविर्धाने थर्वोपावह्रियमाणः ॥५६॥

गाड़ी द्वारा आने वाला सोम, 'सोम' नाम से हो जाना जाता है, उसे (किसी किनोपस्थित पर) "सोमाय स्वाहा" मंत्र से आज्याहुति अर्पित करें । चौकी पर सुरक्षित सोम 'यहण' नाम होने पर (किसी किनागमन की स्थिति में) "वरुणाय स्वाहा" मंत्र से आज्याहुति दें । आग्नीध में सित्रहित सोम 'अग्नि' नाम होने पर (विभ्नोपस्थिति पर) "अम्मये स्वाहा" मंत्र से आज्याहुति अर्पित करें । हिवच्यात्र के रूप वाला सोम 'इन्द्र' नाम से जाना जाता है । उसे (किसी विघ्नोपस्थिति में) "इन्द्राय स्वाहा" मंत्र से आज्याहुति दें । अधिवाब के लिए त्रस्तुत सोम 'अधर्व' नाम होने पर (किसी विघ्नोपस्थिति पर) "अधर्वाय स्वाहा" से आज्वाहुति दें ॥५६ ॥

३५०. विश्वे देवाऽ अर्थः शुषु न्युप्तो विष्णुराप्रीतपाऽ **आप्याच्यवानो यवः सूयमानो विष्णुः** सम्भियमाणो वायुः पूयमानः शुक्रः पूतः शुक्रः क्षीरब्रीर्म**न्यी सक्तुजीः** ॥५७ ॥ अष्टमोऽध्यायः

स्वाहा" से घृताहुति अर्पित करें । उपासकों का संरक्षक सोम 'विष्णु' नाम होने से (किसी विघ्न के आगमन पर)
"विष्णवे आप्रीतपाय स्वाहा" से घृताहुति दें । अभिषव को प्राप्त होने वाला सोम 'यम' नाम से जाना जाता है,
उसे (विघ्नोपस्थिति पर) "यमाय स्वाहा" से घृताहुति दें । अभिषुत सोम 'विष्णु' नाम वाला होता है, उसे
(विघ्नोपस्थिति पर) "विष्णवे स्वाहा" से घृताहुति दें । शुद्धिकरण क्रिया में सोम 'वायु' संज्ञक होने पर (किसी
विघ्नोपस्थित होने पर) "वायवे स्वाहा" से घृताहुति दें । शोधित किया जाने वाला पवित्र सोम 'शुक्र' नाम होने
पर (यदि विघ्न आए तो) "शुक्राय स्वाहा" मंत्र से घृताहुति दें । पवित्र हुआ सोम दुग्ध में मिश्रित होने पर 'शुक्र'
संज्ञक ही है, ऐसी स्थिति में ( विघ्नोपस्थिति में ) "शुक्राय स्वाहा" मंत्र से ही आज्याहुति दें । सत् में मिश्रण

भागों में खण्डित करके रखा गया सोम 'विश्वेदेवा' नाम होने पर (किसी विष्नागमन पर) 'विश्वेष्यो देवेश्य:

३५१. विश्वे देवाश्चमसेषूत्रीतोसुर्होमायोद्यतो रुद्रो हृयमानो वातोभ्यावृत्तो नृचक्षाः प्रतिख्यातो भक्षो भक्ष्यमाणः पितरो नाराश्र<sup>23</sup> साः ॥५८॥

युक्त सोम 'मन्थी' नाम होने पर (विघ्नोपस्थिति पर) "मन्बिने स्वाहा" मन्त्र से आज्याहति दें ॥५७ ॥

यज्ञ के लिए 'चमस' पात्र में स्थित सोम 'विश्वेदेवा' के नाम वाला होने पर ( विघन की उपस्थित में ) "विश्वेभ्यों देवेभ्यः स्वाहा" मंत्र से आज्याहुति दें । यह यत्र के लिए प्रयुक्त सोम 'असु' नाम होने पर (विघन शान्ति के लिए) "असवे स्वाहा" मंत्र से पृताहुति अर्पित करें । हिंद के रूप में प्रयुक्त सोम 'रुद्र' नामवाला होने पर (विघन शान्ति के लिए) "सद्भाय स्वाहा" से आज्याहुति दें । अवशेष हविरूप सोम भक्षणार्थं लाया गया 'वात' नाम वाला है, उसे (विघन शान्ति के लिए) "नुचक्षसे स्वाहा" से अल्याहुति दें । हे ब्रह्मन् ! यज्ञ से बचे हुए सोम को प्रहण करें, इस प्रकार प्रार्थनाकृत सोम 'नृचक्ष' संज्ञक है, उसे (विघन शान्ति के लिए) "नृचक्षसे स्वाहा" से आज्याहुति दें । पान किया जाता हुआ सोम 'महाक' सज्जक है, उसे (विघन के निवारणार्थ) "भक्षाय स्वाहा" से प्रताहुति दें । भक्षण पक्षात् सोम 'नाराशंस' पितर सज्जक है, (कोई विघन आने पर) उसे "पितृभ्यों नाराशंसेभ्यः स्वाहा" मंत्र से पृताहुति अर्पित करे ॥५८ ॥

३५२. सन्नः सिन्धुरवभृथायोद्यतः समुद्रोभ्यवह्नियमाणः सिललः प्रप्लुतो ययोरोजसा स्कभिता रजार्छ सि वीर्येभिर्वीरतमा शविष्ठा । या पत्येते अप्रतीता सहोभिर्विष्णू अगन्वरुणा पूर्वहूतौ ॥५९ ॥

अवभृथ (यज्ञोपरान्त पवित्र स्नान) के लिए प्रयुक्त सोम 'सिन्धु' नाम से जाना जाता है। उस समय (विध्न उपस्थित होने पर निवारण हेतु ) "सिन्धवे स्वाहा" से आज्याहृति दें। क्रजोष कृष्ण में जल के ऊपर रखा हुआ सोम 'समुद्र' संज्ञक है, उसे (विध्नोपस्थित पर) "समुद्राय स्वाहा" से घृताहृति दें। क्रजोष कृष्ण के जल में व्याप्त सोम 'सलिल' संज्ञक है, उसे (विध्न उपस्थित के निवारणार्थ) "सिल्लाय स्वाहा" इससे घृताहृति दें। जिन विष्णु और वरुण के पराक्रम से ब्रह्माण्ड के घटक अपने-अपने स्थान पर स्थित हैं, जो अपने पराक्रम से अत्यन्त बलशाली हैं तथा जो अपनी सामर्थ्य-शक्ति से अद्वितीय हैं, वे शत्रुओं को परास्त करते हैं, उनके लिए यज्ञ में प्रथम आहुति अर्पित की जाती है, यह मंगलमयी आहुति उनके लिए समर्पित हैं ॥५९॥

३५३. देवान्दिवमगन्यज्ञस्ततो मा द्रविणमष्टु मनुष्यानन्तरिक्षमगन्यज्ञस्ततो मा द्रविणमष्टु पितृन्यृथिवीमगन्यज्ञस्ततो मा द्रविणमष्टु यं कं च लोकमगन्यज्ञस्ततो मे भद्रमभूत् ॥६०

जो यज्ञ देवताओं और दिव्यसोक में गया, उस दिव्य यज्ञ के फल, दैवी अनुदान के रूप में, विशिष्ट ऐश्वर्य हमें प्राप्त हो ।जो यज्ञ अन्तरिक्ष को प्राप्त हुआ, उससे श्रेष्ठ धन हमें प्राप्त हो । जो यज्ञ पितरों और पृथ्वी को प्राप्त हुआ, उससे हमें वैभव की प्राप्ति हो तथा यह यज्ञ जिस-किसी लोक में भी गया हो, उससे हमारा मंगल हो ॥६० ॥

#### ३५४. चतुस्त्रिशंशत्तन्तवो ये वितत्तिरे यऽ इमं यज्ञश्रं स्वधया ददन्ते । तेषां छिन्नश्रं सम्वेतह्यामि स्वाहा घर्मो अप्येतु देवान् ॥६१॥

यज्ञों को संवर्द्धित करने वाले प्रजापति आदि चौतीस देवता यज्ञ का विस्तार करते हैं तथा श्रेष्ठ-पोषक पदार्थ याजकों को प्रदान करते हैं । यज्ञ विस्तारक देवताओं से प्राप्त वैभव को हम यज्ञ-कार्य में ही नियोजित करते हैं । देवताओं के लिए समर्पित यह आहुति उनके आनन्द को बढ़ाने वाली सिद्ध हो ॥६१॥

(१ इन्द्र १ प्रजापति और १ प्रकृति के साब ८ वसु ११ स्त्र और १२ आदित्य-कुल ३४ देवता वस के विस्तास्क होते हैं) ३५५. यज्ञस्य दोहो विततः पुरुत्रा सो अष्टधा दिवमन्वाततान । स यज्ञ धुक्ष्य महि मे प्रजायार्थः रायस्योवं विश्वमायुरशीय स्वाहा ॥६२॥

यञ्च का फल विभिन्न प्रकार से विस्तृत होकर आठों दिशाओं में अर्वात् अखिल ब्रह्माण्ड में व्याप्त हो । यह यञ्च-पृथ्वी, अन्तरिक्ष और स्वर्ग में विस्तृत होकर हमें धन, सन्तान आदि अपार वैभव प्रदान करे । इस प्रक्रिया से हम सम्पूर्ण आयु को प्राप्त करें— इसी निमित्त यह आहुति समर्पित है ॥६२ ॥

#### ३५६. आ पवस्व हिरण्यवदश्ववत्सोम वीरवत् । वाजं गोमन्तमा भर स्वाहा ॥६३॥

हे सोम ! आप इस यूप-स्तम्भ को पवित्र करें । हमें स्वर्ग, अब, गौ और अन्नादि ऐश्वर्य-सम्पदा प्रदान करें—यह आहुति आपके प्रति समर्पित है ॥६३॥

\* \* \*

# —ऋषि, देवता, छन्द-विवरण —

ऋषि— कुत्स ऑगिरस १-३ । कुत्स ४,५ । भरद्वाज बार्हस्यत्य ६-१३ । मनसस्यति १४,१६,२१ । अत्रि १५,१७-२०,२२ । मेधातिथि शुनः शेप २३ । शुनः शेप २४-२६, २८-३० । अगस्त्य शुनः शेप २७ । गोतम ३१,३३,३५ । मेधातिथि ३२ । मधुच्छन्दा ३४ । विवस्तान् ३६-३७ । वैखानस ३८ । कुरुस्तुति ३९ । प्रस्कण्य ४० । देवगण ४१,४७-५२ । कुसुरुविन्दु ४२,४३ । शास भारद्वाज ४४-४६ । परुच्छेप५३ । वसिष्ठ ५४-६२ । नैभृति कश्यप ६३ ।

देवता— सोम् विष्णु १ । आदित्य २-४ । आदित्य आशीर्याद ५ । सविता ६,७ । विश्वेदेवा ८, १५ । सोम्, प्रजापति रूप आत्मा ९ । अग्नि, प्रजापति १० । कक्साम्, धान ११ । पक्षणीय द्रव्य १२ । अग्नि १३, १९, २०, २४, ३८ । त्वष्टा १४,१६ । धात्र आदि १७ । देवगण १८ । वात २१ । यज्ञ, यज्ञपति २२ । रज्जु, बरुण २३ । सोम २५, ४८-५०, ६३ । आपः (जल्), सोम २६ । यज्ञ, अग्नि २७ । गर्भ २८, ३० । वज्ञा २९ । मरुद्गण ३१ । द्यावा-पृथिवी ३२ ।इन्द्र ३३-३६, ३९, ४४ । इन्द्र-वरुण अथवा षोडशी ३७ । सूर्य ४०,४१ । गौ ४२, ४३ । विश्वकर्मा ४५ । इन्द्र, विश्वकर्मा ४६ । अदाध्य ४७ । पश्च, अग्नि ५१ । यज्ञमानानामात्म-स्तुति ५२ । इन्द्रापर्वत, इन्द्र ५३ । प्रजापति आदि ५४ ।इन्द्रादि ५५ । वरुणादि ५६ । विश्वेदेवा आदि ५७, ५८ । सिन्धु आदि, विष्णु-वरुण ५९ । आशीर्वाद लिंगोक्त ६० । वर्म ६१ । यज्ञ ६२ ।

**छन्द**— आर्ची पंक्ति १ । मुरिक् पंक्ति २ । निवृत् आर्षी पंक्ति ३ । निवृत् जगती ४ । प्राजापत्या अनुष्टुप् निवृत् आर्षी जगती ५ । निवृत् आर्षी विष्टुप् ६ । विराट् ब्राह्मी अनुष्टुप् ७ । प्राजापत्या गायत्री, निवृत् आर्षी बृहती ८ । प्राजापत्या गायत्री, आर्थी उष्णिक्, स्वराट् आर्थी पंक्ति ९ । विराट् ब्राह्मी बृहती १०,४७ । निचृत् आर्थी अनुष्टुप् ११ । आर्षी पंक्ति १२,४३, ५५ । साम्नी उष्णिक् (दो) निचृत् साम्नी उष्णिक्, निचृत् साम्नी अनुष्टुप्, भुरिक् प्राजापत्या गायत्री, निचृत् आर्थी उष्णिक् १३ । विराट् आर्थी त्रिष्टुप् १४, १६ । भुरिक् आर्थी त्रिष्टुप् १५, १९, ३६ । स्वराट् आर्षी त्रिष्टुप् १७,२०, ६२ । आर्षी त्रिष्टुप् १८, २४ । स्वराट् आर्षी उष्णिक् २१ । भुरिक् साम्नी वृहती, विराद् आचीं बृहती २२ । याजुषी उष्णिक, निवृत् आषीं त्रिष्टुप्, आसुरी गायत्री २३ । भुरिक् आर्षी पंक्ति २५ । स्वराट् आर्षी बृहती २६ । भुरिक् प्राजापत्या अनुष्टुप्, स्वराट् आर्षी बृहती २७ ।(दो) भुरिक् साम्नी उच्चिक् प्राजापत्या अनुष्टुप् २८ । भुरिक् आर्षी अनुष्टुप् २९ । आर्षी जगती ३० । आर्षी गायत्री ३१, ३२ । आर्षी अनुष्टुप् आर्षी उष्णिक् ३३ । विराट् आर्षी अनुष्टुप्, आर्षी उष्णिक् ३४. ३५ । साम्नी त्रिष्टुप्, विराट् आर्ची त्रिष्टुप् ३७ । भुरिक् त्रिपाद् गायत्री, स्वराद् आर्ची अनुष्टुप्, भुरिक् आर्ची अनुष्टुप् ३८ (दो) आर्षी गायत्री, आर्ची उष्णिक् ३९ ।(दो) आर्षी गायत्रो, स्वराट् आर्षी गायत्री ४० । निवृत् आर्षी गायत्री, स्वराट् आर्षी गायत्री ४१ । स्वराट् ब्राह्मी उष्णिक् ४२ ।निवृत् अनुष्टुप्, स्वराट् आर्थी गावत्रो ४४ । भुरिक् आर्थी त्रिष्टुप्, विराद् आर्थी अनुष्टुप् ४५ ।निवृत् आर्षी त्रिष्टुप्, विराट् आर्षी अनुष्टुप् ४६ । याजुषो पंक्ति,(दो) याजुषो जगती, साम्नी बृहती ४८ । विराट् प्राजापत्या जगती, निचृत् आर्थी उष्णिक् ४९ । भुरिक् आर्थी जगती ५०,५१ । निचृत् आर्थी बृहतो ५२ । आर्थी अनुष्टुप्, आसुरी उष्णिक् प्राजापत्या बृहती, विराट् प्राजापत्या पीक ५३ ।निवृत् ब्राह्मी उष्णिक् ५४ । आर्थी बृहती ५६ । निचृत् ब्राह्मी बृहती ५७ ।भूरिक् आर्षी जगती ५८ । निचृत् जगती, विराट् आर्षी गायत्री ५९ । स्वराट् ब्राह्मी त्रिष्टपु ६०। ब्राह्मी उष्णिक् ६१। स्वराट् आर्षी गायत्री ६३।

# ॥ इति अष्टमोऽध्यायः ॥



# ॥ अथ नवमोऽध्याय: ॥

३५७. देव सवितः प्रसुव यज्ञं प्रसुव यज्ञपति भगाय । दिव्यो गन्धर्वः केतपूः केतं नः पुनातु वाचस्पतिर्वाजं नः स्वदतु स्वाहा ॥१॥

हे तेजस्वी सविता देव ! इस यज्ञ को उत्तम विधि से पूर्ण करें । यजमान को धन-धान्य के लाभ के लिए प्रेरित करें । अन्न को पवित्र करने वाली दिव्य किरणों से हमारे अन्न को पवित्र बनाएँ और वाचस्पतिदेव हमारी अन्नरूप आहुति को ग्रहण करें ॥१ ॥

३५८. धुवसदं त्वा नृषदं मन:सदमुपयामगृहीतोसीन्द्राय त्वा जुष्टं गृहणाम्येष ते योनिरिन्द्राय त्वा जुष्टतमम् । अप्सुषदं त्वा घृतसदं व्योमसदमुपयामगृहीतोसीन्द्राय त्वा जुष्टं गृहणाम्येष ते योनिरिन्द्राय त्वा जुष्टतमम् । पृथिविसदं त्वान्तरिक्षसदं दिविसदं देवसदं नाकसदमुपयामगृहीतोसीन्द्राय त्वा जुष्टं गृहणाम्येष ते योनिरिन्द्राय त्वा जुष्टतमम् ॥२ ॥

(हे सोमदेव !) आप सबसे अधिक योग्य, नेतृत्व करने वालों के पालक, मानव-समुदाय के मन में रमने वाले, स्थिररूप से प्रतिष्ठित इन्द्रदेव के आश्रय-स्थान हैं । इन्द्रदेव के योग्य जानकर आपको ग्रहण करते हैं । आप पहले उपयाम-पात्र में स्थापित हों । इसी प्रकार प्रजाओं में, आकाश में तथा घृत में, तेजस्वीरूप में विराजमान इन्द्रदेव के योग्य जानकर हम आपको ग्रहण करते हैं । आप द्वितीय उपयाम-पात्र में स्थापित हों । इसी तरह पृथ्वी, अन्तरिक्ष, ग्रुलोक, ज्ञानीजनों तथा दु:खों से रहित रूप में इन्द्रदेव के योग्य जानकर आपको ग्रहण करते हैं । यह आपका आश्रय स्थान हैं । आप तीसरे उपयाम-पात्र में भी स्थापित हों ॥२ ॥

३५९. अपा थं रसमुद्रयस थं सूर्ये सन्त थं समाहितम् । अपा थं रसस्य यो रसस्तं वो गृहणाम्युत्तममुपयामगृहीतोसीन्द्राय त्वा जुष्टं गृहणाम्येष ते योनिरिन्द्राय त्वा जुष्टतमम्।

हे सोम ! प्रकाश (सूर्य) में रहनेवाले, सब प्रकार से धारण करने योग्य, जल के सार के भी सार, कल्याणकारी रूप, (अन्तादि हव्य को) हम, इन्द्रदेव तथा बायु के लिए चतुर्ध उपयाम-पात्र में स्थापित करते हैं । यह आपका स्थान है । सबसे प्रिय लगने वाले, हम आपको इन्द्रदेव के लिए ग्रहण करते हैं ॥३ ॥

३६०. यहा ऽ ऊर्जाहुतयो व्यन्तो विप्राय मतिम्। तेषां विशिप्रियाणां वोहमिषमूर्ज छः समग्रभमुपयामगृहीतोसीन्द्राय त्वा जुष्टं गृहणाम्येष ते योनिरिन्द्राय त्वा जुष्टतमम् । सम्पृचौ स्थः सं मा भद्रेण पृङ्क्तं विपृचौ स्थो वि मा पाप्पना पृङ्क्तम् ॥४।

है यही (सोमरस एवं आसव के पात्रो)! आप मेधावियों को श्रेष्ठ मित प्रदान करते हैं। हम, याजकों के निमित्त (आपके अन्दर) उक्त रसों को ठीक प्रकार से स्थापित करते हैं। हे पाँचवें ग्रह (पात्र)! आप नियमानुसार स्थापित किये गये हैं। इन्द्रादि देवताओं की प्रसन्नता के लिए हम, आपको ग्रहण करते हैं। यह आपका आवास है। आप दोनों साथ रहकर हमें कल्याण एवं सुख प्रदान करें और अलग रहकर पापों से हमें बचाएँ ॥४॥

३६१. इन्द्रस्य वज्रोसि वाजसास्त्वयायं वाजछं सेत् । वाजस्य नु प्रसवे मातरं महीमदिति नाम वचसा करामहे । यस्यामिदं विश्वं मुवनमाविवेश तस्यां नो देवः सविता धर्मछं साविषत् ॥५॥

यज्ञञ्जाला में हविष्यात्र पहुँचाने वाले रब की स्थापना के साथ यह मंत्र बोला जाता है । ऋषि पृथ्वी को अन्न प्रदान करने वाले तंत्र को संबोधित करते प्रतीत होते हैं— आप इन्द्र के वज्र के समान अमोध हैं। आप अत्र युक्त हैं, इसे (यज्ञ या याजक को) आपसे अत्र प्राप्त हो। हम अपनी वाणी ( मंत्रों ) से माता अदिति के समान धरती माता को अत्रादि प्राप्ति के लिए निश्चित रूप से प्रेरित करते हैं। यह समस्त विश्व जिनके प्रभाव क्षेत्र में स्थित है, वे सर्विता हमारे लिए धर्म को गतिशील बनाएँ ॥५॥ ३६२. अप्स्वन्तरमृतमप्सु भेषजमपामुत प्रशस्तिष्वश्वा भवत वाजिनः । देवीरापो यो व ऽक्तिः प्रतृतिः ककुन्मान् वाजसास्तेनायं वाजध्ं सेत् ॥६॥

जल के अन्त: स्थल में अमृत तथा पुष्टिकारक ओर्चाधयों है । अश्व (गतिशील पशु अथवा प्रकृति के पोषक प्रवाह), अमृत और ओषधिरूपी जल का पान कर बलवान् हों । हे जलसमूह ! आपकी ऊँची तथा वेगवान् तरंगें हमारे लिए अन्नप्रदायक बनें ॥६ ॥

३६३.वातो वा मनो वा गन्यर्वाः सप्तविध्धे शतिः । ते अग्रेश्वमयुर्ज्ञस्ते अस्मिञ्जवपादद्यः।

वायु, मन्, गंधर्व, पृथ्वी को धारण करने वाले सत्ताइस नक्षत्र आदि पहले से ही अपने साथ अश्व (तीव्र गति) को जोड़े हुए हैं । वे इस यज्ञ को गतिसील बनाएँ ॥७ ॥

(सताइस नक्षत्रों की संयुक्त आकर्षण ज्ञांक (म्यूचुअल घेकिटेजन) में ही पृथ्वी को साथ रखा है। गतिजील (वायु, मन् नक्षत्रादि) की ज्ञांक से यह यज्ञ अनुवाणित हो-ऐसा बाव है ह

३६४. वातरछंहा भव वाजिन्युज्यमानऽ इन्द्रस्येव दक्षिणः श्रियैधि । युञ्जन्तु त्वा मरुतो विश्ववेदसऽ आ ते त्वष्टा पत्सु जवं दधातु ॥८॥

हे वाजिन् (अग्नि) ! रथ में बुड़ जाने पर आप वायु के समान वेग वाले बने । दक्षिण भाग में रहकर इन्द्रदेव की शोभा बढ़ाएँ । मेधावी मरुद्गण आपको रथ में नियोजित करें और त्वष्टादेव आपके पैरो को वेगवान् बनाएँ ॥८ ३६५. जवो यस्ते वाजिन्निहितो गुहा यः श्येने परीत्तो अचरच्च वाते । तेन नो वाजिन् बलवान् बलेन वाजिज्ञ भव समने च पारियच्णुः । वाजिनो वाजितो वाज १७ सरिष्यन्तो बहस्पते भागमवजिद्यत ॥९ ॥

हे बलशाली ! जो आपकी गति हृदय में, श्वेन पश्ची में तथा वायु में है, उस बल से बलशाली होते हुए हमें युद्ध में विजयी बनाएँ । युद्ध में शबुओं को पराजित कर हमारा संकट दूर करें । हे अन्न विजेता ! बलशाली (अग्नि) अन्न प्राप्ति की कामना से बृहस्पति के चरु भाग को मुँचें ( सुक्ष्मांश को महण करें ) ॥९॥

३६६. देवस्याहर्थः सवितुः सवे सत्यसवसो बृहस्पतेरुत्तमं नाकर्थः रुहेयम् । देवस्याहर्थः सवितुः सवे सत्यसवसऽइन्द्रस्योत्तमं नाकर्थः रुहेयम् । देवस्याहर्थः सवितुः सवे सत्यप्रसवसो बृहस्पतेरुत्तमं नाकमरुहम् । देवस्याहर्थः सवितुः सवे सत्यप्रसवसऽइन्द्रस्योत्तमं नाकमरुहम् ॥१०॥

सत्य मार्ग पर चलने की प्रेरणा देने वाले सविता देव के अनुशासन में रहकर हम (याजकगण) बृहस्पतिदेव के श्रेष्ठ तथा इन्द्रदेव के उत्कृष्ट स्वर्ग में आरोहण करें । सत्य और न्याय से युक्त सभी सुखों के दाता सविता देवता की प्रेरणा से हम (याजकगण) बृहस्पतिदेव एवं इन्द्रदेव के उत्कृष्ट स्वर्ग में (यज्ञ में) आरूढ़ हुए ॥१०॥ ३६७. बृहस्पते वाजं जय बृहस्पतये वाचं वदत बृहस्पतिं वाजं जापयत । इन्द्र वाजं जयेन्द्राय वाचं वदतेन्द्रं वाजं जापयत ॥११॥

हुनुमिवाहों के बादन को लक्ष्य करके यह के निमित्त उच्चारित स्वरों-मओं का प्रयोग करने वालों को प्रेरित करने का संकेत इन मंत्रों में है— हे बृहस्पते ! आप विजय प्राप्त करें । (हे याजको !) बृहस्पतिदेव के लिए स्तुतियाँ बोलो, बृहस्पतिदेव को विजयी बनाओ । हे इन्द्रदेव ! आप विजय प्राप्त करें, (हे याजको !) इन्द्रदेव के लिए स्तुतियों का गायन करो, इन्द्रदेव को विजयी बनाओ ॥११॥

३६८. एषा वः सा सत्या संवागभूद्यया बृहस्पति वाजमजीजपताजीजपत बृहस्पति वाजं वनस्पतयो विमुच्यध्वम् । एषा वः सा सत्या संवागभूद्ययेन्द्रं वाजमजीजपताजीजपतेन्द्रं वाजं वनस्पतयो विमुच्यध्वम् ॥१२॥

(हे दुन्दुभिवादक अथवा स्वर प्रयोगकर्ता !) एक साथ स्वर मिलाकर ऐसी वाणी निकालो, जिससे बृहस्पतिदेव को युद्ध में विजय प्राप्त हो । हे वनों ( समूहों ) के स्वामी ! अपने सैनिकों, घोड़ों और रथों को (संग्राम के लिए) छोड़ दो, जिससे इन्द्रदेव को विजय प्राप्त हो सके । विजय प्राप्ति के बाद हे सेनाध्यक्ष ! अपने सैनिकों, घोड़ों और रथों को (आराम के लिए) मुक्त कर दो ॥१२॥

३६९. देवस्याहर्थः सवितुः सवे सत्यप्रसवसो बृहस्पतेर्वाजजितो वाजं जेषम् । वाजिनो वाजजितोध्वन स्कध्नुवन्तो योजना मिमानाः काष्टां गच्छत ॥१३॥

सबको प्रेरणा देने वाले, सबको प्रकाशित करने वाले, सत्य के प्रेरक (सवितादेव तथा) बृहस्पतिदेव के अनुशासन में रहकर युद्ध में विजयी हो । संग्राम में हमें विजय दिलाने वाले वेगवान् हे अश्वो ! शत्रु के मार्ग को रोकते हुए गति के साथ कोसों (दूरी) को लॉबते हुए हमें सोमा पार पहुँचाओ ॥१३ ॥

३७०. एष स्य वाजी क्षिपणि तुरण्यति प्रीवायां बद्धो अपिकक्षऽ आसनि । कर्तुं दक्षिकाऽ अनु स छं सनिष्यदत्पथामङ्का छं स्यन्वापनीफणत् स्वाहा ॥१४॥

यह अश्व, ग्रीवा, वश्व (जीन रखने का स्थान) और मुख में ( लगाम के रूप में ) बँधा हुआ, यज्ञ के उद्देश्य से मार्ग की सभी बाधाओं को दूर कर, शब्द नाद करता हुआ आगे चलता है । उस पर बैठा बीर शीघ्रता से शबुओं पर शस्त्र से वार करता है, इस उद्देश्य से यह आहुति समर्पित हैं ॥१४॥

३७९. उत स्मास्य द्रवतस्तुरण्यतः पर्णं न वेरनुवाति प्रगर्धिनः । श्येनस्येव श्रजतो अङ्कसं परि दिधकाव्याः सहोर्जा तरित्रतः स्वाहा ॥१५॥

जो पराक्रम के साथ, पंख वाले तीर के समान वेगवान् , अश्र के समान अत्यन्त शीघता से सत्यवाणी बोलते हुए चलता है, वही शत्रुओं पर विजय प्राप्त कर सकता है । यह आहुति इस हेतु अर्पित है ॥१५ ॥

३७२. शं नो भवन्तु वाजिनो हवेषु देवताता मितद्रवः स्वर्काः । जम्भयन्तोहि वृक्धश्रं रक्षाश्रं सि सनेम्यस्मद्युयवन्नमीवाः ॥१६ ॥

( यज्ञ में-युद्ध में ) वाजिन् (बलशाली घोड़े, अग्नि) हमारे लिए कल्याणकारी हों और दैवी कार्य में यज्ञाहुतियों द्वारा और भी सुसज्जित हों । वे शीघ्र ही सर्प के समान कुटिलता वाले, मेड़िये के समान पीछे से आक्रमण करने वाले, विध्नकारी दुष्ट पुरुषों ( प्रवृत्तियों ) को हमसे दूर करें ॥१६ ॥

३७३. ते नो अर्वन्तो हवनश्रुतो हवं विश्वे शृण्वन्तु वाजिनो मितद्रवः । सहस्रसा मेधसाता सनिष्यवो महो ये घनछं समिश्रेषु जिन्नरे ॥१७॥

प्रसिद्ध याञ्चिक, अश्वो पर सवारी करने वाले, बलवान्, असामान्यगति वाले वीर, हमारे शब्दों को सुनें । हजारों को तृप्त करने वाले, यज्ञ के अधिष्ठाता, (आवश्यकताओं की) आपूर्त्ति करने वाले वीर लोग ( जीवन-संग्राम में ) महान् ऐश्वर्यशाली बनते हैं ॥१७ ॥ ३७४. वाजे-वाजेऽवत वाजिनो नो धनेषु विप्राऽ अमृताऽ ऋतज्ञाः । अस्य मध्वः पिबत मादयध्वं तृप्ता यात पथिभिर्देवयानैः ॥१८॥

हे बलशाली अश्वो (यज्ञाग्नि) ! मधुर रस के पान से तृप्त होकर देवयान मार्ग से आगे बढ़ो । मेधावी, दीर्घजीवी एवं सत्य मार्ग में जाने वाले आप हमें अज्ञादि धन-धान्य से पूर्ण करके, हमारा पालन करें ॥१८ ॥

३७५. आ मा वाजस्य प्रसवो जगम्यादेमे द्वावापृथिवी विश्वरूपे । आ मा गन्तां पितरा मातरा चा मा सोमो अमृतत्त्वेन गम्यात् । वाजिनो वाजितो वाजिंक सस्वार्थ सो बृहस्पतेर्भागमवजिञ्चत निमृजानाः ॥१९॥

माता-पिता के रूप में, विश्वरूप द्यावापृथिवी हमारी रक्षा के लिए आएँ ।हमें अत्र उत्पादन का ज्ञान मिले, अमृतभाव के साथ सोम प्राप्त हो । हे बलवानी ! बृहस्मितिदेव के अन्न भाग को पवित्र वित्त होकर प्राप्त करो ॥१९ ॥ ३७६. आपये स्वाहा स्वापये स्वाहापिजाय स्वाहा क्रतवे स्वाहा वसवे स्वाहाहर्पतये स्वाहाहे मुग्धाय स्वाहा मुग्धाय वैन १३ शिनाय स्वाहा विनश्ं शिनऽ आन्त्यायनाय स्वाहान्त्याय भौवनाय स्वाहा भुवनस्य पतये स्वाहाधिपतये स्वाहा ॥२० ॥

देवत्व की प्राप्ति के लिए, सुखों को उत्तम प्राप्ति के लिए, बार-बार जन्म लेने वाले देवताओं के लिए, यज्ञ रूप परमात्मा के लिए, प्रजापति के लिए, दिन के स्वामी के लिए, मुन्दर दिवस के लिए, अनिनाशी सुन्दर दिन के लिए, अन्त तक पहुँचाने वाले अविनाशी के लिए, भूवन को सीमा के लिए, सम्पूर्ण भूवन के पित के लिए, अधिपति आदि सभी के लिए— ये आदुतियाँ समर्पित की जा रही हैं। सभी देव शक्तियाँ उन्हें स्वीकारें ॥२०॥ ३७७, आयुर्यज्ञेन कल्पतां प्राणो यज्ञेन कल्पतां चक्षुर्यज्ञेन कल्पता छं श्रीत्रं यज्ञेन कल्पतां पृष्ठं यज्ञेन कल्पतां यज्ञो यज्ञेन कल्पताम् । प्रजापतेः प्रजाऽ अभूम स्वदंवा

ऽअगन्मामृताऽ अभूम ।।२९ ।। यञ्च से हम दीर्घायु हो, हमारे प्राण की वृद्धि हो, नेजो की ज्योति बढ़े, श्रवण-इन्द्रियाँ समर्थ हो, हमारी पीठ का बल बढ़े, हमारे यज्ञ का विस्तार हो । हम सभी ईंबर की सन्तान बनकर रहें । हम सभी मेधावी बन कर दिव्य

सुख को प्राप्त करें और अमृततत्व प्राप्त करने में समर्थ हो ॥२१ ॥ ३७८. अस्मे वोऽअस्त्विन्द्रियमस्मे नृम्णमुत क्रतुरस्मे वर्चार्छसि सन्तु वः ।नमो मात्रे पृथिवयै नमो मात्रे पृथिवया ऽ इयं ते राड्यन्तासि यमनो घुवोसि घरुणः । कृष्यै त्वा क्षेमाय त्वा रस्यै त्वा पोषाय त्वा ॥२२॥

हे दिशाओं !तुम्हारा सम्पूर्ण ऐश्वर्य, धन, कार्य करने की सामध्यें तथा तेज हमें प्राप्त हो । माता पृथ्वी के लिए आदरसहित हमारा नमस्कार है । हे मातृभूमें ! आप संचालन करने वाली हैं तथा आपकी ही शासन-शक्ति हैं । आप ही हर प्रकार की व्यवस्था बनाने वाली तथा स्थिर आख्रयदाता हैं । आपको कृषि कार्य के लिए, जगत् के कल्याण के लिए, देश में ऐश्वर्य वृद्धि के लिए, प्रजापालन तथा अपने योग-क्षेप के लिए हम स्वीकारते हैं ॥२२ ॥ ३७९. वाजस्थेमं प्रसव: सुषुवेऽग्रे सोमछं राजानमोषधीष्वपसु । ताऽ अस्मध्यं मधुमतीर्भवन्तु वयछं राष्ट्रे जाग्याम पुरोहिता: स्वाहा ॥२३ ॥

सोम नामक दीप्तिमान् पदार्थ को अन्न उत्पादनकर्त्ता प्रजापति ने सबसे पहले ओषधि और जल के मध्य उत्पन्न किया । हमारे लिए यह सोम मधुर रस से युक्त हो । हम पुरोहितगण अपने राष्ट्र में जाम्रत् (जीवन्त) रहें । इसके लिए यह आहुति समर्पित है (ताकि हम अपने राष्ट्र को भी प्रगतिशील और जीवन्त रख सकें ।) ॥२३ ॥

#### ३८०. वाजस्येमां प्रसवः शिश्रिये दिविममा च विश्वा भुवनानि सम्राट् । अदित्सन्तं दापयति प्रजानन्त्स नो रियर्छ सर्ववीरं नियच्छतु स्वाहा ॥२४॥

अन्न के उत्पादक प्रजापति ने सम्पूर्ण भुवनों सहित द्युलोक को आश्रय दिवा है ।वे प्रजापति आहुति देने के लिए हमारी बुद्धि को प्रेरित करें औरसुसन्तति सहित ऐश्वर्य प्रदान करें, इसके लिए यह आहुति समर्पित है ॥२४ ॥

# ३८१. वाजस्य नु प्रसवऽ आबभूवेमा च विश्वा भुवनानि सर्वतः । सनेमि राजा परियाति विद्वान् प्रजां पुष्टि वर्धयमानो अस्मे स्वाहा ॥२५॥

अन्न के उत्पादक प्रजापति ने सब ओर से सम्पूर्ण भुवनों को उत्पन्न किया और वे सनातन, सर्वज्ञाता प्रजापति हमारे लिए प्रजा, पशुधन तथा समस्त ऐश्वर्य की वृद्धि करते हुए , सबसे ऊपर के स्थान में निवास करते हैं— यह आहुति उन (प्रजापति) के लिए समर्पित है ॥२५ ॥

#### ३८२. सोमध्ं राजानमवसेग्नियन्वारभामहे । आदित्यान्विष्णुधं सूर्यं ब्रह्माणं च बृहस्पतिधंः स्वाहा ॥२६॥

हमारे पालन के लिए जिस प्रजापित ने राजा, सोम, अग्नि, बारह आदित्य, विष्णु, सूर्य, बह्या और बृहस्पित देथ को उत्पन्न किया है, उस प्रजापित का हम स्तवन करते हैं, यह आहुति उन (प्रजापित) के लिए समर्पित है ॥२६ ॥ ३८३. अर्थमणं बृहस्पितिमिन्द्रं दानाय चोदय । वाचं विष्णुर्थ्व सरस्वतीर्थ्व सवितारं च वाजिनर्थ्व स्वाहा ॥२७॥

हे परमात्मन् ! (आप) अर्थम्म, बृहस्पति, इन्द्र, वाणी की अधिप्टावी देवीसरस्वती, विष्णु, सवितादेव एवं बलवान् देवगणों को दान करने के लिए प्रेरित करें—यह आहुति आपके लिए समर्पित की जा रही है ॥२७ ॥

# ३८४. अग्ने अच्छा वदेह नः प्रति नः सुमना भव । प्र नो यच्छ सहस्रजिन्वर्थः हि धनदाऽ असि स्वाहा ॥२८॥

हे अग्निदेव ! आप हमारे प्रति अच्छा मन (श्रेष्ठ भाव) रखकर इस यञ्ज में हमें हितकारी उपदेश करें । अकेले ही सहस्रों योद्धाओं को जीतने वाले हे अग्निदेव ! चूँकि आप ऐखर्यदाता हैं. इसलिए हमें भी धन-धान्य से पूर्ण करें— हमारी यह आहुति आपके लिए समर्पित है ॥२८ ॥

#### ३८५. प्र नो यच्छत्वर्यमा प्र पूषा प्र बृहस्पतिः । प्र वाग्देवी ददातु नः स्वाहा ॥२९॥

अर्थमा, पृषादेवता तथा वाणी की अधिष्ठाजी देवों सरस्वतों हमारे लिए अभीष्ट दान प्रदान करें-हमारी यह आहुति आपके लिए समर्पित हैं ॥२९ ॥

३८६. देवस्य त्वा सवितुः प्रसवेश्विनोर्बाहुभ्यां पूष्णो हस्ताभ्याम् । सरस्वत्यै वाचो यन्तुर्यन्त्रिये दधामि बृहस्पतेष्ट्वा साम्राज्येनाभिषिञ्चाम्यसौ ॥३०॥

सबको उत्पन्न करने वाले सर्विता देवता की सृष्टि में सरस्वती की --वाणी की-- प्रेरणा से अश्विन्देखों की भुजाओं तथा पूषादेवता के हाथों से आपको (यज्ञीय ऊर्जा को) धारण करते हैं और सुव्यवस्था बनाने वाले बृहस्पतिदेव के श्रेष्ठ नियंत्रण में इस साम्राज्य के संचालक के रूप में आपको स्थापित करते हैं ॥३० ॥

३८७. अग्निरेकाक्षरेण प्राणमुद्जयत्तमुञ्जेषमश्चिनौ द्वाक्षरेण द्विपदो मनुष्यानुदजयतां तानुञ्जेषं विष्णुस्त्र्यक्षरेण त्रील्लोकानुदजयत्तानुञ्जेषथः सोमझतुरक्षरेण चतुष्पदः पशुनुदजयत्तानुञ्जेषम् ॥३१॥ अग्निदेव ने 'एकाक्षर' (दैवी गायज़ें) के प्रभाव से उत्कृष्ट प्राण पर विजय प्राप्त की । हम भी उस एकाक्षर के प्रभाव से प्राण पर विजय प्राप्त करें । दो अक्षर (दैवी उष्णिक) वाले छन्द के प्रभाव से अश्विनीकुमारों ने दो पैरों वाले मनुष्यों पर विजय प्राप्त करें । तीन अक्षर (दैवी अनुष्टुप) वाले छन्द के प्रभाव से विष्णुदेव ने तीनों लोकों पर विजय प्राप्त करें । कार अक्षर (दैवी बृहती) के मंत्र के प्रभाव से सोम ने चार पैर वाले पशुओं पर विजय प्राप्त की, हम भी उसके प्रभाव से तीनों लोकों पर विजय प्राप्त करें । चार अक्षर (दैवी बृहती) के मंत्र के प्रभाव से सोम ने चार पैर वाले पशुओं पर विजय प्राप्त की, हम भी उसके प्रभाव से पशुओं पर विजय प्राप्त करें ॥३१ ॥

[आध्यात्पिक संदर्भ में अस्मि (चेतना) को एक-अहर वहा के प्रति एकन्छिट बनाकर प्राणों को अनुशासित किया जाता है; अधिनीकुमारों (स्वर्ग के बैद्धों) ने दो अहर-मंत्रों कर्म और संघम द्वारा मनुष्यों को अनुशासित किया : विष्णु (जगत् पालक) ने सूर्य, विद्युत् एवं अस्निस्थ तीन अर्जा प्रवाहों से तीन लोकों को व्यवस्थित किया, सोम (पोषक प्रवाह) ने पशुओं (पाश बद्ध जीवों) को दिख्य पोषण द्वारा व्यवस्थित बनाया — ऐसा भाव लिया जाने योग्य हैं।]

३८८. पूषा पञ्चाक्षरेण पञ्च दिश ऽ उदजयत्ताऽ उज्जेषध्ः सविता घडक्षरेण षड्तूनुदजयत्तानुञ्जेषं मरुतः सप्ताक्षरेण सप्त ग्राम्यान् पशूनुदजयँस्तानुञ्जेषं बृहस्पतिरष्टाक्षरेण गायत्रीमुदजयत्तामुज्जेषम् ॥३२॥

पाँच अक्षर (दैवी पंक्ति) के छन्द के प्रभाव से पूथा देवता ने पाँच दिशाओं पर विजय प्राप्त की, हम भी उन दिशाओं पर विजय प्राप्त करें । यह अक्षर (दैवी त्रिष्ट्ण) के छन्द के प्रभाव से सविता देवता ने छः ऋतुओं पर विजय प्राप्त की, हम भी उसके प्रभाव से छः ऋतुओं पर विजय प्राप्त करें । सात अक्षर (दैवी जगती) के मंत्र के प्रभाव से महत् देवता ने सात ग्राम्य गवादि (सात प्रकार के दूध देने वाले) पशुओं पर विजय प्राप्त की, हम भी उसके प्रभाव से इन पर विजय प्राप्त करें । अष्टाक्षर (दैवी अतिजगती) मंत्र के प्रभाव से बृहस्मति देव ने गायत्री को सिद्ध किया, हम भी उसके प्रभाव से गायत्री को सिद्ध कर सके ॥३२॥

[पूषा(पोषण करने वाले) देवताओं ने पाँच धाराओं में प्रवाहित पाँच प्राप्तों को पोषित किया: स्रवितादेव को वह अक्तियों से युक्त कहा गया है, यह ऋतुओं को उन्होंने करपाणकर बनाया; परन् के, सात लोकों में सात-सात प्रवाह (४९ मस्त्) कहे गये हैं, उन्होंने स्रव्य प्रामी-समृहों-लोकों) के पशुओं (उनमें बद्ध बीवों) को अनुशासित किया; गायत्री छन्द में आठ-आठ मात्राओं के तीन चरण होते हैं, पहान् बृहस्पति ने आठ अक्टों से गावजी विका पर अधिकार प्राप्त किया- यह पात समीचीन हैं।]

३८९. मित्रो नवाक्षरेण त्रिवृतर्छः स्तोममुदजयत्तमुञ्जेषं वरुणो दशाक्षरेण विराजमुदजयत्तामुञ्जेषमिन्द्र ऽ एकादशाक्षरेण त्रिष्ट्रभमुदजयत्तामुञ्जेषं विश्वेदेवा द्वादशाक्षरेण जगतीमुदजर्यस्तामुञ्जेषम् ॥३३॥

नवाक्षर (दैवी शक्तरी)छन्द के प्रभाव से मित्र देवता ने त्रिवृत् (ज्ञान, कर्म और मित्त) स्तोम पर से विजय प्राप्त की । हम भी उसके प्रभाव से इन पर विजय प्राप्त करें । दशाखर (दैवी अतिशक्तरी) छन्द के प्रभाव से वरुण देवता ने विराट् पर विजय प्राप्त की, हम भी उसके प्रभाव से विराट् पर विजय प्राप्त करें । एकादश अक्षर (दैवी अष्टि) के प्रभाव से इन्द्रदेव ने त्रिष्टुभ् स्तोमों पर विजय प्राप्त की, हम भी उसके प्रभाव से विजय प्राप्त करें । बारह अक्षर(दैवी अत्यष्टि) के मंत्र के प्रभाव से विश्वेदेवों ने जगती स्तोमों पर विजय प्राप्त की, हम भी उसके प्रभाव से उन पर विजय प्राप्त करें ॥३३॥

[फित्रभावसम्पन्न देवसता ने नौ द्वारों में संबद्धान नौ प्रतिक बाराओं से जिवृत् (कर्म, विचार एवं भाव क्षेत्र) को प्रभावित किया, वरुण (सबको आव्छादित करने वाले) देव ने पश्च प्राणों एवं पश्च भूतों से विराट् को प्रभावित किया। त्रिष्टुप् एन्द में ग्यास्ह-म्यास्ह मात्राओं के चार चरण होते हैं, इन्द्र (संगठन सता) ने म्यास्ह रुद्र प्रतिक्रों से त्रिष्टुच् (जिलोक) को प्रभावित किया ; जगती छन्द में बारह-बारह मात्राओं के चार चरण होते हैं, विश्वदेव ने बारह आकात्रीय प्रकाश (राशियों) से जगती को प्रभावित किया – यह पाव बाह्य है। ] ३९०. वसवस्त्रयोदशाक्षरेण त्रयोदशधः स्तोममुदजयँस्तमुञ्जेषधः रुद्राश्चतुर्दशाक्षरेण चतुर्दशधः स्तोममुदजयँस्तमुञ्जेषमादित्याः पञ्चदशाक्षरेण पञ्चदशधः स्तोममुदजयँ-स्तमुञ्जेषमदितिः षोडशाक्षरेण षोडशधः स्तोममुदजयत्तमुञ्जेषं प्रजापतिः सप्तदशाक्षरेण सप्तदशधः स्तोममुदजयत्तमुञ्जेषम् ॥३४॥

तेरह अक्षर वाले छन्द (दैवी धृति)के प्रभाव से वसुओं ने प्रयोदश (नव हार तथा चार अन्त:करण) स्तोम को जीता, हम भी उसके प्रभाव से विजय प्राप्त करें । चौदह अक्षर (दैवी अतिधृति) छन्द के प्रभाव से रुट्रों ने चौदह रलों पर विजय प्राप्त की, हम भी उसके प्रभाव से विजय प्राप्त करें । पन्द्रह अक्षर (आसुरी गायत्री) के छन्द के प्रभाव से आदित्यों ने पञ्चदश (चार वेद, चार उपवेद, छ: वेदाङ्ग तथा कार्य कुशलता) स्तोम पर विजय प्राप्त की, हम भी उसके प्रभाव से विजयी हों । सोलह अक्षर (प्राजापत्या अनुष्टुप्) के छन्द के प्रभाव से अदिति देवमाता ने पोडश (१६ कला समूह)स्तोम पर विजय प्राप्त की, हम भी उसके प्रभाव से इन पर विजय प्राप्त करें । सत्रह अक्षर (निचृत् आची गायत्री) के मंत्र के प्रभाव से प्रजापति ने सप्तदश (चार वर्ण, चार आश्रम, चार कर्म, चार पुरुषार्थ तथा अपनी मति) स्तोम पर विजय प्राप्त की, हम भी उसके प्रभाव से इन पर विजय पाएँ ॥३४॥

२९१. एव ते निर्ऋते भागस्तं जुवस्य स्वाहाग्निनेत्रेभ्यो देवेभ्यः पुरः सद्ध्यः स्वाहा ६ मनेत्रेभ्यो देवेभ्यो दक्षिणासद्ध्यः स्वाहा विश्वदेवनेत्रेभ्यो देवेभ्यः पश्चात्सद्ध्यः स्वाहा मित्रावरूणनेत्रेभ्यो वा मरुत्रेत्रेभ्यो वा दे भ्यः उत्तरासद्ध्यः स्वाहा सोमनेत्रेभ्यो देवेभ्य ऽउपरिसद्ध्यो दुवस्वद्ध्यः स्वाहा ॥३५ ..

हे पृथिति ! यह भाग आपका है, इसे स्नेतपूर्वक स्वोकार करें । पूर्व दिशा में विराजमान अग्निदेवता के निमित्त, दक्षिण दिशा में विराजमान यम देवता के निमित्त, पश्चिम दिशा में विराजमान विश्वेदेवा के निमित्त, उत्तर दिशा में विराजमान मित्रावरुण या मरुत् देवता के निमित्त तथा ऊपरी भाग अन्तरिक्ष और सुलोक में विराजमान हवि भोजी सोम के निमित्त सभी देवताओं की प्रसन्नता के लिए, ये आहुतियाँ समर्पित हैं। सभी देवशक्तियाँ स्नेहपूर्वक इन आहुतियों को स्वीकारें ॥३५॥

३९२. ये देवा ऽअग्निनेत्राः पुरःसदस्तेभ्यः स्वाहा ये देवा यमनेत्रा दक्षिणासदस्तेभ्यः स्वाहा ये देवा विश्वदेवनेत्राः पश्चात्सदस्तेभ्यः स्वाहा ये देवा मित्रावरुणनेत्रा वा मरुन्नेत्रा वोत्तरासदस्तेभ्यः स्वाहा ये देवाः सोमनेत्राऽउपरिसदो दुवस्वन्तस्तेभ्यः स्वाहा ॥३६ ॥

पूर्व में स्थित वे देवता, जिनका नेतृत्व करने वाले ऑग्नदेव हैं, दक्षिण दिशा में स्थित वे देवता, जिनका नेतृत्व यम करते हैं, पश्चिम में स्थित वे देवता जिनका नेतृत्व विश्वेदेवा करने हैं, उत्तर में स्थित वे देवता, जिनका नेतृत्व मित्रावरुण या मरुत् करते हैं, दुलोक में स्थित वे देवता, जिनका नेतृत्व हवि स्वीकार करने वाले सोम करते हैं, (उन सभी) के निमित्त ये श्रेष्ठ आहतियाँ समर्पित की जा रही है ॥३६ ॥

३९३. अग्ने सहस्व पृतनाऽ अभिमातीरपास्य । दुष्टरस्तरन्नरातीर्वचोंबा यज्ञवाहसि ॥३७ ॥

हे अग्निदेव ! आप शत्रु सेना को पराजित कर उनका संहार करें । हे अजेय अग्निदेव ! शत्रुओं का नाश कर यज्ञ करने वाले यजमान को खाद्यात्र प्रदान कर तेजस्वी बनाएँ ॥३७ ॥

३९४. देवस्य त्वा सवितुः प्रसवेश्विनोर्बाहुभ्यां पूष्णो हस्ताभ्याम् । उपार्थः शोर्वीर्येण जुहोमि हतर्थः रक्षः स्वाहा रक्षसां त्वा वद्यायाविषयः रक्षोविषयामुमसौ हतः ॥३८ संसार को उत्पन्न करने वाले सर्वितादेव की सृष्टि में प्राणवान् शक्तियों की सामर्थ्य से अश्विनीकुमारों की भुजाओं तथा पूषादेवता के दोनों हाथों से शत्रुओं के संहार के लिए आपको (उपाँशु को) यह उत्तम आहुति समर्पित करते हैं। जिस प्रकार आपने शत्रुओं का नाश किया, उसी तरह हम लोग भी दुष्टों का विनाश करें। जैसे यह राक्षस नष्ट हुआ, उसी प्रकार हम भी इन ( शत्रुओं—विकारों ) को नष्ट करें ॥३८॥

३९५. स्विता त्वा सवानाथंः सुवतामग्निगृहपतीनाथंः सोमो वनस्पतीनाम् । बृहस्पतिर्वाचऽ इन्द्रो ज्यैष्ट्याय रुद्रः पशुभ्यो मित्रः सत्यो वरुणो धर्मपतीनाम् ॥३९ ॥

हे याजक !सवितादेव यज्ञ कार्य के लिए तुम्हें प्रेरित करें । अग्निदेव गृहपितयों को प्रेरित करें । सोमदेव तुम्हारे लिए वनस्पति रूपी ओषधियाँ प्रदान करें । मेधा प्राप्त के लिए वृहस्पतिदेव, बड़प्पन के लिए इन्द्रदेव, पशुधन के लिए रुद्रदेव, सत्य व्यवहार के लिए मित्रदेव तथा धर्म मार्ग में चलने के लिए वरुणदेव प्रेरित करें ॥ ३९६. इमं देवाऽ असपत्नर्थंश्च सुवस्वं महते क्षत्राय महते ज्यैष्ट्याय महते जानराज्यायेन्द्रस्येन्द्रियाय । इमममुख्य पुत्रममुख्य पुत्रमस्यै विशऽ एव वोमी राजा सोमोरमाकं ब्राह्मणानार्थंश्च राजा ॥४०॥

है देवगण ! महान् क्षात्रबल के सम्पादन के लिए , महान् राज्य पद के लिए , श्रेष्ट जनराज्य के लिए , इन्द्रदेव के समान हर प्रकार से विभूतिवान् बनने के लिए , शबुओं से रहित, अमुक पिता के पुत्र, अमुक माता के पुत्र को प्रजा के पालन के लिए अभिषिक्त करें ाहे अमुक प्रजाजनों ! आप सभी के लिए तथा हम जानीजनों के लिए भी यह राजा चन्द्र के समान आह्रादक है ॥४० ॥

# —ऋषि, देवता, छन्द-विवरण—

ऋषि— बृहस्पति, इन्द्र १-१३ । दिधकावा वामदेव्य १४, १५ । वसिष्ठ १६, १८-२५ । नाभानेदिष्ठ १७ । तापस २६-३४ । वरुण, देवगण ३५ । देवगण ३६ । देवश्रवा-देववात भारत ३७-४० ।

देखता— सविता १ । इन्द्र २ । रस ३ । लिगोक्त (ग्रह, सोमग्रह, सुराग्रह) ४ । रथ, पृथिवी, सविता ५ । अश्व ६, १४-१८ । अश्वस्तुति ७,८ । अश्वस्तुति, अश्व ९ । लिगोक्त १०-१२ । लिगोक्त, अश्व १३ । प्रजापति, अश्व १९ । प्रजापति २०, २३-२५ । प्रजापति, यजमान २१ । दिशा, पृथिवी, आसन्दी, सुन्वन् २२ । विश्वेदेवा २६ । अर्थमा आदि २७, २९ । अग्नि २८, ३७ । सविता, सुन्वन् ३० । अग्नि आदि ३१ । पूचा आदि ३२ । मित्र आदि ३३ । बसु आदि ३४ । पृथिवी, देवगण ३५ । देवगण ३६ । सविता, राक्षसंघाती ३८ । यजमान ३९, ४० ।

छन्द- स्वराट् आधीं त्रिष्टुप् १। आधीं पंक्ति, विकृति २। निवृत् अति शक्वरी ३। पुरिक् कृति ४, २०। पुरिक् अष्टि ५ । पुरिक् जगती ६। उष्णिक् ७। त्रिष्टुप् ८। धृति ९। विराट् उत्कृति १०। जगती ११,१४-१५,१७, २४, ३०। स्वराट् अतिधृति १२। निवृत् अतिजगती १३। पुरिक् पंक्ति १६। निवृत् त्रिष्टुप् १८। निवृत् धृति १९। अत्यष्टि २१। निवृत् अत्यष्टि २२। स्वराट् त्रिष्टुप् २३, २५। अनुष्टुप् २६। स्वराट् अनुष्टुप् २७। पुरिक् अनुष्टुप् २८। पुरिक् आधीं गायत्री २९। स्वराट् अतिधृति ३१। कृति ३२, ३३। निवृत् जगती, निवृत् धृति ३४। विराट् उत्कृति ३५। विकृति ३६। निवृत् अनुष्टुप् ३७। पुरिक् ब्राह्मी वृहती ३८। अतिजगती ३९। स्वराट् ब्राह्मी त्रिष्टुप् ४०।

॥ इति नवमोऽध्यायः ॥



# ॥ अथ दशमोऽध्याय: ॥

३९७. अपो देवा मधुमतीरगृष्णत्रूर्जस्वती राजस्वश्चितानाः। याधिर्मित्रावरुणावभ्यषि-श्चन्याधिरिन्द्रमनयन्नत्यरातीः ॥१॥

देवताओं ने मधुर स्वाद वाले, विशिष्ट अन्न- रस से युक्त, राजाओं के द्वारा भी सेवनीय, विवेक प्रदान करने वाले जल को ग्रहण किया । जिस जल से देवताओं का मित्रावहणों ने अभिषेक किया और जिससे शतुओं को नष्ट करने वाले इन्द्रदेव का देवताओं ने राज्याभिषेक किया, उस जल को हम ग्रहण करते हैं ॥१॥

३९८. वृष्णऽ ऊर्मिरसि राष्ट्रदा राष्ट्रं मे देहि स्वाहा वृष्णऽ ऊर्मिरसि राष्ट्रदा राष्ट्रममुष्यै देहि वृषसेनोसि राष्ट्रदा राष्ट्रं मे देहि स्वाहा वृषसेनोसि राष्ट्रदा राष्ट्रममुष्यै देहि ॥२ ॥

(हे कलकल ध्विन करनेवाली धाराओं !) आप बलवान् पुरुष को उच्च पट पर पहुँचाने तथा राष्ट्र प्रदान करने में समर्थ हैं। इसके लिए आपको आहुति समर्पित है। आप सुखवर्षक राष्ट्र प्रदान करने वाले हैं, अत: राज्य देने में समर्थ होकर, राजपद प्रदान करें। आपके लिए यह आहुति समर्पित है। आप राज्य देने में समर्थ हैं। अत: बलवान् सेना से युक्त (यजमान को) राज्य प्रदान करें।।२।।

३९९. अर्थेत स्थ राष्ट्रदा राष्ट्रं मे दत्त स्वाहार्थेत स्थ राष्ट्रदा राष्ट्रममुष्मै दत्तौजस्वती स्थ राष्ट्रदा राष्ट्रं मे दत्त स्वाहौजस्वती स्थ राष्ट्रदा राष्ट्रममुष्मै दत्तापः परिवाहिणी स्थ राष्ट्रदा राष्ट्रं मे दत्त स्वाहापः परिवाहिणी स्थ राष्ट्रदा राष्ट्रममुष्मै दत्तापां पतिरसि राष्ट्रदा राष्ट्रं मे देहि स्वाहापां देहि स्वाहापां पतिरसि राष्ट्रदा राष्ट्रममुष्मै देह्यपां गर्भोसि राष्ट्रदा राष्ट्रममुष्मै देहि ॥३॥

है जलसमूह ! आप अधौपार्जन करने वाले हैं, अतः हमें राष्ट्र प्रदान करें । इसके लिए यह आहुति समर्पित हैं । आप ऐसर्य के बल से सामर्थ्यवान् हैं, ओजस्वी और पराक्रमों हैं तथा राष्ट्र देने में समर्थ हैं, इसके लिए यह आहुति समर्पित हैं । आप महान् बल तथा उत्तम सेनाओं से वृक्त हैं, अतः राष्ट्र देने में समर्थ हैं; इसके लिए यह आहुति समर्पित हैं । आप हर प्रकार की सेना से युक्त, राष्ट्र देने में समर्थ हैं, अतः हमें राष्ट्र प्रदान करें, इसके लिए यह आहुति समर्पित हैं । आप समस्त जल के पालक, रक्षक तथा उन्हें अपने अधीन रखने में समर्थ हैं; अतः योग्य पुरुष को राष्ट्र प्रदान करें, इसके लिए यह आहुति समर्पित हैं ॥३ ॥

४००. सूर्यत्वस स्थ राष्ट्रदा राष्ट्रं मे दत्त स्वाहा सूर्यत्वस स्थ राष्ट्रदा राष्ट्रममुष्यै दत्त सूर्यवर्धस स्थ राष्ट्रदा राष्ट्रं मे दत्त स्वाहा सूर्यवर्धस स्थ राष्ट्रदा राष्ट्रममुष्यै दत्त मान्दा स्थ राष्ट्रदा राष्ट्रं मे दत्त स्वाहा मान्दा स्थ राष्ट्रदा राष्ट्रममुष्यै दत्त व्रजक्षित स्थ राष्ट्रदा राष्ट्रं मे दत्त स्वाहा व्रजक्षित स्थ राष्ट्रदा राष्ट्रं मे दत्त स्वाहा व्रावधा स्थ राष्ट्रदा राष्ट्रममुष्यै दत्त शक्वरी स्थ राष्ट्रदा राष्ट्रं मे दत्त स्वाहा शक्वरी स्थ राष्ट्रदा राष्ट्रममुष्यै दत्त जनभृत स्थ राष्ट्रदा राष्ट्रं मे दत्त स्वाहा शक्वरी स्थ राष्ट्रदा राष्ट्रममुष्यै दत्त जनभृत स्थ राष्ट्रदा राष्ट्रं मे दत्त स्वाहा वर्श्वरा राष्ट्रममुष्यै दत्त विश्वभृत स्थ राष्ट्रदा राष्ट्रममुष्यै दत्ता । मधुमतीर्मधुमतीभिः पृच्यन्ता महि क्षत्रं क्षत्रियाय वन्वानाऽ अनाधृष्टाः सीदत सहौजसो महि क्षत्रं क्षत्रियाय वन्वानाऽ अनाधृष्टाः सीदत

हे जल समृह ! आप सूर्य की कान्ति से उत्पन्न हैं, स्वयं प्रकाशित होकर सबको तेज प्रदान करने वाले हैं । आप राष्ट्र प्रदान करने में समर्थ हैं, हमें राष्ट्र प्रदान करें । आप सूर्य के समान तेजस्वी हैं, (अत: प्रभाव में) सूर्य के समान ही हैं, आप राष्ट्र प्रदान करने वाले हैं, इसलिए हमें राष्ट्र प्रदान करें, इसके लिए यह आहति समर्पित है । आप मनुष्यों को आनन्द देने वाले होकर राष्ट्र प्रदान करने में समर्थ हैं, इसलिए उस सुखदाता व्यक्ति को राष्ट्र प्रदान करें, इसके लिए यह आहुति समर्पित है । आप गवादि पशुओं के पालनकर्ता तथा रक्षक होकर राष्ट्र प्रदान करने में समर्थ हैं, इसलिए रक्षक पुरुष को राष्ट्र प्रदान करें, इसके लिए यह आहुति समर्पित है । आप कामनाओं की पूर्ति करनेवाले होकर राष्ट्र प्रदान करने में समर्थ हैं, इसलिए सामर्च्यवान को राष्ट्र प्रदान करें, इसके लिए यह आहति समर्पित है। आप अत्यन्त बलशाली एवं महान् पराक्रमी होते हुए राष्ट्र प्रदाता हैं: अत: हमें राष्ट्र प्रदान करें, इसके लिए यह आहति समर्पित है । आप प्रजा को सामर्थ्य प्रदान करने वाले तथा सामर्थ्ययुक्त राष्ट्र प्रदान करने वाले हैं, अतः सामर्थ्यवान् व्यक्ति को राष्ट्र प्रदान करें. इसके लिए यह आहति समर्पित है। आप श्रेष्ठ पुरुषों का पोषण एवं उनको धारण करने वाले हैं, अत: श्रेष्ठ गुणों से युक्त हमें राष्ट्र प्रदान करें, इसके लिए यह आहुति समर्पित है । आप समस्त विश्व के पोषणकर्ता तथा धारणकर्ता है, अत: पोषण करने वाले तथा धारण करनेवाले पुरुष को राष्ट्र प्रदान करें । आप सभी विद्याओं एवं धर्मों के जाता तथा इन गुणों से युक्त राष्ट्र प्रदान करने में समर्थ हैं; अत: ऐसे धर्मन्न पुरुष को राष्ट्र प्रदान करें, इसके लिए यह आहुति समर्पित है । हे मधुर रस वाले जलकणो ! माधुर्यमय जल समृह सहित महान् क्षात्रबल वाले पराक्रमी यजमान के लिए अपने रसों से अभिषिक्त करते हुए राष्ट्र प्रदान करें । हे जलकणों ! राक्षमों से न हारने वाले बल को आप इस क्षत्रिय (रक्षक) में स्थापित करते हए इस स्थान पर प्रतिष्ठित हो ॥४ ॥

४०१. सोमस्य त्विषिरसि तवेव मे त्विषिर्भूयात् । अग्नये स्वाहा सोमाय स्वाहा सवित्रे स्वाहा सरस्वत्यै स्वाहा पूष्णे स्वाहा बृहस्पतये स्वाहेन्द्राय स्वाहा घोषाय स्वाहा श्लोकाय स्वाहा छंशाय स्वाहा भगाय स्वाहार्यम्णे स्वाहा ॥५॥

अग्नि, सोम, सबिता, सरस्वती, पूषा, बृहस्पति, इन्द्र, श्रेष्ठ उद्योष, श्रेष्ठकाव्य, ऐश्वर्य, अर्यमादेवता तथा पुण्य-पाप के विभाग करने वाले देवों के निमित्त ये आहुतियाँ दो जातो हैं । जैसे आप ऐश्वर्यों के प्रकाशक है, उसी प्रकार हम भी आपके समान कान्तिवान हो ॥५ ॥

४०२. पवित्रे स्थो वैष्णव्यौ सवितुर्वः प्रसवऽ उत्पुनाम्यच्छिद्रेण पवित्रेण सूर्यस्य रश्मिभिः । अनिभृष्टमसि वाचो बन्धुस्तपोजाः सोमस्य दात्रमसि स्वाहा राजस्वः ॥६ ॥

है कुशद्वय ! इस यज्ञ में आप दोनों को पवित्रकारक के रूप में निरंतर उत्तम रीति से पवित्र करते हैं। आप दोनों पवित्र रहें । जिस प्रकार सूर्य-रश्मियों से जल पवित्र होकर ऊपर जाता है, उसी तरह हम आप दोनों को उन्नत करें । हे जलसमूह ! आप भ्रष्ट पापाचरण से रहित हैं। श्रेष्ट वाणी द्वारा एक दूसरे से भाता के समान रहें। तप: शक्ति से राजा का पद देने में आप समर्थ हैं, अतः राज्य का ऐश्वर्य प्रदान करें । इसके लिए यह आहुति समर्पित है ॥६॥

४०३. सधमादो द्युम्निनीराप ऽ एता ऽ अनाधृष्टा ऽ अपस्यो वसानाः । पस्त्यासु चक्रे वरुणः सधस्थमपार्थः शिशुर्मातृतमास्वन्तः ॥७॥

(अभिषेक के लिए पात्रों में स्थापित) यह जल आनन्ददायी, तेजस्वी, उत्तमकर्मा तथा पराजित न होने वाला है । यह आवास (घर) की तरह निवास प्रदान करने वाला, धारण करने वाला तथा माता की तरह पोषण देने वाला है । शिशुरूप यजमान आदरसहित इसे स्थापित करते हैं ॥७ ॥ ४०४. क्षत्रस्योत्वमसि क्षत्रस्य जराव्यसि क्षत्रस्य योनिरसि क्षत्रस्य नाभिरसीन्द्रस्य वार्त्रघ्नमसि मित्रस्यासि वरुणस्यासि त्वयायं वृत्रं वधेत्। दृवासि रुजासि क्षुमासि पातैनं प्राम्चं पातैनं प्रत्यञ्चं पातैनं तिर्यञ्चं दिग्घ्यः पात ॥८॥

यह मंत्र यह से उत्पन्न दिव्य वातावरण के प्रति तथा यह में प्रयुक्त उपकरणों को सहय करके कहा गया है—

आप क्षात्रबल के लिए उल्ब (गर्भ पोषक जल) एवं जरायु (गर्भ रक्षक झिल्ली) की तरह हैं। आप उसके उत्पादक स्थल तथा केन्द्र भी हैं। (धनुष की तरह) आप इन्द्र (यजमान) के शत्रुओं का नाश करने वाले हैं। मित्र और वरुण (धनुष की दोनों कोटि की तरह) साथ रहकर शत्रुओं का विनाश करें। (आप वाणों की तरह) शत्रुओं को चीरने वाले, उन्हें पीड़ा पहुँचाने वाले तथा भयभीत करने वाले हैं। आप (वाणों या वीरों की तरह इस क्षेत्र के यजमान की) पूर्व दिशा से, पश्चिम दिशा से, उत्तर दिशा से और सभी दिशाओं से रक्षा करें। ॥८॥

४०५. आविर्मर्या आवित्तो अग्निगृंहपतिरावित्तऽ इन्द्रो वृद्धश्रवाऽ आवित्तौ मित्रावरुणौ धृतव्रतावावित्तः पूषा विश्ववेदाऽ आवित्ते द्यावापृथिवी विश्वशम्भुवा-वावित्तादितिरुरुशर्मा ॥९॥

समस्त मानव समुदाय इसका (सूक्ष्म वातावण का) संरक्षण करें । इसे गृहपालक अग्निदेव, यशस्त्री इन्द्रदेव, वतथारी मित्र एवं वहणदेव, सर्वञ्जाता पृषादेव, समस्त विश्व का कल्याण करने वाले पृथ्वीलोक तथा दुलोक, सुखस्वरूप देवमाता (अदिति) भी जाने (रक्षा करें) ॥९॥

४०६. अवेष्टा दन्दशूकाः प्राचीमारोह गायत्री त्वावतु रथन्तरध्ः साम त्रिवृतस्तोमो वसन्तऽ ऋतुर्बह्य द्रविणम् ॥१०॥

काटने वाले ( मनुष्य को पाँड़ा पहुँचाने वाले सर्पादि अववा यज्ञ विरोधी तत्व ) विनष्ट हुए । आप पूर्व दिशा की ओर बढ़े । गायत्री छन्द, रथन्तर साम, त्रिवृत् स्तोम, वसन्त ऋतु तथा ज्ञानरूप धन (ब्रह्म द्रविण) आपकी रक्षा करें ॥१०॥

४०७. दक्षिणामारोह त्रिष्टुप् त्वावतु बृहत्साम पञ्चदश स्तोमो मीष्मऽ ऋतुः क्षत्रं द्रविणम्।।

आप दक्षिण दिशा की ओर बढ़ें । त्रिष्टुप् छन्द, बृहत् साम, पञ्चदश स्तोम, ग्रीष्म ऋतु और पुरुषार्थरूपी धन आपको रक्षा करें ॥११ ॥

४०८. प्रतीचीमारोह जगती त्वावतु वैरूपर्थं साम सप्तदश स्तोमो वर्षा ऋतुर्विड् द्रविणम्।।

आप पश्चिम दिशा को ओर बढ़ें । जगता छन्द, वैरूप साम, सप्तदश स्तोम, वर्षा ऋतु तथा पोषणकारी धन आपकी रक्षा करें ॥१२॥

४०९. उदीचीमारोहानुष्टुप् त्वावतु वैराजधः सामैकविधःश स्तोमः शरदृतुः फलं द्रविणम् ॥

आप उत्तर दिशा की ओर बढ़ें । अनुष्टुष् छन्द्र वैराज साम, एकविश स्तीम, शस्ट ऋतु और फलदायी ऐश्वर्य आपकी रक्षा करें ॥१३॥

४१०. ऊर्ध्वामारोह पङ्क्तिस्त्वावतु शाक्वररैवते सामनी त्रिणवत्रयस्त्रि छेशौ स्तोमौ हेमन्तशिशिरावृत् वर्चो द्रविणं प्रत्यस्तं नमुचे: शिर: ॥१४॥

आप ऊपर की ओर बढ़ें । पंक्ति छन्द, शाक्वर और रैवत साम, त्रिणव और त्रयस्त्रिंश नामक दोनों स्तोम, हेमन्त और शिशिर दोनों ऋतुएँ तथा तेजरूप धन आपको रक्षा करे । अनाचार में संलग्न प्रवृत्तियों - व्यक्तियों ( नमुचों ) को नष्ट कर दिया जाए ॥१४ ॥

# ४११. सोमस्य त्विषरिस तवेव मे त्विषर्भूयात् । मृत्योः पाद्योजोसि सहोस्यमृतमसि ॥

आप ऐश्वर्य के प्रकाशक, पराक्रमी, बलशाली तथा जन्म-मरण से मुक्त हैं । आपके ही समान हम प्रकाशवान्, बलशाली एवं पराक्रमी हों । हमारी मृत्यु से रक्षा करें ॥१५ ॥

#### ४१२. हिरण्यरूपाऽ उषसो विरोकऽ उभाविन्द्राऽ उदिथः सूर्यञ्च । आरोहतं वरुण मित्र गर्तं ततञ्जक्षाथामदितिं दितिं च मित्रोसि वरुणोसि ।।१६ ॥

है मित्र ! हे वरुण ! आप दोनों स्वर्ण के समान तेजस्वी, राजा की तरह ऐश्वर्ययुक्त तथा उषाओं को प्रकाशित करते हुए सूर्य-चन्द्र की तरह उदित होते हैं ।अतः आप दोनों रथ पर आरूढ़ होकर विसंगठित व्यवस्था को संगठित करने का उपदेश करें । हे मित्र । आप सुखस्वरूप हैं, हे वरुण ! आप बाधाओं का निवारण करने वाले हैं ॥१६ ॥ ४१३. सोमस्य त्वा द्युम्नेनाभिषिक्चाम्यग्नेभीजसा सूर्यस्य वर्चसेन्द्रस्येन्द्रियेण । क्षत्राणां क्षत्रपतिरेध्यति दिद्युन् पाहि ॥१७ ॥

(हे यजपान !) आपको चन्द्रमा की कान्ति से, अग्नि के तेज से तथा इन्द्रदेव के बल से हम अभिषिक्त करते हैं । आप शौर्यवान् क्षत्रियों के क्षत्रपति बनें और हानि पहुँचाने वाली शक्तियों से प्रजा की रक्षा करें ॥१७॥

४१४. इमं देवाऽ असपत्नश्ं सुवद्धं महते क्षत्राय महते ज्यैष्ट्याय महते जानराज्यायेन्द्रस्येन्द्रियाय । इमममुष्य पुत्रममुष्यै पुत्रमस्यै विशऽ एष वोमी राजा सोमोस्माकं ब्राह्मणाना थंऽ राजा ॥१८॥

हे देवो ! महान् क्षात्रबल के सम्मादन के लिए, श्रेष्ठ राज्यपद के लिए, महान् जनराज्य के लिए, इन्द्रदेव के समान ऐश्वर्यशाली बनने के लिए, शतुहीन, अमुक पिता के पुत्र अमुक माता के पुत्र को प्रजापालन के लिए अभिषिक करें । हे प्रजाजनो ! यह आप लोगों को उल्लिखत करने वाला राजा है और ये सोम हम बाह्मणों के राजा हैं ॥१८ ॥ ४१५. प्र पर्वतस्य वृषभस्य पृष्ठान्नावश्चरन्ति स्वसिचऽ इयानाः । ताऽ आववृत्र-

#### त्रधरागुदक्ताऽ अहिं बुध्यमनु रीयमाणाः। विष्णोर्विक्रमणमसि विष्णोर्विक्रान्तमसि विष्णोः क्रान्तमसि ॥१९॥

अभिषेक के समय श्रेष्ट राजा की पीठ से सिंचन करनेवाली जल-धाराएँ इस प्रकार बहती हैं, जैसे पर्यंत के पृष्ठ भाग से जलधाराएँ बहती हैं। ये जलधाराएँ जैसे पर्वत के नीचे बहती हुई पर्वत को घेरती हैं, उसी प्रकार ये ऐश्वर्यवान को घेर कर बहती हैं। यह पृथ्वी ( प्रचम चरण में ) विष्णु (वामन अवतार) अथवा यज्ञ के द्वारा जीती गयी है। अन्तरिक्ष ( द्वितीय चरण में ) विष्णु के द्वारा जीता गया है। स्व:लोक (तीसरे चरण में) विष्णु के द्वारा जीता गया है। स्व:लोक (तीसरे चरण में) विष्णु के द्वारा जीता गया है (अभिष्क राजा को भी ऐसा ही पराक्रमी होना चाहिए) ॥१९॥

#### ४१६. प्रजापते न त्वदेतान्यन्यो विश्वा रूपाणि परि ता बभूव । यत्कामास्ते जुहुमस्तन्नो अस्त्वयममुष्य पितासावस्य पिता वयथंऽ स्वाम पतयो रवीणाथंऽ स्वाहा । रुद्र यत्ते क्रिवि परं नाम तस्मिन्दुतमस्यमेष्टमसि स्वाहा ॥२०॥

है प्रजापालक ! इस संसार में आपके अतिरिक्त और कोई दूसरा स्वामी नहीं है । हम जिस कामना से आपके निमित यज्ञ करते हैं, वह पूर्ण हो । वह अमुक का पिता है और इसका पिता यह अमुक है । ( आप सभी के पिता है ) । धर्माचरण और उत्तम व्यवस्था से हम ऐश्वर्यवान् बनें, इस हेतु यह आहुति समर्पित है । हे धर-धर में पूज्य आदरणीय रुद्रदेव ! आपका जो कल्याणकारी और प्रलयंकारी (असुरता के संहार का) स्वरूप है, उसके लिए यह आहुति समर्पित है ॥२०॥

#### ४२३. नि षसाद धृतव्रतो वरुणः पस्त्यास्वा । साम्राज्याय सुक्रतुः ॥२७ ॥

(यह यजमान) वत (यज्ञीय जीवन) को धारण किये हुए, अनिष्ट निवारण में तत्पर, श्रेष्ठ संकल्पों से युक्त होकर साम्राज्य की प्राप्ति के लिए प्रजा के बीच अधिकारी के रूप में (आसन पर) प्रतिष्ठित हो गया है ॥२७ ॥ ४२४. अभिभूरस्थेतास्ते पञ्च दिश: कल्पन्तां ब्रह्मांस्त्वं ब्रह्मासि सवितासि सत्यप्रसवो वरुणोसि सत्योजाऽ इन्द्रोसि विशाजा रुद्रोसि सुशेव: । बहुकार श्रेयस्कर भूयस्करेन्द्रस्य बन्नोसि तेन में रध्य ॥२८ ॥

(हे अक्ष अथवा यजमान !) आप शबुओं को पराजित करने वाले हैं। पाँचों दिशाएँ आपके लिए कल्याणकारी हों। हे महान् शक्तिमान् ! आप सर्वश्रेष्ठ ज्ञानी हैं। आप सत्यकर्म से ऐश्वर्य प्रदान करने वाले हैं। आप सत्यवल वाले वरुणदेव हैं। आप प्रजा के सहयोग से पराक्रमी बने इन्द्रदेव हैं। आप सेवा करने योग्य रुद्रदेव हैं, आप बहुत प्रकार के कर्म करने में समर्थ हैं, कल्याणकारी हैं, ऐश्वर्यवान् है। (स्फूय के प्रति) आप इन्द्रदेव के वज्र हैं, हमारे यजमान को ऐश्वर्य प्रदान करें ॥२८॥

#### ४२५. अग्निः पृथुर्धर्मणस्पतिर्जुषाणो अग्निः पृथुर्धर्मणस्पतिराज्यस्य वेतु स्वाहा। स्वाहाकृताः सूर्यस्य रश्मिभर्यतस्वर्थः सजातानां मध्यमेच्ठ्याय ॥२९॥

महान् पुरुषार्थयुक्त, धर्मपालक, सबके अग्रणी, तेजस्वी अग्निदेव हमारी (आज्य) आहुति स्वीकार करें । (हे अक्षी !) आहुति प्राप्त करके आप सूर्य- रश्मियों से बलशाली होकर सामर्थ्यवान् राजाओं के मध्य (इस यजमान को) सर्वक्षेण्ठ बनाने का प्रयास करें ॥२९ ॥

#### ४२६. सवित्रा प्रसवित्रा सरस्वत्या वाचा त्वष्ट्रा रूपैः पूष्णा पशुभिरिन्द्रेणास्मे बृहस्पतिना ब्रह्मणा वरुणेनौजसाग्निना तेजसा सोमेन राज्ञा विष्णुना दशम्या देवतया प्रसूतः प्र सर्पामि॥

शुभ कमों के उत्पादक सविवादेव के दिव्यगुण से, वाणीकमों सरस्वतों से, प्रजापित के रूप से, पशुधन से युक्त पूर्णादेव से, वेद ज्ञान से युक्त बृहस्पतिदेव से, राजारूप इन्द्रदेव से, पराक्रमयुक्त वरुणदेव से, तेजस्वी अग्निदेव से, राजा स्वरूप सोमदेव से और पालनकर्ता विष्णुदेव (इन दस देवों) से प्रेरित होकर हम देवत्व के मार्ग पर बढ़ते हैं ॥३०॥

#### ४२७. अश्विभ्यां पच्यस्व सरस्वत्यै पच्यस्वेन्द्राय सुत्राम्णे पच्यस्व । वायुः पूतः पवित्रेण प्रत्यङ्क्सोमो अतिस्रुतः । इन्द्रस्य युज्यः सखा ॥३१ ॥

इस कण्डिका में हव्यात्र के प्रति कहा गया है-

आप अश्विनीकुमारों के निमित्त देवी सरस्वती के निमित्त एवं (इन्द्रियादि) देवशक्तियों को नियोजित करने वाले इन्द्रदेव के निमित्त परिपवव हों। वायु द्वारा पवित्र हुए इन्द्रदेव से जुड़े हुए, उनके मित्र ऐश्वर्यशाली अभियुत सोमदेव का अवतरण हो रहा है ( उसे धारण करें ) ॥३१ ॥

#### ४२८. कुविदङ्ग यवमन्तो यवं चिद्यथा दान्त्यनुपूर्वं वियूय । इहेहैषां कृणुहि भोजनानि ये बर्हिषो नमऽ उक्ति यजन्ति । उपयामगृहीतोस्यश्विष्यां त्वा सरस्वत्यै त्वेन्द्राय त्वा सुत्राम्णे॥

हे सोम ! प्रजाओं की रक्षा की कामना से आपको ज्ञानवान् , ऐश्वर्ययुक्त अश्विनीकुमारों, देवी सरस्वती तथा इन्द्रदेव के लिए हम उपयाम पात्र में ग्रहण करते हैं । जिस प्रकार जी की खेती करने वाले कृषक जी की सम्हाल कर काटते हैं एवं सुरक्षित रखते हैं, उसी प्रकार देवताओं के प्रिय सोम, दुष्टों का दमन करके उत्तम पुरुषों के कथनानुसार श्रेष्टजनों को पोषण प्रदान कर उनकी रक्षा करें ॥३२ ॥

# ४२९. युवर्ध्व सुराममश्विना नमुचावासुरे सचा । विषिपाना शुभस्पती इन्द्रं कर्मस्वावतम्

हे अश्विनीकुमारो ! नमुचि नामक असुर (के अधिकार) में स्थित रमणीय रस (सोम) भली प्रकार प्राप्त करके पान करते हुए, आप दोनों शुभकर्मों के पालक इन्द्रदेव के रक्षक बनें ॥३३'॥

# ४३०. पुत्रमिव पितरावश्विनोभेन्द्रावधुः कार्व्यद्धः सनाभिः । यत्सुरामं व्यपिवः शचीभिः सरस्यती त्या मधवन्नभिष्णक् ॥३४॥

हे इन्द्रदेव ! राक्षसों के संसर्ग में रहे काव्यों ( गलत छन्द प्रयोगों ) से अशुद्ध सोम का पान कर (स्वयं को संकट में डालकर) अश्विनीकुमारों ने आपकी रक्षा उसी प्रकार की, जैसे पिता पुत्र की रक्षा करता है । आपने नमुचि का वध करके जब प्रसन्नता प्रदान करनेवाले सोम का पान किया, तब देवी सरस्वती भी आपके अनुकूल हुई ॥३४

# – ऋषि, देवता, छन्द-विवरण-

ऋषि— देवश्रवा और देववात भारत १-२१ । संवरण प्राजापत्य २२,२३ । वामदेव २४-२६ । शुनः शेप २७-३० । अश्विनीकुमार ३१ । सुकोर्ति काश्वीवत ३२-३४ ।

देवता— आप: (जल)१ । लिंगोक्त २,३ । लिंगोक्त, आप: (जल) ४,६ । चर्म, अग्नि आदि ५ । वरुण ७,२७ । तार्प्य, पाण्ड्व, अधीवास, उण्णीष, धनु, बाहु, इयु ८ । प्रजापति, अग्नि आदि ९ । मृत्युनाशन, यजमान १० । यजमान १९ -१३,१८ । यजमान, असुर १४ । चर्म, रुक्म १५ । मित्रावरुण १६ । सुन्वन् १७ । आप: (जल), यजमान १९ । प्रजापति, रुद्र २० । रथादि लिंगोक्त २१ । इन्द्र २२ । अग्नि आदि, भूमि २३ । सूर्य २४ । शतमानद्वय, शाखा, बाहू २५ । आसन्दी, अधीवास, सुन्वन् २६ । अश्व अथवा यजमान, ब्रह्मादि लिंगोक्त, स्फूय २८ । अग्नि, अश्व २९ । सविता आदि ३० । सुरा, सोम ३१ । सोम ३२ । अश्विनीकुमार-सरस्वती-इन्द्र ३३, ३४ ।

छन्द- निवृत् आयों त्रिष्ट्प १ । स्वराट् ब्राह्मी पाँक २ । अधिकृति, निवृत् जगती ३ । जगती, स्वराट् पाँकि, स्वराट् संकृति, भुरिक् आकृति,भुरिक् त्रिष्ट्प ४ । स्वराट् यृति ५ । स्वराट् ब्राह्मी बृहती ६ । विराट् आयों त्रिष्टुप् ७, २२ । कृति ८ । भुरिक् अष्टि ९ । विराट् आयों पाँकि १० । आयों पाँकि ११, १३ । निवृत् आयों अनुष्टुप् १२ । भुरिक् जगती १४ । विराट् ब्राह्मी पाँकि १५ । स्वराट् आयों जगती १६, २९ । आयों पाँकि १७ । स्वराट् ब्राह्मी त्रिष्टुप् १८ । विराट् ब्राह्मी त्रिष्टुप् १९ । भुरिक् अतिषृति २० । भुरिक् ब्राह्मी बृहती २१ । जगती २३ । भुरिक् आर्थी जगती २४ । आर्थी जगती २५ । भुरिक् अनुष्टुप् २६ । पिपीलिकामध्या विराट् गायती २७ । विराट् धृति २८ । भुरिक् ब्राह्मी त्रिष्टुप् ३० । आर्थी त्रिष्टुप् ३१ । निवृत् ब्राह्मी त्रिष्टुप् ३२ । निवृत् अनुष्टुप् ३३ । भुरिक् पाँक्ति ३४ ।

# ॥ इति दशमोऽध्यायः ॥



# ॥ अथ एकादशोऽध्यायः ॥

४३१.युञ्जानः प्रथमं मनस्तत्त्वाय सविता थियः । अग्नेज्योतिर्निचाय्य पृथिव्या ऽअध्याभरत।

सवितादेव (सर्वस्रष्टा परमात्मा अपनी संकल्प शक्ति से) सृष्टि रचना के समय श्रारम्भ में मनस्तत्त्व एवं धी (बुद्धि अथवा धारणशक्ति) का विकास करके, अग्नि से ज्योति जावत् करके उनसे भूमण्डल को भर देते हैं ॥१ ॥

[पदार्थ विज्ञान से प्रमावित टार्जनिक प्रारम्भ में यह मानने लगे वे कि पहले पदार्थ बना, तब वीरे-धीरे उसमें चेतना का विकास हुआ; किन् अनुमृतिकन्य वेद का मन है कि पहले चेतना का विस्तार हुआ। इसे अब प्रश्लाख वैज्ञानिक तथा दार्शनिक भी स्वीकार करने लगे हैं ॥

४३२. युक्तेन मनसा वयं देवस्य सवितुः सवे । स्वर्ग्याय शक्त्या ॥२ ॥

सर्वस्रष्टा परमेश्वर (सवितादेवता) द्वारा विनिर्मित विश्व में हम अपने मनस् तत्व को परमात्म तत्त्व से युक्त (लगा) करके, पारलौकिक आनन्द की प्राप्ति के लिए उस ज्योति को अपने अन्दर समाहित करते हैं ॥२ ॥

४३३. युक्त्वाय सविता देवान्त्त्वर्यतो घिया दिवम् । बृहज्ज्योतिः करिष्यतः सविता प्र सुवाति तान् ॥३ ॥

सर्व प्रकाशक सविवादेव, सुखस्वरूप तथा आलोक-विस्तारक सूर्य आदि देवों को अपनी प्रेरकशक्ति द्वारा तेजस्विता से आपूरित कर देते हैं । सर्वप्ररक रूप में वही सविवादेव व्यापक प्रकाश को समस्त विश्व में फैलाने के लिए सूर्य आदि देवों को प्रखर सामर्च्य से ओत-प्रोत कर देते हैं ॥३ ॥

४३४. युक्तते मन ऽ उत युक्तते श्रियो विप्रा विप्रस्य बृहतो विपश्चितः। वि होत्रा दधे वयुनाविदेक ऽ इन्मही देवस्य सवितुः परिष्टुतिः॥४॥

विशिष्ट ज्ञानसम्पन्न ऋत्विज्, यजमान के यज्ञ (अग्निचर्या) को पूर्णरूपेण सफल बनाने के लिए अपने मन और बुद्धि को अभीष्ट कार्य में पूरी तत्परता के साथ नियोजित करते हैं। एक मात्र वह (परमात्म-चेतना) ही समस्त विज्ञान ( कर्मों ) का ज्ञाता है, (और सम्पूर्ण विश्व का सृजेता) एवं धारणकर्ता है। उन (सबके प्रकाशक) सर्विता देवता की स्तुति महिमामयी है ॥४॥

४३५. युजे वां ब्रह्म पूर्व्यं नमोभिर्वि श्लोक ऽ एतु पथ्येव सूरे:। शृण्वन्तु विश्वे अमृतस्य पुत्रा ऽ आ ये घामानि दिव्यानि तस्यु:॥५॥

हे यजमान दम्पती ! आप दोनों के निमित्त हम (अध्वर्यु) अन्नादि हविच्य द्वारा श्रेष्ठ ज्ञान से सम्पन्न, इस सर्वश्रेष्ठ यज्ञ को सम्पादित करते हैं, जिसकी आहुतियाँ, जिस प्रकार दोनों लोकों (इह लोक एवं परलोक) में पहुँचती हैं; उसी प्रकार यजमान के श्लोक (भावपूरित मन्त्र) भी दोनों लोकों में पहुँचें और उसे दिव्य लोक में निवास करने वाले अमरण धर्मा, प्रजापति के पुत्र, सभी देव भी सुने ( स्वीकार करें और यजमान को अधीष्ट फल प्रदान करें )॥

४३६. यस्य प्रयाणमन्वन्य ऽ इद्ययुर्देवा देवस्य महिमानमोजसा । यः पार्थिवानि विममे स ऽ एतशो रजा छं सि देवः सविता महित्वना ॥६ ॥

जिन सवितादेव के कर्म, महिमा और सामर्थ्य शक्ति का अन्य सभी देवता अनुगमन करते हैं, जो अपनी उत्पादक-क्षमता से सम्पूर्ण लोकों के रचयिता हैं, वे (स्रष्टा) सवितादेव अपनी सृजनशीलता से इस विश्व-ब्रह्माण्ड में सर्वत्र संव्याप्त हैं ॥६ ॥ ४३७. देव सवितः प्र सुव यज्ञं प्र सुव यज्ञपति भगाय । दिव्यो गन्धर्वः केतपूः केतं नः पुनातु वाचस्पतिर्वाचं नः स्वदत् ॥७॥

हे सवितादेव ! यज्ञीय कर्मों की प्रेरणा आप सभी को टें । यज्ञ कर्म सम्पादित करने वालों को ऐश्वर्य-सम्पदा से युक्त करके सत्कर्म की ओर प्रेरित करें ।(हे सवितादेव ! आप) दिव्यज्ञान के संरक्षक, वाणी के अधिपति हमारे ज्ञान में पवित्रता का संचार करें और हमारी वाणी में मधरता का समावेश करें ॥७ ॥

ज्ञान में पवित्रता का संचार करें और हमारी वाणी में मधुरता का समावेश करें ॥७ ॥ ४३८. इमं नो देव सवितर्यज्ञं प्रणय देवाळ्य थेंश्र सस्त्रिविदथेंश्र सत्राजितं धनजित थेंश्र

४३८. इमें नो देव सवितर्यज्ञं प्रणय देवाव्य थ्ऽ सिखविदथ्ऽ सत्राजितं बनजित थ् स्वर्जितम्। ऋचा स्तोमथ्ऽ समर्थय गायत्रेण रथन्तरं बृहह्मयत्रवर्त्तनि स्वाहा ॥८॥

है दिव्यगुण सम्पन्न सवितादेव ! आप देवों के पोषक, मैत्रीभाव के विस्तारक, यज्ञीय ऊर्जी के सुनियोजक और सुख एवं समृद्धि प्रदान करने वाले हैं.(आप) हमारे इस यज्ञ को सफल बनाएँ । यज्ञ को ऋग्वेद की ऋचाओं से पोषित करें । गायत्र साम से रथन्तर साम को और उसीं से बृहत् साम को भी परिपुष्ट करें । श्रेष्ठ भावना से युक्त हमारी इस आहुति को स्वीकार करें ॥८ ॥

४३९. देवस्य त्वा सिवतुः प्रसवेश्विनोर्बाहुध्यां पूष्णो हस्ताध्याम्। आददे गायत्रेण छन्दसाङ्गिरस्वतपृथिव्याः सधस्थादग्नि पुरीष्यमङ्गिरस्वदाभर त्रेष्टुभेन छन्दसाङ्गिरस्वत् ॥ सबके सुनेता सवितादेव की प्रेरणा से युक्त हम गायत्री छन्द के प्रधाव से अश्विनीकुमारों के दोनों बाहुओं से तथा पूषादेव के हाथों से (है अप्रे !) आपको अंगिरा के समान पहण करते हैं। आप अंगिरा के समान त्रिष्टुप

छन्द की प्रेरणा से पृथिवी को पोषणयुक्त ऊर्जा से परिपूर्ण करे ॥९ ॥ ४४०. अभिरसि नार्यसि त्वया वयमग्नि थे शकेम खनितुथे समस्यऽ आ। जागतेन

छन्दसाङ्गिरस्वत् ॥१० ॥ (हे अभे !) आप अभि (मिट्टी खोदने का साधन) हैं, नारीरूप (शतुरहिता या खोदने से भीवरी न होने वाली)

हैं। अतः आपके द्वारा हम जगती छन्द के प्रभाव से पृथिवी पर विद्यमान (यज्ञ वेदिका में स्थित) अग्नि (ऊर्जा विज्ञान) को अंगिरा के समान भली प्रकार प्रखर करने (धारण करने) में सक्षम हों ॥१०॥

४४१. हस्तऽआधाय सविता विश्वदश्चि <sup>छे</sup> हिरण्ययीम् । अग्नेज्योतिर्निचाय्य पृथिव्याऽ अध्याभरदानुष्टुभेन छन्दसाङ्गिरस्वत् ॥११ ॥

सर्व उत्पादक सवितादेव (प्रजापति) अपने हाथ में स्वर्ण-निर्मित अभि को धारण करके अंगिरा के समान अग्नि को भूमि (यज्ञ वेदी) के ऊपर प्रतिष्ठित (प्रज्वलित) करें और (यजमान) अनुष्टुप्-छन्द से भली प्रकार उसे पोषित करें अर्थात् प्रदीप्त करें ॥११॥

४४२. प्रतूर्तं वाजित्रा द्रव वरिष्ठामनु संवतम्। दिवि ते जन्म परममन्तरिक्षे तव नाभिः पृथिव्यामधि योनिरित् ॥१२ ॥

है अति तीव्र गमनशील अग्नि-ऊर्जा (अश्व) ! आपका द्युलोक (दिव्यलोक) में प्रादुर्भाव हुआ है, अन्तरिक्ष में आपका नाभिस्थल (मध्य भाग) है तथा पृथ्वीलोक आपका (व्याप्त होने का) आश्रयस्थल है । आप पृथ्वी पर शोध्र ही अपने उपयुक्त स्थान पर स्थापित हो ॥१२॥

४४३. युझाथार्थः रासभं युवमस्मिन् यामे वृषण्वसू । अग्नि भरन्तमस्मयुम् ॥१३ ॥

हे याजक और अध्वर्यु (यजमान दम्पती) !आप दोनों (धन की वृद्धि करने वाले) हमारे लिए लाभकारी अग्नि को प्रदीप्त करने में समर्थ हैं ।आप इस रासभ को—शब्द एवं दीप्तियुक्त अग्नि को—यज्ञकर्म में नियोजित करें ॥१३

#### ४४४. योगे-योगे तवस्तरं वाजे वाजे हवामहे । सखाय ऽ इन्द्रमृतये ॥१४ ॥

अन्यों की अपेक्षा अति सामर्थ्यवान् इन्द्रदेव को हम सभी पारस्परिक मित्रता बढ़ाने वाले प्रत्येक कार्य में अपनी सुरक्षा के निमित्त एवं प्रत्येक संघर्ष में सहयोग के लिए आवाहित करते हैं ॥१४॥

#### ४४५. प्रतूर्वन्नेह्यवक्रामन्नशस्ती रुद्रस्य गाणपत्यं मयोभूरेहि। उर्वन्तरिक्षं वीहि स्वस्तिगव्युतिरभयानि कृण्वन् पृष्णा सयुजा सह ॥१५॥

हे तीव गतिशील (अग्नि-तेजस्) ! दुष्टों का विनाश (अन्धकार-विकार-का विनाश) करते हुए, हमें (यजमान को) सुख (प्रकाश) प्रदान करने के लिए आप पधारें, ऐसा करने से आपको ठट्ट (दुष्टों को दण्डित करके रुलाने वाले देवता) का गणपतित्व प्राप्त होगा । ( हे ससभ !) तुम ऋत्विञ् यजमानों को निर्भयता प्रदान करते हुए, पृथिवी सहित विशाल अन्तरिक्ष तक कल्याणकारी अञ्चलसमुद्ध मार्ग से व्याप्त हो जाओ (पहुँच जाओ) ॥१५॥

# ४४६. पृथिव्याः सद्यस्थादग्नि पुरीष्यमङ्गिरस्वदाभराग्नि पुरीष्यमङ्गिरस्वदच्छेमोग्नि पुरीष्यमङ्गिरस्वद्धरिष्यामः ॥१६॥

हे अभे ! (यज्ञ उपकरणी) आप भरती पर सभी का पालन-पोषण करने वाले, सर्व समर्थ, तेजस्वी, ( श्रेष्ठता की दिशा में) अग्रणी रहने वालों के पोषक अग्निटेव को यहाँ लाएँ, जो पोषण की सामर्थ्य से युक्त हैं, शबु-विनाशक तथा नेतृत्व-कुशलता से युक्त हैं । हम विशिष्ट पोषण-क्षमता सम्यन्न, ऑगरा के समान तेजस्वी उन ऑग्निटेव को अपने यज्ञस्थल में प्रतिष्ठित करेंगे ॥१६॥

#### ४४७. अन्वग्निरुषसामग्रमख्यदन्वहानि प्रथमो जातवेदाः । अनु सूर्यस्य पुरुत्रा च रश्मीननु द्यावापृथिवी आततन्थ ॥१७ ॥

ऋषि यहाँ सर्व प्रकाशक, लोकसञ्च आदि ऊर्ज को- अग्नि को-अपनी दिव्य दृष्टि से देख रहे हैं। उसी के प्रधाव का वर्णन अगले कुछ मंत्रों में किया गया है। उसी को वाजिन्-क्लज़ल्नी-हुतगामी कहकर विजिष्ट वजीव प्रयोजनों के लिए स्तुतियो हारा प्रेरित किया जा रहा है—

पहले से ही विद्यमान वे अग्निदेव उषा काल से पहले हो दिन को प्रकाशित करते हैं । वहीं सूर्य की बहुत सारी किरणों को भी प्रकाशित करते हैं । हम उन लोक-खष्टा अग्निदेव को चुलोक और पृथ्वीलोक में क्रमबद्ध रूप से संचरित होता हुआ अनुभव करते हैं ॥१७ ॥

#### ४४८. आगत्य वाज्यध्वानध्ंः सर्वा मृद्यो विधूनुते । अग्निधंः सद्यस्ये महति चक्षुषा नि चिकीषते ॥१८ ॥

वह वाजी (बलवान् एवं द्रुतगामी चेतना-युक्त ऊर्जा) मार्ग पर संचरित होकर युद्ध ( तमस् के विनाश के क्रम में ) क्षेत्र को कँपाता हुआ चलता है । वह स्थिर दृष्टि से यज्ञान्ति का निरीक्षण करता है ॥१८ ॥

|यहाँ यज़ीय ऊर्जा के साथ दिख्य ऊर्जा के संयोग का संकेत है ॥

### ४४९. आक्रम्य वाजिन् पृथिवीमग्निमिच्छ रुचा त्वम् । भूम्या वृत्वाय नो ब्रूहि यतः खनेम तं वयम् ॥१९ ॥

है वाजिन् ! आप पृथ्वी पर तीव गति से संचरित होकर, 'अग्नि' की खोज करें । भूमंडल को खोज कर हमें ( वह स्थल) बताएँ, जहाँ से हम उसे (अग्नि को अर्थात् ऊर्जा उत्पन्न करने वाले पदार्थों को) खोद कर ले आएँ ॥१९ ॥

[यहाँ ऊर्जा-उत्पादन में प्रयुक्त होने वाले खनिजों की लोच का संकेत है ()

#### ४५७. त्वमग्ने द्युभिस्त्वमाशुशुक्षणिस्त्वमद्भ्यस्त्वमश्मनस्परि । त्वं वनेश्यस्त्वमोषधी-श्यस्त्वं नृणां नृपते जायसे शुचिः ॥२७ ॥

प्राणिमात्र की रक्षा करने वाले हे अग्निदेव ! आप पावनगुणों से युक्त, तीव अंधकार को तत्काल दूर करने वाले, प्रतिदिन प्रदीप्त होते हैं । आप जल से ( बड़वाग्निरूप में ), पाधाण धर्षण से ( विनगारी रूप में ), बॉसों के धर्षण से (दावानलरूप में ), ओषधियों से ( तेजाबयुक्त ज्वलनशील रूप में ) उत्पन्न होने वाले हैं तथा यज्ञ के निमित्त प्रज्वलित अग्निरूप में यजमानों के घरों में प्रदीप्त होते हैं ॥२७ ॥

४५८. देवस्य त्वा सर्वितुः प्रसवेश्विनोर्बाहुध्यां पूष्णो हस्ताध्याम् । पृथिव्याः सद्यस्था- दग्नि पुरीष्यमङ्गिरस्वत्खनामि । ज्योतिष्मन्तं त्वाग्ने सुप्रतीकमजस्रेण भानुना दीद्यतम् । शिवं प्रजाध्योऽहि छं सन्तं पृथिव्याः सबस्वादग्नि पुरीष्यमङ्गिरस्वत्खनामः ॥२८॥

हम सर्वप्रकाशक सवितादेव के अनुशासन में, अश्विनीदेवों की भुजाओं एवं पृषादेव के हाथों से, सर्वप्र विचरित अग्निदेव को, भूमि के ऊपरी भाग से, अंगिरा के समान प्रकट करते हैं। हे अग्निदेव ! ज्योतिस्वरूप, श्रेष्ठ शोभायुक्त, अनवरत उज्ज्वल, देदीप्यमान, प्रजाजनों के कल्याण के लिए शान्तरूप, अनिष्ट निवारक, ऐश्वर्य-प्रदायक, आपको भूमि के अन्तरंग भाग से अंगिरस् की तरह हम प्राप्त करते हैं ॥२८॥

४५९. अपां पृष्ठमसि योनिरग्नेः समुद्रमभितः पिन्वमानम् । वर्धमानो महाँ२ आ च पुष्करे दिवो मात्रया वरिम्णा प्रथस्व ॥२९॥

इस मंत्र का परम्परागत उपयोग यहां के लिए कपलयत आदि वनस्पतियों के आसन स्थापित करते हुए किया जाता रहा है । इसमें तथा पिछले मंत्र में वर्षित मुनर्म से विकसित ऊर्जा को लक्ष्य करके ऋषि कहते हैं—

आप जल के पृग्ठ (आधार) हैं, अग्नि के उत्पत्रकर्तों हैं । आप समुद्र को बढ़ाते हैं, स्वयं सब ओर विस्तार को प्राप्त हुए , महान् जल में भली प्रकार संव्याप्त हैं । घुलोक की तेजस्विता एवं पृथ्वी की विशालता के अनुरूप आप विस्तार पाएँ ॥२९ ॥

४६०. शर्म च स्थो वर्म च स्थोऽच्छिद्रे बहुले उभे । व्यचस्वती सं वसाधां भृतमग्नि पुरीष्यम् ॥३० ॥

इस तथा अगले पंत्र का प्रयोग आसर किछाते हुए किया जाता रहा है । आसर कपल-एप्र आदि करस्पतियों एवं गृग वर्ष के रहते थे । उनको संबोधित करते हुए ऋषि प्राणियों एवं वनस्पतियों को लक्ष्य करके कहते हैं—

आप दोनों क्षतिरहित, अतिव्यापक और साधकों के हितेषी एवं सुखदायक हैं । सुरक्षा कवच के समान रक्षा करने वाले, आप दोनों पोषक अग्निदेव के संवर्द्धक बनकर रहें ॥३०॥

४६१. सं वसाथा छंस्वर्विदा समीची उरसा त्मना। अग्निमन्तर्भरिष्यन्ती ज्योतिष्मन्तमजस्रमित्॥३१॥

आप दोनों समानरूप से सतत तेजस्थिता से युक्त अग्निदेव को अपने उदर में प्रज्वलित रखें । दिव्यलोक के आधारभूत अग्निदेव को अपने हृदय में सदैव धारण करें ॥३१ ॥

४६२. पुरीष्योसि विश्वभरा ऽ अथर्वा त्वा प्रथमो निरमन्थदग्ने । त्वामग्ने पुष्करादध्यथर्वा निरमन्थत । मूर्झो विश्वस्य वाघतः ॥३२ ॥

अखिल विश्व का भरण-पोषण एवं कल्याण करने वाले हे अग्निदेव ! सर्वप्रथम अथर्वा ऋषि ने आपको भली प्रकार मंथन द्वारा उत्पन्न किया । हे अग्निदेव ! ऋषि अधर्वा ने पुष्कर (विस्तृत आकाश) में मंधन द्वारा आपको प्रकट किया और सम्मानपूर्वक उच्च स्थान पर स्थापित किया ॥३२ ॥

#### ४६३. तमु त्वा दध्यङ्कृषिः पुत्र ऽ ईथे अधर्वणः । वृत्रहणं पुरन्दरम् ॥३३ ॥

हे अग्ने !'अथवां' के पुत्र 'दध्यङ् ऋषि' ने शत्रु विध्वंसक और शत्रुओं के किले तोड़ने में सक्षम जानकर आपको प्रकट किया ॥३३ ॥

विस्फोटक पदार्थों में सर्विहित अग्नि (ऊर्जा) का वहाँ वर्जन है ।]

# ४६४. तमु त्वा पाथ्यो वृषा समीधे दस्युहन्तमम् । धनञ्जय छंरणेरणे ॥३४ ॥

सन्मार्गगामी और शक्तिमान् हे अग्निदेव ! शबुओं के विनाशक और प्रत्येक युद्ध में विजय प्राप्त करने वाले आपको हम प्रज्यलित करते हैं ॥३४ ॥

#### ४६५. सीद होतः स्व ऽ उ लोके चिकित्वान्त्सादया यज्ञ छः सुकृतस्य योनौ । देवावीर्देवान्हविषा यजास्यग्ने बृहद्यजमाने वयो घाः ॥३५ ॥

हे होतारूप अग्निदेव ! सब कमों के जाता आप अपने प्रतिष्ठित स्थान को सुशोधित करें और श्रेष्ठ कर्मरूपी यज्ञ को सम्पन्न करें । देवों को तरह तृप्त करने वाले हे अपने ! आप याजकों द्वारा प्रदत्त आहुति से देवताओं को आनन्दित करते हुए , उन्हें (प्राजकों को) धन-धान्य एवं दोधीयुष्य प्रदान करें ॥३५ ॥

# ४६६. नि होता होतृषदने विदानस्त्वेषो दीदिवाँ२ असदत्सुदक्षः । अदब्यव्रतप्रमतिर्वसिष्ठः सहस्रम्भरः शुचिजिह्नो अग्निः ॥३६ ॥

देवावाहक, कार्यकुशल, तेजस्वितायुक्त, गतिशील, अति तीक्ष्ण, मेधा-सम्पन्न, श्रेष्ठ स्थान के निवासी, सहस्रों के पोषणकर्ता और अतिपावन अग्निदेव अपनी तेजस्विता को प्रकट करते हुए यज्ञवेदी पर सुशोधित होते हैं ॥ ४६७. स र्थ्यसीदस्य महाँ २ असि शोखस्य देववीतमः । वि घूममग्ने अस्यं मियेध्य सृज प्रशस्त दर्शतम् ॥३७ ॥

यज्ञीय गुणों से युक्त प्रशंसनीय हे अग्ने ! आप देवताओं के स्नेह-पात्र और महान् गुणों के प्रेरक हैं, यहाँ उपयुक्त स्थान पर पधारें और प्रज्वलित हो तथा घृत की आहुति द्वारा दर्शन-योग्य एवं तेजस्वी होते हुए सधन धूम्र को विसर्जित करें ॥३७ ॥

#### ४६८. अपो देवीरुपसृज मधुमतीरयक्ष्माय प्रजाच्यः । तासामास्थानादुज्जिहतामोषधयः सुपिप्पलाः ॥३८ ॥

है यज्ञाग्ने ! मधुर, स्निग्ध, रसरूप ( प्राण - पर्जन्ययुक्त ) जल को उत्पन्न करें, जो (वृष्टि द्वारा) धरित्री को सिवित करे । उससे उत्पन्न हुई फलवतों ओषधियाँ याजक के द्यय (नाश या रोग विशेष) को रोकने में समर्थ हों ॥३८॥

#### ४६९. सन्ते वायुर्मातरिश्चा दद्यातूत्तानाया हृदयं यद्विकस्तम् । यो देवानां चरसि प्राणथेन कस्मै देव वषडस्तु तुष्यम् ॥३९ ॥

ऊर्ध्वमुख (यज्ञकुण्ड) से युक्त हे पृथिवि ! आपका जो विशाल हृदय है, आप इस को मातृवत् प्राणशक्ति की संचारक वायु, जल एवं वनस्पतियों से पूर्ण करें । हे बायुदेव ! आप दिव्य प्राण-ऊर्जा के साथ संचरित होते हैं, अतः यह पृथिवी आपके निमित्त कल्याणप्रद हो ॥३९ ॥

(अन्तरिक्ष से पोषण प्राप्त करने के कारण पृथ्वी को ऊर्व्यमुख कहा गया है । साथ ही यह भी भाव है कि वायु पृथ्वी को प्राप्तशक्ति दे और पृथ्वी वायु को प्रदृक्ति न करे बस्कि हितकारी कराये रखे ।)

#### ४९७. इन्द्रस्य बन्नोसि मित्रावरुणयोस्त्वा प्रशास्त्रोः प्रशिषा युनज्मि । अव्यथायै त्वा स्वधायै त्वारिष्टो अर्जुनो मरुतां प्रसवेन जयापाम मनसा समिन्द्रियेण ॥२१ ॥

(रथ के प्रति) आप वज्र (के समान शत्रु संहारक) हैं। आपको मित्र और वरुणदेव-इन दोनों उत्तम शासकों के उत्तम शासनाधिकार से युक्त करते हैं। आपको स्वधा (यञ्चार्थ अथवा स्वयं को धारण करने) के लिए नियुक्त करते हैं। प्रहारों से क्षत न होने वाले, समर्थ, परम तेजस्वी, शत्रु विध्वंसक वीरों की तरह, शक्ति (प्रभाव) से विजय प्राप्त करें, अधिकार प्राप्त करें। हम मन से तथा बल से आपके सहयोगी हैं। १२१।।

### ४१८. मा तऽ इन्द्र ते वयं तुराषाडयुक्तासो अब्रह्मता विदसाम । तिष्ठा रथमिय यं वज्रहस्ता रश्मीन् देव यमसे स्वश्वान् ॥२२ ॥

शबुओं को शीध ही नष्ट करने में समर्थ, हाथ में वज्र धारण करने वाले आप दिव्यगुणों से सम्पन्न होकर जिस रथ में आरूढ़ होकर सुशिक्षित घोड़ों की लगाम चामते हैं; आपके स्वजन हम उससे विलय होकर हानि न उठाएँ (आपके आश्रय में रहें ), जानरहित न होने पाएँ ॥२२॥

# ४१९. अग्नये गृहपतये स्वाहा सोमाय वनस्पतये स्वाहा मरुतामोजसे स्वाहेन्द्रस्येन्द्रियाय स्वाहा । पृथिवि मातर्मा मा हिथ्नसीमों अहं त्वाम् ॥२३॥

गृहपालक अग्नि, वनस्पतिरूपों सोम् मरुद्गणों के ओज एवं इन्द्रदेव के बल के निमित्त यह आहुति समर्पित है। (यजमान पृथ्वी को लक्ष्य करके कहता है) हे मातृभूमें ! हम आपको कष्ट न दें। आप हमारा विनाश न करें।। ४२०. हथंस: शुचिषद्वसुरन्तरिक्षसद्धोता वेदिषदितिथिर्दुरोणसत्। नृषद्वरसदृतसद्व्योम सदब्जा गोजाऽ ऋतजाऽ अद्विजाऽ ऋतं बृहत्।।२४॥

वह प्रार्थना करते हुए पत्रमान एवं से पज़स्तल पर उतरते वे ...

आप पवित्र-शुद्ध आवरण वाले, प्रजापालक\_अन्तरिश में वायु के रूप में स्थित होकर पालन करने वाले, देवों को यज्ञाहुति देने वाले, यज्ञस्थल पर प्रतिष्ठित तथा अतिथि के समान सर्वत्र पूजनीय हैं। आप ही कष्ट सहन करते हुए भी घर में विद्यमान, नेतृत्व प्रदान करने वालों में प्रतिष्ठित, सत्य पर आश्रित, श्रेष्ठ पदार्थों में सिन्निहित तथा आकाश में विद्यमान हैं। आप जल के उत्पादक, विशेष सामध्यंवान, ज्ञानवान, विदीर्ण न होने वाले बल से सम्पन्न, महान और सत्यरूप बल-वीर्य को धारण करने वाले हैं ॥२४॥

# ४२१. इयदस्यायुरस्यायुर्मीय धेहि युङ्ङिस वचोंसि वचों मिय धेह्यूर्गस्यूर्जं मिय धेहि । इन्द्रस्य वां वीर्यकृतो बाह् अध्युपावहरामि ॥२५॥

'देव शतपान' के प्रतीक को स्पर्श करते हुए कहा जाता है-

आप कितने महान् हैं। आप ही बीवनस्वरूप हैं, अतः हमें दीर्घायु प्रदान करें। आप ही शुभकमों से जोड़ने वाले तेजस्वरूप हैं, अतः हमें तेजस्वी बनाएँ। आप बलस्वरूप हैं, अतः हमें बलशाली बनाएँ। (यज्ञ द्रव्य उतारने वाले बाहुओं के प्रति) आप इन्द्रदेव की सामर्थ्यशाली भुजाओं, मित्र और वरुणदेव के समान है। हव्य पदार्थों को हम यज्ञ के समीप स्थापित करते हैं ॥२५॥

# ४२२. स्योनासि सुषदासि क्षत्रस्य योनिरसि । स्योनामासीद सुषदामासीद क्षत्रस्य योनिमासीद ॥२६॥

(आसन के प्रति) आप सुखकारी हैं, सुखरूप हैं तथा पौरुष को धारण करने वाले हैं । (हे याजक !) आप सुखकारी आसन पर विराजमान हों । सुखरूप तथा क्षात्रवल के आश्रयरूप इस आसन पर विराजमान हों ॥२६

#### ४५०. द्यौस्ते पृष्ठं पृथिवी सद्यस्थमात्मान्तरिक्षधं समुद्रो योनिः । विख्याय चक्षुषा त्वमिभ तिष्ठ पुतन्यतः ॥२० ॥

हे वाजिन ! द्युलोक में आपका पुष्ट भाग है, पृथ्वी पर आपके पैर हैं और अन्तरिक्ष में आपकी जीवात्मा है। जल आपके लिए योनिरूप (अप्स योनिर्वा अश्व:-जल में बड़वाग्निरूप में विद्यमान रहने वाला) है। आप अपनी दृष्टि से खोजकर राक्षसों ( सृष्टिचक्र में बाधक विकारों ) को (उक्त सभी स्थानों पर) आक्रमण करके नष्ट करें ॥२०॥

४५१. उत्क्राम महते सौभगायास्मादास्थानाद द्रविणोदा वाजिन् । वय छंस्याम सुमतौ पृथिव्या ऽ अग्नि खनन्त ऽ उपस्थे अस्याः ॥२१ ॥

हे अग्निरूप वाजिन् ! आप इस यञ्जरथल से धन और सौभारय प्रदान करने के लिए ऊपर उठें । पृथ्वी के ऊपरी भाग में इस अग्नि पर आधारित शोध कार्य (यज्ञादि) करते हुए हम सद्बुद्धि में स्थित हो। ॥२१ ॥ ४५२. उदक्रमीद् द्रविणोदा वाज्यर्वाकः सुलोक ध्रं सुकृतं पृथिव्याम् । ततः खनेम सप्रतीकमग्नि धंःस्वो रुहाणा अधि नाकमृत्तमम् ॥२२ ॥

यह अर्वा (चञ्चल), समृद्धिदाता अच (अग्नि) पृथ्वी को लाँचता हुआ आया है । इसने श्रेष्ट लोकों को पुण्यवान् बनाया है, इसलिए श्रेष्ठ लोको में आरोहण की कामना से हम (याजक) सुन्दर मुखवाले (देव मुख) अग्निदेव को, खोदने का (जायत करने का) प्रयोग सर्वोत्तम सख को प्राप्ति के लिए करते हैं ॥२२ ॥

(इसका ताल्पर्य भूगर्भ में ज्ञालनातील पटार्बी ज्ञावा पृथ्वी पर ऊर्जा के तैकल्पिक साधनों की खोज से भी निया जा सकता है ।।

४५३. आ त्वा जिंधर्मि मनसा धृतेन प्रतिक्षियन्तं भूवनानि विश्वा। पृथुं तिरश्चा वयसा बहुन्तं व्यचिष्ठमञ्जै रभसं दशानम् ॥२३ ॥

दिव्य प्रकाश के रूप में अखिल ब्रह्माण्ड में व्याप्त, तिरही ज्योति से फैलने वाले, दीर्घकाल तक व्यापक-विस्तार करने वाले हे अग्ने ! अन्नादि आहुतियों से मक्तिशाली और प्रत्यक्षतः दृश्यमान आपको योगस्य मन से पृत द्वारा (यज्ञ हेतु) प्रज्वलित करते हैं ॥२३ ॥

आ विश्वतः प्रत्यञ्चं जिद्यर्म्यरक्षसा मनसा तज्जुषेत । मर्यश्रीः स्पृहयद्वर्णी अग्निर्नाधिमुशे तन्वा जर्भराण: ॥२४ ॥

हे अग्ने ! सभी जगह पूर्णरूप से संव्याप्त आपको हम धृताहृति से प्रव्यक्तित करते हैं । आप नष्ट न होने वाली ज्वालाओं से, इस प्रदत्त आहुति को प्रहण करें । मनुष्यों के लिए अत्यधिक उपयोगी, सुनहरे वर्ण से सुशोधित, वायु की दिशा में इधर-उधर गतिशील, हितकारक अग्निदेव कटापि त्याज्य नहीं; अपितु सर्वधा प्राह्म हैं ॥२४ ॥

४५५. परि वाजपतिः कविरग्निर्हव्यान्यक्रमीत् । दधद्रत्नानि दाशुषे ॥२५ ॥

त्रिकालदर्शी, अत्रों के अधिपति अग्निदेव, हविदाता यजमान को रत-सम्पदा देते हुए , सभी प्रकार की सम्पतियाँ चारों ओर से प्रदान करते हैं ॥२५ ॥

४५६. परि त्वाग्ने पुरं वयं विप्र छं सहस्य धीमहि। धृषद्वर्णं दिवे-दिवे हन्तारं भङ्गरावताम् ॥२६ ॥

हे शक्तिशाली अग्निदेव ! विभिन्न स्वरूपों से युक्त, ज्ञानवान, सामर्थ्यशाली और प्रतिदिन दुष्टों के संहारक, आपके सभी गुण हमारे लिए धारण करने योग्य हैं। सम्मान करते हुए हम आपकी वन्दना करते हैं ॥२६ ॥

#### ४७०. सुजातो ज्योतिषा सह शर्म वरूथमासदत्तवः । वासो अग्ने विश्वरूप छंसं व्ययस्व विभावसो ॥४०॥

हे अग्निदेव ! आप तेजयुक्त ज्वालाओं से विधिवत् प्रज्वलित होकर, श्रेष्ठ सुखप्रद यह वेदिका को सुशोधित करें । हे कान्तिमान् अग्ने ! आप अपनी विशिष्ट आधा से वस्त्रों की धौति जगत् को धली प्रकार धारण करें, अर्थात् पृथिवी का आवरण बनकर उसकी सुरक्षा करें ॥४०॥

४७१. उदु तिष्ठ स्वध्वरावा नो देव्या धिया । दृशे च भासा बृहता सुशुक्वनिराग्ने याहि सुशस्तिभि: ॥४१ ॥

हे उत्कृष्ट यज्ञ सम्पादक अग्ने ! आप जाप्रत् हों, दैवी गुणों तथा श्रेष्ठ बुद्धि से हमारा उत्तम संरक्षण करें और अपनी दिव्य प्रकाश रश्मियों (सद्गुणों ) से, स्तुति करने नाले प्राणियों के जीवन को भर दें ॥४१ ॥

४७२. ऊर्घ्व ऽ ऊ षु ण ऽ ऊतये तिष्ठा देवो न सविता। ऊर्घ्वो वाजस्य सनिता यदञ्जिभिर्वाधद्भिर्विद्वयामहे ॥४२ ॥

हे अग्निदेव ! सर्वोत्पादक सवितादेवता जिस प्रकार अन्तरिक्ष से हम सबकी रक्षा करते हैं, उसी प्रकार आप भी ऊँचे उठकर अन्न आदि पोषक पदार्व देकर हमारे जीवन को रक्षा करें । मन्त्रोच्चारणपूर्वक हवि प्रदान करने वाले याजक आप के प्रज्वलित स्वरूप का आवाहन करते हैं ॥४२ ॥

४७३. स जातो गर्भो असि रोदस्योरम्ने चारुर्विभृत ऽओषधीषु । चित्रः शिशुः परि तमार्थः स्यक्तृत्र मात्भ्यो अधि कनिकदद्राः ॥४३ ॥

हे अग्निदेव ! आप अत्यन्त मनोरम ओर्षाधवों को पोषण देने वाली शक्ति से युक्त, विलक्षण वर्ण की ज्वालाओं से सुशोधित, नित्य नवीनरूप में होने से शिशु रूप, स्वर्ग और पृथ्वी के मध्य उत्पन्न होने से गर्भरूप हैं। आप अंधकार को तिरोहित करते हुए मातृस्वरूपा ओषधियों-वनस्पतियों के समीप से शब्दायमान होते हुए तीवता से गमन (विचरण) करें ॥४३॥

४७४. स्थिरो भव वीड्वङ्ग ऽ आशुर्भव वाज्यर्वन्। पृथुर्भव सुषदस्त्वमग्नेः पुरीषवाहणः ॥४४॥

पदार्थ के प्रति गमनशील हे अर्थन् ! (चंचल यज्ञाग्नि) आप सुस्थिर, सुदृढ़ और वेगयुक्त होकर शक्तिशाली बनें तथा सबको वहन करने वाले आप विशद- (सब जगह संव्याप्त) अग्नि को सुख देने वाले बने ॥४४ ॥

|प्रकृति का संतुलन रखने खले, विजद (कापक) प्रकृतिगत ऊर्जा चढ़ को यह से उत्पन्न ऊर्जा के माध्यम से सहयोग मिलता है, इसलिए उसे विजद अग्नि को सुख देने वाला कहा गया है ||

४७५. शिवो भव प्रजाभ्यो मानुबीध्यस्त्वमङ्गिरः । मा द्यावापृथिवी अभि शोचीर्मान्तरिक्षं मा वनस्पतीन् ॥४५ ॥

हे अंगिरः (अंगों में संख्याप्त अग्नि) ! आप मनुष्यों एवं सभी प्राणियों के लिए मंगलकारी हों । आप स्वर्ग, पृथ्वी, अन्तरिक्ष और वनस्पतियों आदि किसी को भी संतप्त न करें । (मनुष्य आदि प्राणी एवं प्रकृति को असन्तुलित करने वाला पुरुषार्थ न करें ।) ॥४५ ॥

४७६. त्रैतु वाजी कनिक्रदञ्जानदद्वासभः पत्वा । भरत्रगिनं पुरीष्यं मा पाद्यायुवः पुरा । वृषाग्निं वृषणं भरत्रपां गर्भ छंसमुद्रियम् । अग्न ऽआ याहि वीतये ॥४६ ॥ यह वाजी (गतिशील यद्मीय ऊर्जा) ध्वनि ( मंत्रों ) के साथ आगे प्रस्थान करे, यह तेजस्वी (रासभ) शब्द करता हुआ आगे बढ़े । यह (प्राण) अग्नि को धारण करके, ध्वेय से पहले न रुके । अतिशक्ति-सम्पन्न और सामध्ये युक्त जल के बीच यह विद्युत् को धारण करके प्रस्थान करे । हे अग्ने !आप हवि को ग्रहण करने के लिए पधारें ॥४६ ४७७. ऋत छं सत्यमृत छं सत्यमग्नि पुरीष्यमङ्गिरस्वद्धरामः । ओषध्यः प्रति मोदश्वमग्निते छं शिवमायन्तमभ्यत्र युष्माः । व्यस्यन् विद्या ऽअनिरा ऽअमीवा निषीदन्नो अप दर्मति जहि ॥४७ ॥

शाश्चत, सत्यस्वरूप, अविनाशी अग्निदेव को अगिरा के समान ही हम परिपुष्ट करते हैं । हे समस्त ओषधि स्वरूप हवियों ! आप मंगलमय यज्ञकुण्ड में स्थित अग्निदेव को समर्पित होकर आनन्द प्रदान करें । हे अग्निदेव ! आप यहाँ उपस्थित रहकर हमें सभी शारीरिक कष्टों एवं मानसिक संतापों से आरोग्य-लाभ प्रदान करें तथा हमारे दमितजन्य कविचारों को समाप्त करें ॥४७॥

(यहाँ यहीय क्रमां के विकित्सागरक प्रयोग (यहाँपेवी) का संकेत हैं।]

४७८. ओषधयः प्रति गृष्णीत पुष्यवतीः सुपिप्पलाः । अयं वो गर्भ ऽ ऋत्वियः प्रत्नश्ं • सबस्थमासदत् ॥४८ ॥

हे ओषधियो ! आप पुणयुक्त और उत्तम फलों से युक्त होकर यज्ञीय अग्नि (कर्जा) को प्रहण करें । यह अग्नि गर्भरूप में ऋतु के अनुरूप उत्पन्न होती हैं । यह यहाँ प्राचीन समय से ही स्थित है ॥४८ ॥ ४७९. वि पाजसा पृथुना शोशुचानो बाद्यस्व द्विषो रक्षसो अमीवाः । सुशर्मणो बृहतः शर्मणि

स्यामग्नेरह थेश्सुहवस्य प्रणीतौ ॥४९ ॥

हे श्रेष्ठ बल से देदीप्यभान अग्ने ! आप दुष्काँमैयो, राष्ट्रसी वृत्तियों और समस्त मानसिक विकारी को समाप्त करें । हमें श्रेष्ठ कल्याणकारी महायज्ञ के निमित्त ( अग्नि के कार्य में ) संलग्न करें, जिससे हमें आन्तरिक प्रसन्नता की प्राप्ति हो ॥४९ ॥

# ४८०. आपो हि छा मयोभुवस्ता न ऽ ऊर्जे दबातन । महे रणाय चक्षसे ॥५०॥

हे जलसमूह ! आप सुख के मूल स्रोत है । अतः आप पराक्रम से युक्त, उत्तम, दर्शनीय कार्य करने के लिए हमें परिपृष्ट करे ॥५०॥

#### ४८१. यो वः शिवतमो रसस्तस्य भाजयतेह नः । उशतीरिव मातरः ॥५१ ॥

हे जलसपूर ! आपका जो सबसे कल्याणप्रद रस यहाँ विद्यमान है, उस रस के पान में हमें वैसे ही सम्मिलित करें, जैसे वात्सल्य-स्नेह से युक्त माताएँ अपने शिशुओं को कल्याणकारी दुग्धरस से पुष्ट करती हैं ॥५१॥

४८२. तस्मा ऽअरं गमाम वो यस्य क्षयाय जिन्वथ । आपो जनयथा च नः ॥५२ ॥

हे जलसमूह ! आपका वह कल्याणकारी रस पर्याप्त रूप में हमें उपलब्ध हो । जिस रस द्वारा आप सम्पूर्ण विश्व को तृप्त करते हैं और जिसके कारण आप हमारे उत्पत्ति के निमित्त भूत हैं, ऐसे जनोपयोगी अपने गुणों से हमें अभिपूरित करें ॥५२॥

४८३. मित्रः स थंसुज्य पृथिवीं भूमिं च ज्योतिषा सह । सुजातं जातवेदसमयक्ष्माय त्वा सथं सुजामि प्रजाभ्यः ॥५३ ॥

जिस प्रकार परमेश्वर सूर्यदेव के द्वारा अन्तरिक्ष और भूमि को प्रकाशित करते हैं, उसी प्रकार हम भी श्रेष्ठ गुणों से युक्त जातवेदस् अग्नि को प्रजाओं के आरोग्य-लाभ हेतु प्रज्वलित करते हैं ॥५३॥ ४८४. रुद्राः स थ्रंसुज्य पृथिवीं बृहज्ज्योतिः समीधिरे । तेषां भानुरजस्र ऽ इच्छुको देवेषु रोचते ॥५४॥

रुद्र देवों ने भूलोक का सुजन किया और उसको महान् तेजस्वितायुक्त सूर्यदेव से प्रकाशित किया । उन रुद्रों की पवित्र-प्रचण्ड ज्योति ही अन्य देव शक्तियों के अस्तित्व की परिचायक है ॥५४ ॥

४८५. स थे सृष्टां वसुभी रुद्रैधीरै: कर्मण्यां मृदम् । हस्ताभ्यां मृद्वीं कृत्वा सिनीवाली कृणोत् ताम् ॥५५ ॥

अमावस्या की अधिष्ठात्री देवी सिनीवाली धैर्यवान् वसुओं और रुद्रगणीं द्वारा तैयार की गई मृत्तिका को हाथों से मुद्द (नरम) बनाकर, उससे उपयोगी मिट्टी के पात्र विनिर्मित करें ॥५५ ॥

४८६. सिनीवाली सुकपर्दा सुकुरीरा स्वौपशा। सा तुभ्यमदिते मह्योखां दधातु हस्तयोः ॥५६ ॥

हे पूजनीय देवमाता !शोभनीय केशो , उतम आधूषणों से सुशोधित और सुन्दर अंगों से युक्त चन्द्र के समान सुन्दर देवी सिनीवाली, आपके लिए अपने दोनों हाथों में (पुरोडाश पकाने का) पाकपात्र 'उखा' को धारण करें ॥५६ ४८७. उखां कृणोतु शक्त्या बाहुभ्यामदितिर्धिया । माता पुत्रं यथोपस्थे साम्निं बिभर्तु गर्भ ऽआ । मखस्य शिरोऽसि ॥५७ ॥

अपनी शक्ति-सामर्थ्य द्वारा अदिति देवी सुमितपूर्वक दोनों हाथों से पाकपात्र को धारण करें और यह उखा पात्र उत्तम रीति से अपने बीच में अग्नि को धारण करें, जिस प्रकार माता अपनी गोंद में पुत्र को धारण करती है । हे पाकपात्र ! आप यज्ञ के प्रमुख पात्र हैं ॥५७ ॥

४८८. वसवस्त्वा कृण्वन्तु गायत्रेण छन्दसाङ्गिरस्वद्ध्वासि पृथिव्यसि धारया मयि प्रजा धंशरायस्पोषं गौपत्य धं सुवीर्य धंश्रसजातान्यजमानाय रुद्रास्त्वा कृण्वन्तु त्रेष्ट्रभेन छन्दसाङ्गिरस्वद्धुवास्यन्तरिक्षमसि घारवा मयि प्रजा छंरायस्पोषं गौपत्य छं सुवीर्यछं सजातान्यजमानायादित्यास्त्वा कृण्वन्तु जागतेन छन्दसाङ्गिरस्वद्धुवासि द्यौरसि धारया मयि प्रजा छंरायस्पोषं गौपत्य छं सुवीर्य छं सजातान्यजमानाय विश्वे त्वा देवा वैश्वानराः कृण्वन्त्वानुष्टुभेन छन्दसाङ्गिरस्वद्धुवासि दिशोसि धारया मयि प्रजा छंश्रायस्योषं गौपत्यथे सवीर्यथे सजातान्यजमानाय ॥५८ ॥

यह कण्डिका 'उन्हा' को सम्बोबित कर रही है-

(हे उखे !) वस्पण, गायत्री छन्द की सामर्थ्य से अंगिरा के समान आपको विनिर्मित करें । आप सुदृढ़ होकर पृथ्वीस्वरूप हैं, हम याजकों के लिए सन्तान, धन, पृष्टि, गौओं का स्वामित्व, श्रेष्ठ पराक्रम, सजातीय बांधवों का यथोचित सीहाई धारण कराएँ । (हे उखे ]) रुद्रगण त्रिष्ट्रप् छन्द के प्रभाव से अंगिरा की तरह आपको धारण करें, आप सुदृढ़ होकर अन्तरिक्ष तुल्य हैं । हमारे लिए सन्तान धन, पृष्टि, गौओं का स्वामित्व, श्रेष्ठ पराक्रम, सजातीय बांधवों का यथोचित सौहाई प्राप्त कराएँ । (हे उन्हे !) आदित्यगण जगती छन्द की सामर्थ्य से अंगिरा के समान आपको विनिर्मित करें, आप सुदृढ़ होकर चुलोकरूप हैं, हमारे लिए (याजकों के लिए) सन्तान, धन, पृष्टि, गौओं का स्वामित्व, श्रेष्ठ पराक्रम, सञ्जातीय बांधवों का यथोचित सौहाई धारण कराएँ । (हे उखे !) विश्वेदेवा अनुपूप् छन्द के प्रभाव से आपको अंगिरा के सदश बनाएँ आप दढ़तायक होकर दिशास्वरूप हैं, हम याजकों के लिए सन्तान, धन, पृष्टि, श्रेष्ठ पराक्रम, गौएँ, श्रेष्ठ शौर्य, सजातीय बांधवों का यद्योचित सौहाई प्रदान करें ॥५८ ॥

#### ४८९. अदित्यै रास्नास्यदितिष्टे बिलं गृभ्णातु । कृत्वाय सा महीमुखां मृण्मयीं योनिमम्नये । पुत्रेभ्यः प्रायच्छददितिः श्रपयानिति ॥५९॥

उखा पत्र में रेखाडून करते हुए कहा जाता है—

हे रेखे ! आप देवमाता के प्रभाव से इस उखा (पाकपात्र) की काञ्ची (मेखला) के स्थान में हैं । हे उखे ! देवजननी आपके मध्य के हिस्से को धारण करें । देवी अदिति इस पृथ्वीरूपी मिट्टी से अग्नि की आधारभूत उखा विनिर्मित करें और अपने देव पूत्रों को (इसे) पकाने के लिए प्रदान करें ॥५९ ॥

४९०. वसवस्त्वा धूपयन्तु गायत्रेण छन्दसाङ्गिरस्वहुद्रास्त्वा धूपयन्तु त्रैष्टुभेन छन्दसाङ्गिरस्वदादित्यास्त्वा धूपयन्तु जागतेन छन्दसाङ्गिरस्वहिश्वे त्वा देवा वैश्वानरा धूपयन्त्वानुष्टुभेन छन्दसाङ्गिरस्वदिन्द्रस्त्वा धूपयतु वरुणस्त्वा धूपयतु विष्णुस्त्वा धूपयत् ॥६०॥

यह कविदका भी उसा-पात्र से सम्बद्ध है—

(हे उखे !) गायत्री छन्द के माध्यम से वसुगण अंगिरा के सदश आप को (सूर्य की धूप) ताप दें। रुद्रगण, त्रिष्ट्रप् छन्द के प्रभाव से अंगिरा के समान आपको सूर्य को गर्मी से तपाएँ। आदित्यगण जगती छन्द के स्तोत्रों से अंगिरा के समान धूप में संस्कारित करें तवा सबके कल्याणकारी विश्वेदेवा अनुष्ट्रप् छन्द से अंगिरावत् आपको धूप दिखाकर सुखाएँ। इस प्रकार इन्द्रदेव, वरुणदेव और विष्णुदेव सभी आपको ताप देकर सुखाएँ— तैयार करें ॥६०॥

४९१. अदितिष्ट्वा देवी विश्वदेव्यावती पृथिव्याः सद्यस्ये अङ्गिरस्वत् खनत्ववट देवानां त्वा पत्नीदेवीर्विश्वदेव्यावतीः पृथिव्याः सद्यस्ये अङ्गिरस्वद्यतृखे धिषणास्त्वा देवीर्विश्वदेव्यावतीः पृथिव्याः सद्यस्ये अङ्गिरस्वदभीन्थतामुखे वरूत्रीष्ट्वा देवीर्विश्वदेव्यावतीः पृथिव्याः सद्यस्ये अङ्गिरस्वच्छृपयन्तृखे ग्नास्त्वा देवीर्विश्वदेव्यावतीः पृथिव्याः सद्यस्ये अङ्गिरस्वत्यचन्तृखे जनयस्त्वाच्छित्रपत्रा देवीर्विश्वदेव्यावतीः पृथिव्याः सद्यस्ये अङ्गिरस्वत्यचन्तृखे जनयस्त्वाच्छित्रपत्रा देवीर्विश्वदेव्यावतीः पृथिव्याः सद्यस्य अङ्गिरस्वत्यचन्तृखे ॥६१॥

उखा-पात्र को प्रकान के कम में कहा गया है-

हे अवट (गर्त)! सम्पूर्ण दैवी गुणों की अधिष्ठाजों, देव वृत्तियों की पोषक, देवमाता भूमि के उच्चस्थ भाग में अंगिरा सदश आपका खनन करें। हे उखें! देवों की जाकियाँ समस्त दैवी गुणों सहित दीप्तिमान् पृथ्वी के ऊपरी भाग में अगिरा के समान आपको स्थापित करें। हे उखें! सम्पूर्ण देवों की अधिष्ठाजी-स्तुत्य, सुमित सम्पन्न, दैवी गुणों से युक्त पृथ्वी के ऊपर ऑगिरा के तुल्य आपको प्रज्वालित करें। हे उखें! समस्त देवगुणों से युक्त अहोरात्र की निर्मात्री भूमि के ऊपर ऑगिरा तुल्य आपको प्रकाएँ। हे उखें! सभी शक्तियों को पोषक देवी, पृथ्वी के ऊपर अगिरा के समान आपको प्रकाएँ। हे उखें! अनवरत गतिशील देवशक्तियाँ सम्पूर्ण दैवीगुणों सहित पृथ्वी के ऊपर अगिरा की तरह आपको परिषक्व करें ॥६१॥

# ४९२. मित्रस्य चर्षणीधृतोऽवो देवस्य सानसि । द्युम्नं चित्रश्रवस्तमम् ॥६२ ॥

मनुष्यों को पोषण देने वाली शक्ति से प्रकाशवान् , मित्रदेवता के शाश्वत, आश्चर्यजनक पदार्थों से युक्त ऐश्वर्य को हम धारण करें ॥६२ ॥

४९३. देवस्त्वा सवितोद्वपतु सुपाणिः स्वङ्गुरिः सुबाहुरुत शक्त्या। अव्यथमाना पृथिव्यामाशा दिश ऽआपृण ॥६३॥ (हे उखे !) सर्वोत्पादक सवितादेवता अपनी उत्तम मुजाओं ( हाथों ) एवं अँगुलियों अर्चात् दिव्य किरणों से, अपनी सामर्थ्य एवं बुद्धिकौशल के बल पर आपको प्रकाशित करें । आप दुःखरहित होकर भूलोक में अपनी शुभाकांक्षाओं और उच्च उद्देश्यों को प्राप्त करें ॥६३॥

४९४. उत्थाय बृहती भवोदु तिष्ठ धुवा त्वम् । मित्रैतां तऽउखां परिददाम्यभित्या ऽ एषा मा भेदि ॥६४ ॥

(हे उखे !) आप पाक-गर्त से निकलकर विशालता को प्राप्त हो और स्वायित्व प्राप्त कर अपने कार्य को सम्पादित करें । हे मित्र देवता ! इस पाक-पात्र को क्षतित्रस्त होने के भय से आपके संरक्षण में सौंपते हैं । यह विखण्डित न हो, भली प्रकार से कार्य सम्पन्न करें ॥६४ ॥

४९५. वसवस्त्वाच्छ्न्दनु गायत्रेण छन्दसाङ्गिरस्वद्वद्रास्त्वाच्छ्न्दनु त्रैष्टुभेन छन्दसाङ्गिरस्वदादित्यास्त्वाच्छ्न्दनु जागतेन छन्दसाङ्गिरस्वद्विश्वे त्वा देवा वैद्यानरा ऽआच्छ्न्दन्वानुष्टुभेन छन्दसाङ्गिरस्वत् ॥६५॥

(हे उस्त्रे !) गायत्री छन्द के स्तोत्रों से वसुगण, त्रिष्टुप् छन्द से स्ट्रगण, जगती छन्द के प्रभाव से आदित्यगण और अनुष्टुप् छन्द की सामर्थ्य से विश्वेदेवा (कल्याणकारी देवताओं की सामृहिक शक्ति) अंगिरा के समान आपकी अभिषक्त करें ॥६५ ॥

४९६. आकृतिमग्निं प्रयुज थंश्स्वाहा मनो मेधामग्निं प्रयुज थंश्स्वाहा चित्तं विज्ञातमग्निं प्रयुज थंश्स्वाहा वाचो विद्यृतिमग्निं प्रयुज थंश्स्वाहा प्रजापतये मनवे स्वाहाग्नये वैश्वानराय स्वाहा ॥६६ ॥

यज्ञरूपी सत्कर्म के प्रेरक अग्निदेव के निमित्त यह आहुति समर्पित करते हैं मन और सहुद्धि को प्रेरणा प्रदान करने वाले अग्निदेव को यह आहुति देते हैं । बित्त और विशिष्टज्ञान को प्रेरित करने वाले अग्निदेव को यह आहुति प्रदान करते हैं । वाणी और विशिष्ट विद्याओं के प्रेरक अग्निदेव को यह आहुति देते हैं । मन्वन्तर-प्रवर्तक प्रजापालक मनुरूप अग्निदेव के निमित्त यह आहुति प्रदान करते हैं । संसार के कल्याणकारी अग्निदेव के निमित्त यह आहुति प्रदान करते हैं । संसार के कल्याणकारी अग्निदेव के निमित्त यह आहुति देते हैं ॥६६॥

४९७. विश्वो देवस्य नेतुर्मर्तो वुरीत सख्यम्। विश्वो रायऽ इषुव्यति द्युम्नं वृणीत पुष्यसे स्वाहा ॥६७॥

सभी मनुष्य इस जगत् का संचालन करने वाले परमेश्वर की मित्रता को स्वीकार करें । दिव्यज्ञान एवं सांसारिक वैभव की कामना से उस परमिपता की तेजस्विता को धारण करें, उसके लिए हमारी यह आहुति समर्पित है ॥६७ ॥ ४९८. मा सु भित्था मा सु रियोऽम्ब धृष्णु वीरयस्व सु । अग्निश्चेदं करिष्यथः ॥६८ ॥

(हे उखे !) आप कभी क्षतिप्रस्त न हों, कभी नष्ट न हों, दृढतापूर्वक श्रेष्ठ-पराक्रमी-शूर की भौति कर्तव्यों को पूरा करें । अग्निदेव और आप दोनों ही इस कार्य को सम्पादित करें ॥६८ ॥

४९९. द् छंहस्व देवि पृथिवि स्वस्तय ऽआसुरी माया स्वयया कृतासि । जुष्टं देवेभ्य ऽ इदमस्तु हव्यमरिष्टा त्वमुदिहि यज्ञे अस्मिन् ॥६९ ॥

हे पृथिवीदेवि ! आसुरी माया की भाँति रूप बदलने में समर्थ, आपने कल्याण भावना से युक्त होकर उखा का रूप धारण किया है, श्रेष्ठ रीति से सुदृढ़ होकर रहें । (हे उखे !) यह हविष्यात्र देवशक्तियों के लिए आनन्दप्रद हो । आप यह की समाप्ति तक यहशाला में ही उपस्थित रहें ॥६९ ॥

#### ५००. द्रवत्रः सर्पिरासुतिः प्रत्नो होता वरेण्यः । सहसस्पुत्रो अद्भृतः ॥७० ॥

वृक्ष की समिधाएँ ही जिनका प्रमुख आहार हैं तथा घृत, प्रधान पेय; ऐसे अति प्राचीन, देवशक्तियों को आमंत्रण देने वाले तथा बल प्रयोग के साथ अर्राध-मंथन द्वारा प्रकट होने वाले अग्निदेव, इस यज्ञ को सफल करें ॥७०॥

#### ५०१. परस्या ऽअधि संवतोऽवराँ२ अध्यातर । यत्राहमस्मि ताँ२ अव ॥७१ ॥

हे अग्निदेव ! विरोधी सेना के साथ संघर्ष कर रहे हमारे सभी आस-पास के (निकटस्थ) सैनिकों का संरक्षण करें और जहाँ हम खड़े हैं, वहाँ सुरक्षा-व्यवस्था सुदृढ़ करें ॥७१ ॥

५०२. परमस्याः परावतो रोहिदश्च ऽ इहा गहि । पुरीष्यः पुरुप्रियोग्ने त्वं तरा मृद्यः ॥७२ ॥

रोहित नामक अश्व (उदीयमान सूर्य की आभा) से युक्त हे अग्निदेव ! वैभवशाली एवं अत्यन्त लोकप्रिय आप दूरवर्ती स्थान से भी यहाँ पदार्पण करें और समरभूमि में रिपुओं का संहार करके हमारे यज्ञ कार्य को सफल बनाएँ ॥७२ ॥

५०३. यदग्ने कानि कानि चिदा ते दारूणि दध्मसि। सर्वं तदस्तु ते घृतं तज्जुषस्य यविष्ठ्य ॥७३॥

हे सामर्थ्यवान् अग्निदेव ! जो भी समिचाएँ आपके निमित्त समर्पित की जाएँ , वे सभी आपको घृताहुति के समान ही (स्नेहयुक्त) परमप्रिय हो, उन सभी को प्रसत्रता के साथ प्रहण करें ॥७३ ॥

५०४. यदत्त्युपजिह्निका यद्रम्रो अतिसर्पति । सर्वं तदस्तु ते घृतं तज्जुषस्व यविष्ठच ॥७४॥

है तरुण अग्निदेव ! पुन जिस काष्ठ को चट कर जाता है, दीमक जिस काष्ठ को छा जाती है, ऐसे काष्ठ की समिधाएँ आपको धृतवत् प्रिय हो, उनका भी आप प्रेमपूर्वक सेवन करें ॥७४ ॥

५०५. अहरहरप्रयावं भरन्तोश्वायेव तिष्ठते घासमस्मै । रायस्योषेण समिषा मदन्तोग्ने मा ते प्रतिवेशा रिषाम ॥७५ ॥

है अग्निदेव ! जिस प्रकार अश्वशाला में रहने वाले अश्व को नित्य घास देते हैं, वैसे ही आपके आश्रय में रहने वाले हम याजक, यज्ञ के आहार ( समिधाओं ) को एकत्रित करते हुए , नित्य हविष्यात्र प्रदान करते हुए धन-वैभव प्राप्त कर, प्रसन्न हों, कभी दुःखी न हो ॥७५ ॥

५०६. नाभा पृथिव्याः समिधाने अग्नौ रायस्पोचाय बृहते हवामहे । इरम्मदं बृहदुक्थं यजत्रं जेतारमग्निं पृतनासु सासहिम् ॥७६ ॥

पृथ्वी की नाभि के समान यज्ञकुण्ड में प्रदीप्त होने की स्थिति में, इविष्यात्र से संतुष्टि की प्राप्त करने वाले, अति प्रशंसनीय यज्ञाग्नि का हम आवाहन करते हैं । शत्रुओं को तिरस्कृत कर युद्ध में विजय प्राप्त करने वाले अग्निदेव से हम महान् धन-ऐश्वर्य प्राप्ति की कामना करते हैं ॥७६ ॥

५०७. याः सेना ऽ अभीत्वरीराव्याधिनीरुगणा ऽउत । ये स्तेना ये च तस्करास्ताँस्ते अग्नेपि दधाम्यास्ये ॥७७ ॥

है अग्ने ! आक्रमण के लिए तैयार शतुओं से सुसज्जित, विरोधियों की सेना को, चोर तथा डाकुओं को आपके प्रज्वलित मुख में झोंकते हैं, अर्थात् आपकी प्रचण्ड तेजस्विता से विरोधी तत्त्वों का विनाश करते हैं ॥७७॥ मस्मसा कुरु ॥८० ॥

# ५०८. द छेष्ट्राध्यां मलिम्लूञ्जम्ध्यैस्तस्करौँ२ उत । हनुध्या छंस्तेनान् भगवस्तौस्त्वं खाद सुखादितान् ॥७८ ॥

हे ऐश्वर्यशाली अग्निदेव ! आप दुष्कर्म में संलग्न दुष्टों को अपनी दाड़ों से, दस्युओं को दाँतों से और चोर कर्मियों को ठोड़ी से संत्रस्त करें । आतंकित करने वालों को समृल नष्ट कर दें, अर्थात् सभी दुष्कर्मियों से छुटकारा दिलाएँ , जिससे सभी निर्भय होकर सत्कर्म करें ॥७८॥

# ५०९. ये जनेषु मलिम्लवः स्तेनासस्तस्करा वने । ये कक्षेष्वधायवस्ताँस्ते दवामि जम्मयोः ॥

हे अग्ने ! जो मनुष्यों में हीन आवरण करने वाले और वोर हैं, जो निर्जन वन-प्रदेश में घूमने वाले तस्कर हैं और घने स्थानों पर मनुष्यों के प्राणधातक हैं, उन सभी को आपकी दाढ़ों रूपी प्रचण्ड ज्वाला में डालते हैं ॥७९ ५१०. यो अस्मध्यमरातीयाद्यक्ष नो देखते जनः । निन्दाद्यो अस्मान्विष्साच्च सर्व तं

है अग्निदेव । जो मनुष्य हम से ऋतुवत् व्यवहार करें और जो पुरुष हमसे ईर्ष्यां करें, जो हमारे निन्दक हों तथा जो हमारी निर्भयता में बाधक बनें, उन सभी को नष्ट कर डालें (अर्थात् ऐसे दुर्गुणों को समूल समाप्त कर दें) ॥८० ॥

# ५११. स छंशितं मे ब्रह्म स छंशितं वीर्यं बलम्। स छंशितं क्षत्रं जिष्णु यस्याहमस्मि पुरोहितः ॥८१ ॥

हे अग्ने ! आपके प्रभाव से हमारा और जिसके हम पुरोहित हैं, उस यजमान का प्रशंसनीय बहा (ज्ञान), प्रशंसनीय तेजस्विता तथा प्रशंसनीय विजयशील क्षात्र बल विकसित हो ॥८१ ॥

# ५१२. उदेषां बाहू अतिरमुद्धचों अथो बलम्। क्षिणोमि ब्रह्मणाऽमित्रानुन्नयामि स्वाँ२ अहम्।।८२।।

हे अग्निदेव ! दुष्कर्मियों के बाहुबल की अपेक्षा हमारा पराक्रम प्रखर हो, उनके तेज की अपेक्षा हमारा ब्रह्मतेज श्रेष्ठ हो । ज्ञान की तेजस्विता से विरोधियों का समापन हो, हम स्वजनों को ऊँचा उठाते हैं ॥८२ ॥

(सामाजिक सुव्यवस्था के लिए आवश्यक है कि सम्बन लोग दुर्बनों की अंग्रेड़ा अधिक तेजस्वी होकर रहें )

# ५१३. अन्नपतेन्नस्य नो देह्यनमीवस्य शुष्मिणः। प्रप्न दातारं तारिष ऽऊर्जं नो धेहि द्विपदे चतुष्पदे ॥८३॥

अत्र के स्वामी हे अग्निदेव ! आप हमारे लिए आरोग्यप्रद तथा पोषणयुक्त अत्र प्रदान करें , दानशील मनुष्यों को भली-भाँति पोषित करें । हमारे पुत्र-पौत्रादि और पशुओं के लिए भी शक्तिवर्द्धक अन्न प्रदान करें ॥८३ ॥

# – ऋषि, देवता, छन्द-विवरण –

ऋषि— प्रजापति अथवा साध्याः सविता १-८। प्रजापति अथवा साध्या १-११। नाभानेदिष्ठ १२, ७५-८३। कुश्रि १३। शुनः शेप १४-१६। पुरोधस १७। मयो भुत १८-२२। गृत्समद २३, २४, २७-३१, ३६। सोमक २५। पायु २६। गृत्समद, भरद्वाज ३२। भरद्वाज ३३, ३४। देवश्रवा और देववात ३५। प्रस्कण्य ३७। सिन्धुद्वीप ३८-४०, ५०-६१। विश्वमना ४१। कण्य ४२। त्रित ४३-४८। उत्कील कात्य ४९। विश्वामित्र ६२-६६। स्वस्त्य आत्रेय ६७-६९। सोमाहृति ७०। विरूप ऑगरस ७१। आरुणि ७२। जमदिन ७३, ७४।

देवता— सविता १-११, ६३, ६७। अब १२, १५, १८-२२, ४३। गर्दभ १३। अज १४, ४५। अग्नि १६, १७, २३-२७, ३२-३७, ४०-४२, ४९, ७०-८३। सविता अग्नि २८। पुष्करपर्ण २९। कृष्णाजिन, पुष्करपर्ण ३०, ३१। आपः (जल) ३८, ५०-५२। पृथिवि, वायु ३९। ससम ४४। लियोक्त, अग्नि ४६। अग्नि, ओषधियाँ ४७। ओषधियाँ ४८। मित्र ५३, ६२। स्ट्रमण ५४। सिनोवाली ५५, ५६। अदिति, मृत् पिण्ड ५७। उखा लियोक्त ५८, ६०, ६५। सस्मा, उखा, अदिति ५९। अवट, उखा ६१। उषा, मित्र ६४। अग्नि आदि ६६। उखा, अग्नि ६८। उखा ६९।

छन्द— विराद् आर्थी अनुष्टुप् १, ३० ।विराद् संकुमती गायत्री २ । निवृत् अनुष्टुप् ३, १८, १९, ३१, ७३, ७९ । जगती ४ । निवृत् बाह्यी उष्णिक् ५ । निवृत् आर्थी जगतीद । आर्थी त्रिष्टुप् ७, २३, ५९ । भुरिक् सक्यरी ८ । भुरिक् अतिशक्यरी ९ । भुरिक् अनुष्टुप् १०, ४०, ४१, ४८, ७७ । भुरिक् आर्थी पंक्ति ११ । आस्तार पंक्ति १२ । गायत्री १३, १४, ५०-५२, ६८ । आर्थी जगती १५ । विराद् त्रिष्टुप् १६ । निवृत् आर्थी त्रिष्टुप् १७, २२ । निवृत् आर्थी वृहती २०, ३७ ।आर्थी पंक्ति २१, २४ निवृत् गायत्री २५, ३३, ३४, ६२ । अनुष्टुप् २६, ५४, ६४, ६७, ८० । पंक्ति २७ । प्रकृति २८ । स्वराद पंक्ति २९ । त्रिष्टुप् ३२, ३६, ४९, ६९ । निवृत् त्रिष्टुप् ३५ । न्यंकुसारिणो वृहती ३८ । विराद् त्रिष्टुप् ३९, ४३, ७५ । उपरिष्टात् वृहती ४२, ५३, ८३ ।विराद् अनुष्टुप् ४४, ५५, ५६, ७४, ८२ । विराद् प्रथमवृहती ४५ । बाह्यी वृहती ४६ । विराद् बाह्यी त्रिष्टुप् ४७, ६६ । भुरिक् वृहती ५७, ६३ ।विराद् अभिकृति, अभिकृति, अभिकृति ५८ । स्वराद संकृति ६० । भुरिक् कृति, निवृत् अर्वी पंक्ति ८१ । मुरिक् धृति ६५ । विराद् गायत्री ७०, ७१ । भुरिक् उष्णिक् ७२, ७८ । स्वराद आर्थी त्रिष्टुप् ७६ । निवृत् आर्थी पंक्ति ८१ ।

# ॥ इति एकादशोऽध्यायः॥



# ॥ अथ द्वादशोऽध्याय:॥

# ५१४. दृशानो रुक्म ऽ उर्व्या व्यद्यौद् दुर्मर्षमायुः श्रिये रुचानः । अग्निरमृतो अभवद्वयोभिर्यदेनं द्यौरजनयत्सुरेताः ॥१ ॥

सब पदार्थों को प्रकाशित करने वाले, तेजस्वी सूर्यदेव इस लोक में सहज दर्शनीय हैं तथा विभिन्न प्रकार से धन-ऐश्वर्य को बढ़ाते हुए शोभायमान होते हैं । उसी प्रकार ये अग्निदेव श्रेष्ठ शक्ति-सम्पन्न, अमृतस्वरूप, दुःख नाशक, आयुष्य के संवर्धक हैं । देवताओं द्वारा इन्हें प्रकट किया गया है ॥१ ॥

# ५१५. नक्तोषासा समनसा विरूपे धापयेते शिशुमेक छ समीची । द्यावाक्षामा रुक्मो अन्तर्विभाति देवाऽ अग्निं धारयन्द्रविणोदाः ॥२ ॥

जिस प्रकार माता-पिता (विपरीत स्वभाव से युक्त होने पर भी) एक चित्त होकर पारस्परिक सहयोग से बालक का पोषण करते हैं, उसी प्रकार राजि-दिवस मानो एक समान एक चित्त होकर अग्निरूपी शिशु को प्रातः साथ हिंव द्वारा पोषित करते हैं, जिससे वे दिव्यलोक और भू-लोक के भीतर सूर्यदेव के समान सुशोधित होते हैं— ऐसे अग्निदेव को ऐसर्य-प्रदायक शक्तियों ने धारण किया है ॥२॥

# ५१६. विश्वा रूपाणि प्रति मुञ्चते कविः प्रासावीद्धद्रं द्विपदे चतुष्पदे । वि नाकमख्य-त्सविता वरेण्योनु प्रयाणमुषसो वि राजति ॥३ ॥

यरणीय, त्रिकालदशीं, सर्वितादेव उपाकाल के बाद विशेष प्रकाश बिखेरते हैं, जिससे सभी पदार्थ अपने स्वस्थ स्वरूपों को धारण करते हैं । मनुष्यों के साथ सभी प्राणियों को कल्याणकारी मार्ग में प्रवृत करते हैं ॥३ ॥ ५१७. सपणोंसि गरुत्योंसिखने जिसो गायत्रं चक्षबंहदश्चन्तरे प्रश्री । स्तोम् ८ आत्मा

# ५१७. सुपर्णोसि गरुत्याँखिवृत्ते शिरो गायत्रं चक्षुर्बृहद्रधन्तरे पक्षौ । स्तोमऽ आत्मा छन्दा छेस्यङ्गानि यज् छेषि नाम । साम ते तनूर्वामदेव्यं यज्ञायज्ञियं पुच्छं धिष्णयाः शफाः । सुपर्णोसि गरुत्यान्दिवं गच्छ स्वः पत ॥४ ॥

कर्ष्वगमी, महान् , हे अग्निदेव ! आप सुन्दर पखों से युक्त, गरुड़ के सदृश गतिशील हों । त्रिवृत् स्तोम आपके शिर और गायत्री छन्द आपके नेत्र हैं । दो पंख के रूप में बृहत् और रथन्तर साम है, यज्ञ आपकी अन्तरातमा, सभी छन्द आपके शरीर के अंग और यज्जु आपका नाम है । वामदेव नामक साम आपकी देह, यज्ञायद्विय नामक साम आपकी पूँछ और धिष्णय स्थित अग्नि आपके खुर-नख हैं । हे अग्ने ! आप गरुड़ की भाँति दिव्यलोक की ओर प्रस्थान करें और स्वर्गलोक को ग्राप्त करें ॥४ ॥

# ५१८. विष्णोः क्रमोसि सपत्नहा गायत्रं छन्दऽ आरोह पृथिवीमनु विक्रमस्य विष्णोः क्रमोस्यिमातिहा त्रैष्टुभं छन्द ऽ आरोहान्तरिक्षमनु विक्रमस्य विष्णोः क्रमोस्यरातीयतो हन्ता जागतं छन्द ऽ आरोह दिवमनु विक्रमस्य विष्णोः क्रमोसि शत्रूयतो हन्तानुष्टुभं छन्द ऽ आरोह दिशोनु विक्रमस्य ॥५॥

हे अग्ने !आप सर्वव्यापक विष्णुदेव के शत्रुसंहारक कार्यक्रम में गायत्री छन्द के प्रभाव से भूलोक में, त्रिष्टुप् छन्द पर आरोहित होकर अन्तरिक्ष में, जगती छन्द पर आरोहित होकर स्वर्गलोक में और अनुष्टुप् छन्द के प्रभाव से सभी दिशाओं में अपना विशेष पराक्रम प्रदर्शित करें और सभी लोकों की दुष्पवृत्तियों को समाप्त करें ॥५ ॥

# ५१९. अक्रन्ददग्निः स्तनयन्निव द्यौः क्षामा रेरिहद्वीरुद्यः समञ्जन् । सद्यो जज्ञानो वि हीमिद्धो अख्यदा रोदसी भानुना भात्यन्तः ॥६ ॥

हे अग्ने ! आप आकाश में मेघों के मध्य विद्युत् के रूप में चमकते एवं गर्जना करते हुए पृथ्वी को गुंजायमान करते हैं । प्राण-पर्जन्य के रूप में वृक्ष-बनस्पतियों को अंकुरित करते हैं । शीघ्र उत्पन्न और प्रज्वलित होकर सभी को प्रकाशित करते हैं । पृथ्वी और द्युलोक के मध्य विद्युत् के रूप में सुशोधित होने वाले आप स्तुत्य हैं ॥६ ॥

|प्रकृति में विधिन्न रूपों में संब्याज ऊर्जा का स्पष्ट उत्लेख वहाँ किया गया है । |

#### ५२०. अग्नेभ्यावर्तित्रभि मा निवर्तस्वायुषा वर्चसा प्रजया धनेन । सन्या मेधया रय्या पोषेण ॥७ ॥

सम्मुख प्रकाशित होने वाले हे अग्निदेव ! आप दीर्चायुष्य, तेज, सन्तान, श्रेष्ठ बुद्धि , स्वर्णादि आभूषण तथा शारीरिक पोषण आदि के रूप में अभीष्ट लाभ प्रदान करते हुए हमारे लिए अनुकूल हों ॥७ ॥

# ५२१. अग्ने अङ्गिरः शतं ते सन्त्वावृतः सहस्रं तऽ उपावृतः । अद्या पोषस्य पोषेण पुनर्नो नष्टमाकृषि पुनर्नो रियमाकृषि ॥८ ॥

हे अङ्गिरावत् दीप्तिमान् अग्ने ! आप सैकड़ों बार हमारे आवाहन पर आएँ , आपका यहाँ से विसर्जन भी सहस्रों बार (अनेकों बार) हो । आप पोषण करने वाले धन को बढ़ाते हुए , हमारे खोये हुए धन को पुनः उपलब्ध कराएँ एवं हमें पुनः वैभवशाली बनाएँ ॥८ ॥

# ५२२. पुनरूजी निवर्तस्व पुनरम्नऽ इषायुषा पुनर्नः पाद्ध छै हसः ॥९ ॥

हे अग्निदेव ! आप अपनी प्रखर कर्जा के साथ पुनः यहाँ उपस्थित हो । अन्न और आयुष्य के संवर्द्धन हेतु पुनः आएँ और आकर पापकृत्यों से हमें मुक्ति दिलाएँ ॥९ ॥

#### ५२३. सह रय्या निवर्तस्वाग्ने पिन्वस्व धारया । विश्वप्रन्या विश्वतस्परि ॥१० ॥

हे अग्निदेव ! आप धन के साथ वापस आएँ और संसार के उपयोग के लिए श्रेष्ठ-पवित्र जलधारा से ओषधियों, वनस्पतियों आदि सभी को अभिषिक्त करें ॥१०॥

### ५२४. आ त्वाहार्षमन्तरभूर्धुवस्तिष्ठाविचाचलिः । विशस्त्वा सर्वा वाळन्तु मा त्वद्राष्ट्रमधिभ्रशत् ॥११ ॥

हे अग्ने ! सम्मानपूर्वक आपको लेकर आए हैं, आप उखा के मध्य भाग में, विचलित हुए बिना स्थिरतापूर्वक उपस्थित रहें । सभी प्रजाएँ आपकी कामना करें, हमारा राष्ट्र आपके तेनस्वितायुक्त गुणों से कभी रहित न हो ॥ ५२५. उदुत्तमं वरुण पाशमस्मदवाद्यमं वि मध्यम छं श्रथाय । अथा वयमादित्य वते तवानागसो अदितये स्थाम ॥१२ ॥

हे वरुणदेव ! आप तीनों ताप रूपी बन्धन से हमें मुक्त करें । आधिदैविक, आधिभौतिक और आध्यात्मिक पाश हमसे दूर हों तथा मध्य एवं नीचे के बंधन हमसे अलग करें । हे सूर्य पुत्र ! पापों से रहित होकर आपके कर्मफल-सिद्धांत में अनुशासित हम दयनीय स्थिति में न रहें ॥१२ ॥

५२६. अम्रे बृहन्नुषसामूर्व्यो अस्थान्निर्जगन्वान् तमसो ज्योतिषागात् । अग्निर्मानुना रुशता स्वङ्ग ऽ आ जातो विश्वा सद्मान्यप्राः ॥१३ ॥ महिमायुक्त अग्निदेव उषा के पहले प्रकट हुए, राजिरूपाँ अँधेरे को दूर करके दिन के प्रकाश के साथ यहाँ उपस्थित हुए हैं । अपनी ज्वालाओं से सुशोभित होते हुए सम्पूर्ण भुवनों को अपने तेज से प्रकाशित करते हैं ॥१३ ॥ ५२७. हुथ्रे सः शुचिषद्वसुरन्तरिक्षसद्धोता वेदिषदितिथिर्दुरोणसत् । नृषद्वरसद्तसद्

व्योमसदब्जा गोजा ऽ ऋतजा ऽ अद्रिजा ऽ ऋतं बृहत् ॥१४॥

सब में चैतन्य-स्वरूप पवित्रता में विद्यमान रहने वाले, अन्तरिक्ष में वायु के रूप में, सभी के आश्रयभूत, यज्ञवेदी में देवताओं के वाहक, यज्ञशाला में वास करने वाले, सबके पूज्य, अतिथि, प्राणाग्नि के रूप में सभी मनुष्यों में, आकाश में विद्युत् रूप में स्थित, जल में बड़वाग्नि रूप में, भूमि में ज्वालामुखी फूटने के रूप में, सत्य-ज्ञान से सम्पन्न, पत्थरों में विनगारीरूप में उत्पन्न होने वाले —ऐसे सर्वत्र व्यापक अग्निदेव की महिमा प्रशंसनीय है ॥१४॥

५२८. सीद त्वं मातुरस्या ऽ उपस्थे विश्वान्यग्ने वयुनानि विद्वान् । मैनां तपसा मार्चिषाभि शोचीरन्तरस्या छं शुक्रज्योतिर्विभाहि ॥१५ ॥

हे अपने ! सम्पूर्ण कमों के ज्ञान से युक्त आप उखारूपी माता की गोद में स्थित हो । इसे अपनी ताप ऊर्जा से संतप्त न होने दें ।ज्ञाला से दग्ध न करें । इसके बीच में स्थित आप अपनी शीतल ज्योति से प्रकाशित हों ॥१५ ॥ (ताप और प्रकाश को अलग-अलग करने में आयुन्कि विज्ञान को बहुत कद में सफलता फिली, ऋषि तापमुक शीतल

ज्योति का प्रयोग वेटकाल में ही करते थे ॥

५२९.अन्तरम्ने रुचा त्वमुखायाः सदने स्वे । तस्यास्त्व छं हरसा तपञ्जातवेदः शिवो भव।

हे अग्निदेव ! आप अपनी चमक से इस उखा के मध्य में अपने आवास स्थल पर ही प्रज्वलित हो । सर्वज्ञाता अग्ने ! आप ज्वाला से तेजस्वी होते हुए उसका (उखा का) हर प्रकार से हित करें ॥१६ । ।

५३०. शिवो भूत्वा महामग्ने अथो सीद शिवस्त्वम् । शिवाः कृत्वा दिशः सर्वाः स्वं योनिमिहासदः ॥१७ ॥

हे अग्ने ! आप इमारे !लए हितकारी होकर यहाँ शान्ति से विराजमान हो । सम्पूर्ण दिशाओं को कल्याण भाव से युक्त करें तथा उखा (पकाने के पात्र) की गोंद में (अपने निर्धारित आवास स्थल पर) स्थापित हों ॥१७ ॥

५३१. दिवस्परि प्रथमं जज्ञे अग्निरस्मद् द्वितीयं परि जातवेदाः । तृतीयमप्रु नूमणा ऽअजस्त्रमिन्धानऽ एनं जरते स्वाधीः ॥१८ ॥

जातवेद अग्निदेव सर्वप्रथम द्युलोक में सूर्यरूप में उत्पन्न हुए, द्वितीय भूलोक में यज्ञाग्नि के रूप में प्रादुर्भृत हुए, तृतीय जल में बड़वाग्निरूप में उत्पन्न हुए श्रेष्ट वृद्धि-सम्पन्न यजमान प्रज्वलित होने पर ऐसे अग्निदेव की प्रार्थना करते हैं ॥१८॥

५३२. विद्या ते अम्ने त्रेद्या त्रयाणि विद्या ते द्याम विभृता पुरुत्रा । विद्या ते नाम परमं गुहा यद्विद्या तमुत्सं यतऽ आजगन्य ॥१९ ॥

हे अग्ने !आपके जो सूर्य, अग्नि और बड़वा तीन तेज हैं, उन्हें हम जानते हैं । गार्हपत्य, आहवनीय, अन्वाहार्य-पचन, आग्नीधीय आदि आपके सभी स्थानों को भी हम जानते हैं । आपका जो मंत्र-स्थित गुप्त नाम है, उसके भी हम ज्ञाता हैं और आपके विद्युत्हप में चमकने वाले जलस्त्रोत से उत्पन्न होने वाले स्थान को भी हम जानते हैं ॥१९ ।

५३३. समुद्रे त्वा नृमणा ऽ अपवन्तर्नृचक्षा ऽ ईघे दिवो अग्न ऽ ऊघन्। तृतीये त्वा रजसि तस्थिवा छं समपामुपस्थे महिषा अवर्धन् ॥२०॥ हे अग्निदेव ! मनस्वी जनों ने आपको समुद्र में बड़वानल के रूप में, तेजस्वी प्रचापति ने अन्तरिक्ष के मेघों के बीच विद्युत् रूप में तथा तीसरे द्युलोक में तेजस्वी सूर्य के रूप में प्रकट किया । जल में विद्यमान आपको महान् इच्छा शक्ति-सम्पन्नों ने बढ़ाया ॥२०॥

(संकरपत्रीलों हुना जल से ऊर्जाविकास की प्रक्रिया का प्रतिपादन उक्त मंत्रों में है ।)

५३४. अक्रन्ददग्निः स्तनयन्निव द्यौः क्षामा रेरिहद्वीरुद्यः समञ्जन् । सद्यो जज्ञानो वि हीमिद्धो अख्यदा रोदसी भानुना भात्यन्तः ॥२१ ॥

द्युलोक में मेथों के समान गर्जनशील होकर अग्निटेव पृथ्वी को आलोकित करते हैं । वृक्ष-वनस्पतियों को अंकुरित करते हुए सब में संव्याप्त होते हैं । शीव प्रकट होकर अपनी तेजस्विता द्वारा द्युलोक और भूलोक के मध्य में प्रकाशमान होते हैं ॥२१॥

(यह विज्ञान-सम्पत है कि येथों में कियुन् तकुकने से नाइट्रोकन मैस के उर्वरता बढ़ाने वाले संयोग बनते हैं । इस मंत्र में उसी

प्रक्रिया का संकेत है ।)

५३५. श्रीणामुदारो घरुणो रयीणां मनीषाणां प्रार्पणः सोमगोपाः । वसुः सृनुः सहसो अप्सु राजा वि भात्यग्र ऽ उषसामिधानः ॥२२ ॥

ऐश्वर्य के प्रदाता, धन के धारण कर्ता, इच्छाओं को परिपूर्ण करने वाले, सोम के संरक्षक, सबके आश्रय, बलपूर्वक अर्राण से उत्पन्न होने के कारण बल के पुत्रकष, जल में विद्युत्कष, उषाकाल के पक्षात् सूर्य के रूप में चमकने वाले अग्निदेव विशेष रूप से सुशोधित होते हैं ॥२२॥

५३६. विश्वस्य केतुर्भुवनस्य गर्भ ऽ आ रोदसी अपृणाज्जायमानः । वीडुं चिदद्रिमभिनत् परायञ्जना यदग्निमयजन्त पञ्च ॥२३ ॥

विश्व की पताका के रूप में ये अग्निदेव सभी लोकों में प्रदीप्त होकर चुलोक और पृथ्वीलोक को तेजस्वित। से अभिपूरित करते हैं । सर्वत्र गतिशील, अति सुदृढ़ बादलों को भी विदीर्ण कर देते हैं, ऐसे अग्निदेव के निमित्त पंचजन (सम्पूर्ण समाज अववा ब्राह्मण, धत्रिय, बैश्य, शुद्र तथा निषाद) संयुक्तरूप से यह सम्पत्र करते हैं ॥२३॥

५३७. उशिक्यावको अरतिः सुमेद्या मर्त्येष्वग्निरमृतो नि घायि । इयर्त्ति घूममरुषं भरिधदुच्छुक्रेण शोचिषा द्यामिनक्षन् ॥२४॥

कभी समाप्त न होने वाली शोभा से युक्त, पवित्रतादायक, दुष्टों के संहारक, मेधा-सम्पन्न अग्निदेव, मनुष्यों में स्थापित किये गये हैं । ये अग्निदेव हानि रहित धूम्र को ऊपर भेजते हैं और प्राण-पर्जन्य वर्षा के रूप में पोषण प्रदान करते हैं । साथ ही अपनी पावन महिमा से चुलोक में संव्याप्त होते हैं ॥२४ । ।

५३८. दृशानो रुक्म ऽ उर्व्या व्यद्यौदुर्मर्षमायुः श्रिये रुचानः । अग्निरमृतो अभवद्वयोभिर्यदेनं द्यौरजनयत्सुरेताः ॥२५ ॥

प्रत्यक्ष दिखने वाले स्वयं प्रकाशित अग्निदेव, प्राणियों को शोधायमान करते हुए, पृथ्वी के साथ सब वस्तुओं को आलोकित करते हैं। याजकों द्वारा पुरोडाश आदि से देदीप्यमान, अविनाशी अग्निदेव को देवताओं ने लोक-कल्याण के लिए प्रकट किया (अर्थात् अग्नि का उपयोग विध्वंसक कार्यों में करना, देव-अनुशासन का उल्लंबन है ।) ॥२५ ॥

५३९. यस्ते अद्य कृणवद्धद्रशोचेपूपं देव घृतवन्तमन्ने । प्र तं नय प्रतरं वस्यो अच्छाभि सुम्नं देवभक्तं यविष्ठ ॥२६ ॥ लोक हितकारी दिव्यगुण-सम्पन्न हे अग्निदेव ! आज जो यजमान आपको घृत-सिक्त पुरोडाश समर्पित करते हैं, उन याजकों को सर्वोच्च पद पर प्रतिष्ठित करें । हे शक्ति-सप्पन्न अग्निदेव ! देवताओं के लिए उपलब्ध होने वाले श्रेष्ठ सुखों को भी प्रदान करें ॥२६ ॥

५४०. आ तं भज सौश्रवसेष्यग्न ऽ उक्य ऽ उक्य ऽ आ भज शस्यमाने । प्रियः सूर्ये प्रियो अग्ना भवात्युञ्जातेन भिनददुञ्जनित्वैः ॥२७ ॥

हे अग्निदेव ! आप यजमान को श्रेष्ठ यज्ञ कर्म में प्रतिष्ठित करें, प्रत्येक प्रशंसित यज्ञानुष्ठान के अवसर पर उसके लिए अनुकूल बनें । उपासक वजमान सूर्वदेव एवं आपके प्रीति-पात्र हों तथा पुत्र-पौत्रादि सभी संतानों के सुख से समृद्ध हो ॥२७॥

५४१. त्वामग्ने यजमाना ऽ अनु द्यून् विद्या वसु दिधरे वार्याणि । त्वया सह द्रविणमिच्छमाना वजं गोमन्तमुशिजो विवत्नुः ॥२८ ॥

हे अग्निदेव । अनेक यजमान आपकी सेवा में संलग्न हैं । प्रतिदिन उपलब्ध वैभव-ऐश्वर्य को धारण करते हैं तथा आपके साथ की आकांक्षा करते हुए मेधावी जन यह के पुण्य कर्मों से— दिव्य प्रकाश किरणों से— युक्त, देवलोक को जाते हैं ॥२८ ॥

५४२. अस्ताव्यग्निर्नरा थेः सुशेवो वैश्वानर ऽ ऋषिभिः सोमगोपाः । अद्वेषे द्यावापृथिवी हुवेम देवा वत्त रियमस्मे सुवीरम् ॥२९ ॥

जठराग्निरूप में सभी मनुष्यों के शुभविन्तक और सोमरक्षक अग्निदेव की ऋषियों द्वारा वन्दना की जाती है। परस्पर द्वेष-भाव से रहित भूमि और युलोक के अधिष्याता देवशक्तियों का हम आवाहन करते हैं। हे देवों! हमें बलवान् पुत्रों के साथ अपार धन-सम्पदा प्रदान करें ॥२९॥

५४३. समिद्याग्नि दुवस्यत घृतैबाँघयतातिथिम् । आस्मिन् हव्या जुहोतन ॥३० ॥

हे ऋत्विजो ! आप समिधाओ द्वारा अग्निदेव को प्रसन्न करें, अतिथिरूप अग्निदेव को पृताहुतियों द्वारा प्रदीप्त करें तथा इस प्रदीप्त अग्नि में हवन-सामग्री की आहुतियाँ प्रदान करें ॥३० । ।

५४४. उदु त्वा विश्वे देवा ऽ अग्ने भरन्तु चित्तिभि: । स नो भव शिवस्त्व ॐ सुप्रतीको विभावसु: ॥३१ ॥

हे अग्निदेव ! आपको सभी देवत्व-संवर्द्धक शक्तियाँ, श्रेष्ठ वृत्तियाँ द्वारा परिश्रेषित करें । आप श्रेष्ठ ज्वालाओं से सुशोभित और प्रवृत्त वैषव से युक्त होकर हमारे लिए सभी प्रकार से कल्याणकारी सिद्ध हों ॥३१ ॥ ५४५. प्रेदग्ने ज्योतिष्मान् याहि शिवेभिरर्चिभिष्ट्वम् । बृहद्धिर्मानुभिर्मासन्मा हिर्छे सीस्तन्वा प्रजा: ॥३२ ॥

हे अग्निदेव ! आप कल्याणकारी तेजस्वी ज्वालाओं से युक्त होकर यहाँ पदार्पण करें और व्यापक रश्मियों से प्रकाशित होकर हमारी सन्तानों को प्रत्येक विपत्ति से बचाएँ ॥३२ ॥

५४६. अक्रन्ददग्निः स्तनयन्निव द्यौः क्षामा रेरिहद्वीरुयः समञ्जन् । सद्यो जज्ञानो वि हीमिद्धो अख्यदा रोदसी भानुना भात्यन्तः ॥३३ ॥

आकाश में मेघों की तरह गर्जन कर वृक्ष-वनस्पतियों को अंकुरित करते हुए अग्निदेव अपनी ज्वालाओं से पृथ्वी को प्रकाश-युक्त करते हैं । शीघ्र ही प्रकट होकर अपनी विद्युत् किरणों द्वारा पृथ्वी और द्युलोक को प्रकाशित करते हैं ॥३३॥

#### ५४७. प्र प्रायमग्निर्भरतस्य शृण्वे वि यत्सूयों न रोचते बृहद्धाः । अभि यः पूर्र पृतनासु तस्थौ दीदाय दैव्यो अतिथिः शिवो नः ॥३४॥

हविष्य प्रदान करने वाले याजक के आमन्त्रण को स्वीकार कर देवों के अतिथि, अग्निदेव अति तेजस्वी होकर सूर्य के समान ही प्रकाश बिखेरते हैं। जो युद्ध क्षेत्र में दुष्पवृत्ति रूपी राझसों के समक्ष उपस्थित होते हैं और हमारे लिए कल्याणकारी भावों से युक्त होकर प्रज्वलित होते हैं ॥३४ ॥

# ५४८. आपो देवी: प्रतिगृश्णीत भस्मैतत्स्योने कृणुष्य छं सुरभा ऽ उ लोके । तस्मै नमन्तां जनयः सुपत्नीमतिव पुत्रं बिभृताप्स्वेनत् ॥३५ ॥

हे दिव्यतायुक्त जलसमूह ! आप भस्म को बहण करके उपयुक्त, श्रेष्ठ, सुगंधित स्थान पर रखें । श्रेष्ठ गुणों से सम्पन्न स्थियों जैसे पति के सम्मुख विनम्रतापूर्वक झुकती हैं; वैसे ही अग्निदेव के सम्मुख आप झुकें । इस भस्म को अपने में उसी प्रकार धारण करें, बैसे माता द्वारा शिशु को गोद में धारण किया जाता है ॥३५ ॥

# ५४९. अप्खरने सथिष्टव सौषधीरनु रुध्यसे। गर्भे सञ्जायसे पुनः ॥३६ ॥

हे धरमरूप अग्निदेव ! आप जल में बड़वाग्निरूप में स्थित हैं । शमी आदि ओषधियों में विद्यमान रहते हैं और अरणि-मन्थन से बार-बार आप प्रकट होते हैं ॥३६ ॥

# ५५०.गर्भो अस्योषधीनां गर्भो वनस्यतीनाम् । गर्भो विश्वस्य भूतस्याग्ने गर्भो अपामसि ।

हे अग्निदेव ! आप ओषधियों, वनस्मतियों, सम्पूर्ण प्राणियों और जल के गर्थ में समाये हुए , हैं अर्थात् (उन सबकी) उत्पत्ति के कारण हैं ॥३७ ॥

# ५५१. प्रसद्य भस्मना योनिमपश्च पृथिवीमग्ने । सध्ये सुज्य मातृभिष्ट्वं ज्योतिष्मान् पुनरा सदः ॥३८ ॥

हे अग्निदेव ! आप भस्मरूप से पृथ्वी और जल में स्वापित है । मातृरूप जल से अभिषक्त होकर तेजस्विता से परिपूर्ण हुए यज्ञ में दुवारा उपस्थित होते हैं ॥३८ ॥

# ५५२. पुनरासद्य सदनमपश्च पृथिवीमग्ने । शेषे मातुर्यश्रोपस्थेन्तरस्यार्थः शिवतमः ॥३९ ।

हे अग्निदेव ! अति मंगलमय आप जल और भूमि के स्थान को प्राप्त करते हैं । तत्प्रश्चात् माता की गोद में सोते हुए बालक की भौति उखा के गर्भस्थल में (मध्य भाग में) विश्राम करते हैं ॥३९ ॥

# ५५३. पुनरूजी निवर्तस्व पुनरम्न ऽ इषायुषा । पुनर्नः पाह्य छे हसः ॥४० ॥

हे अग्निदेव ! आप सामर्थ्य-शक्ति के साथ पुनः पधारें । दीर्घायुष्य के लिए पोषकतत्त्वों के साथ पुनः यञ्चस्थल में आएँ एवं यहाँ आकर हमें पापवृत्तियों से बचाएँ ॥४० ॥

#### ५५४. सह रय्या निवर्त्तस्वाग्ने पिन्वस्व द्यारया । विश्वपन्या विश्वतस्परि ॥४१ ॥

हे अग्ने ! अपने अपार वैभव के साथ यहाँ पुनः पधारे और सभी प्राणियों के लिए कल्याणकारी वृष्टिरूप जलधारा से सम्पूर्ण संसार को अभिषिक्त करें ॥४१ ॥

५५५. बोधा मे अस्य वचसो यविष्ठ म ॐ हिष्ठस्य प्रभृतस्य स्वधावः । पीयति त्वो अनु त्वो गृणाति वन्दारुष्टे तन्वं वन्दे अग्ने ॥४२ ॥ उत्तम तरुणरूप, वैभव-सम्पन्न हे अग्निदेव ! आप हमारे महिमायुक्त बार-बार किये गये निवेदन का अर्थ जानें । कोई आपके निदक हैं, तो कोई प्रशंसा करने वाले हैं, लेकिन हम स्तोता-भाव से युक्त आपके प्रज्वांतर रूप की सदैव वन्दना करते हैं ॥४२ ॥

#### ५५६, स बोधि सूरिर्मधया वसुपते वसुदावन् । युयोध्यस्मद् द्वेषा ॐ सि विश्वकर्मणे स्वाहा ॥४३ ॥

हे धनाधिपति, दाता, अग्निदेव ! आप ज्ञानवान् और वैभव-सम्पन्न हैं, अतः हमारे अभिप्राय को समझे और इसे जानकर हमारे अनिष्टों का निवारण करें । विश्व के समस्त क्रियाकलापों को श्रेप्ठ विधिपूर्वक सम्पादित करने वाले, आपके निमित्त हमारी आहुतियाँ समर्पित हैं ॥४३ ॥

# ५५७. पुनस्त्वादित्या रुद्रा वसवः समिन्धतां पुनर्बह्याणो वसुनीथ यज्ञैः । घृतेन त्वं तन्वं वर्धयस्व सत्यः सन्तु यजमानस्य कामाः ॥४४ ॥

हे अग्निदेव ! ऐश्वर्य के निमित्त आदित्यगण, रुद्रगण और वसुगण आपको पुनः प्रज्वलित करे, याजकगण यज्ञकर्म हेतु पुनः आपको प्रदीप्त करे, आप आज्याहुतियो द्वारा अपनी ज्योतिरूपी देह को संवर्धित करें । आएके संवर्द्धन से याजकों को अभीष्ट लाभ प्राप्त हो ॥४४॥

# ५५८, अपेत वीत वि च सर्पतातो येत्र स्य पुराणा ये च नृतनाः । अदाद्यमोवसानं पृथिव्या ऽ अकन्निमं पितरो लोकमस्मै ॥४५ ॥

हे यमदृतो । आप पुराने या नये जैसी भी स्थिति में हो, इस यज्ञस्थल से दूर चले जाएँ । यह स्थान (वस्तु) यजमान के लिए यमदेव द्वारा निर्धारित किया गया है, अतः आप इस स्थान को छोड़कर आगे बद्ध जाएँ ॥४५ ॥ ५५९. संज्ञानमसि कामधरणं मयि ते कामधरणं भूयात् । अग्नेर्थस्मास्यग्नेः पुरीषमसि चित स्थ परिचित ऽ ऊर्ध्वचितः श्रयष्ट्वम् ॥४६ ॥

हे उखे ! आप यज्ञीय कर्म द्वारा उत्तम ज्ञान को सम्मादित करती हैं । अतएव आपके ज्ञानार्जन की सामर्थ्य-शक्ति हमें भी उपलब्ध हो, आप अग्निदेव के भस्मरूप (अर्थात् भासक) हैं; अतः अग्निदेव के ही स्वरूप हैं । आप पृथ्वी पर फैलने से सभी जगह संव्याप्त हैं, अतः इस गाहंपत्य अग्नि के स्थान को ब्रहण करें ।।४६ ॥

# ५६०. अय थं सो अग्नियंस्मिन्सोममिन्द्रः सुतं दधे जठरे वावशानः । सहस्त्रियं वाजमत्यं न सप्ति थं ससवान्सन्स्तूयसे जातवेदः ॥४७ ॥

इच्छायुक्त इन्द्रदेव ने सहस्रों के उपयोग में आने योग्य आनन्ददायक और तृष्तिप्रद सोमरस को जिस माध्यम से उदर में धारण किया, वह माध्यम, ये अग्निदेव हो हैं । हे सर्वज्ञाता अग्निदेव ! इस प्रकार सोमयुक्त आहुतियाँ ग्रहण करते हुए आप ऋत्विजों की स्तुतियाँ प्राप्त करते हैं ॥४७ ॥

( अभि के पाध्यम से ही देव जान्त्रयों तक आहुतियाँ पहुँचती हैं । सेवन किये गये फेंट्रिक पटावों को बठराग्नि ही जारीरिक कर्जा के रूप में स्थापित करती है । ]

# ५६१. अग्ने यत्ते दिवि वर्चः पृथिव्यां यदोषधीध्यप्वा यजत्र । येनान्तरिक्षमुर्वाततन्त्र त्वेषः स भानुरर्णवो नृचक्षाः ॥४८ ॥

हे यज्ञाग्नि ! आपको जिस ज्योति ने स्वर्गलोक को, पृथ्वी पर तेजरूप से ओषधियों को और जल में विद्युत रूप से अतिव्यापक अन्तरिक्ष लोक को संख्याप्त किया है; सर्वत्र गतिमान् , जगत्-प्रकाशक आपका वह दिव्यतेज मनुष्यों के सभी अच्छे-बुरे कर्मों को देखने वाला है ॥४८ ॥

# ५६२. अग्ने दिवो अर्णमच्छा जिगास्यच्छा देवाँ२ ऊचिषे धिष्णया ये । या रोचने परस्तात् सूर्यस्य याश्चात्रस्तादुपतिष्ठन्त ऽ आपः ॥४९ ॥

है अग्निदेव ! आप दिव्यलोक के अमृतरूपी जल को उत्तमरीति से धारण करते हैं । बुद्धि के प्रेरक जो प्राणस्वरूप देव हैं, उनके समक्ष भी आप गतिशील होते हैं । प्रकाशमान सूर्यमण्डल में स्थित, सूर्य से आगे (परे) जो जल है तथा जो जल इसके नीचे हैं, उस समस्त जल में आप विराजमान है ॥४९ ॥

५६३.पुरीष्यासो अग्नयः प्रावणेभिः सजोषसः । जुषन्तां यज्ञमदुहोनमीवा ऽ इषो महीः ।।

प्रजापालक, समान विचारशीलों में प्रीतियुक्त, द्रोह भावना से रहित, ये अग्नियाँ इस यज्ञ में आरोग्यप्रद वनौषधियों से युक्त हविष्यात्र को पर्याप्त मात्रा में ब्रहण करें ॥५०॥

५६४. इडामग्ने पुरुद्धं स थं सनि गोः शश्वतम थं हवमानाय साध । स्यान्नः सृनुस्तनयो विजावाग्ने सा ते सुमतिर्भूत्वस्मे ॥५१ ॥

है अग्निदेव ! विभिन्न यज्ञीय कार्यों को सिद्ध करने वाले अत्र एवं गौओं (उनसे प्राप्त दूध, दक्षि, घृतादि) की दान रूप में स्वीकार करें । हे अग्निदेव ! याजकों को सुन्दर सन्तति, धन-धान्य प्रदान करने वाली आपको श्रेष्ठ बुद्धि हमारे लिए कल्याणकारों हो ॥५१॥

५६५. अयं ते योनिर्ऋत्वियो यतो जातो अरोचधाः । तं जानत्रग्नऽ आ रोहाधा नो वर्षया रियम् ॥५२ ॥

है अग्निदेव ! ऋतु विशेष में सिद्ध हुए मार्हपत्य अग्नि आपके उत्पत्ति स्थान है, आप जिस गार्हपत्य से उत्पन्न होकर प्रकाशित होते हैं, उसे जानकर अपने स्वान पर आरोहण करें, तत्पक्षात् हमारे वैभव में वृद्धि करें ॥ ५६६ चित्रस्य त्या देवत्यपहित्यस्य शता सीर । प्रतिस्थिति क्या देवत्यपहित्यस्य

५६६. चिदसि तया देवतयाङ्गिरस्वद् श्रुवा सीदः। परिचिदसि तया देवतयाङ्गिरस्वद् श्रुवा सीदः।।५३ ॥

है इष्टके ! आ५ सुखसाधनों को संगृहीत करने वाली है । वाक्देवता द्वारा प्राणों के संचार के समान ही आप निर्धारित स्थान पर विराजित हो । है इष्टके ! आप सभी ओर से अपने स्थान पर विराजित हों । हे इष्टके ! आप सभी ओर से साधनों को एकत्र करने वाली होकर वाणी के देवता द्वारा अंगों में संचरित प्राण के समान ही उपयुक्त स्थल पर विराजमान हो ॥५३॥

५६७. लोकं पृण छिद्रं पृणाधो सीद घुवा त्वम् । इन्द्राग्नी त्वा बृहस्पतिरस्मिन् योनावसीषदन् ॥५४॥

हे इष्टके ! आप गार्हपत्य के चयन स्थल में रिक्त स्थान को पूर्ण करें, छिद्र को भर दें तथा यहाँ सुदृढ़तापूर्वक स्थापित हो । इन्द्रदेव, अग्निदेव और बृहस्पतिदेव ने यह स्थान आपके लिए नियक्त किया है ॥५४॥

क्तिकृष्ड निर्माण के समय इंटों को निर्मारित स्वल पर उत्तम रीति से रखने का-चिति निर्माण का संकेत है । ५६८. ता ऽ अस्य सूददोहसः सोम ॐ श्रीणन्ति पृश्नयः । जन्मन्देवानां विशक्तिस्वा रोचने दिवः ॥५५॥

देवलोक में स्थित विविध (प्राण-पर्जन्य आदि शक्तिधाराएँ) अन्न से युक्त वे प्रख्यात जल-प्रवाह देवताओं के उदयकाल (संवत्सर) में स्वर्ग, अन्तरिक्ष और पृथ्वी तीनों लोकों में इस यह से सम्बन्धित सोम को श्रेष्ठ विधि से परिपूर्ण करते हैं ॥५५॥

#### ५६९. इन्द्रं विश्वा ऽ अवीवृधन्त्समुद्रव्यचसं गिरः । रथोतम छं रथीनां वाजाना छं सत्पतिं पतिम् ॥५६ ॥

सभी ज्ञान-सम्पन्न वाणियाँ अर्वात् ऋक् , यजु , साम तथा अथर्व रूप स्तुतियाँ, सागर के समान विस्तृत सभी रिवयों की अपेक्षा महारथी तथा ऐश्वर्यशाली इन्द्रदेव का गुणगान करते हुए उनकी महिमा को बढ़ाती हैं ॥५६ ॥ ५७०. समितथ्य सङ्करूपेधाथ्य संप्रियौ रोखिक्या सुमनस्यमानौ । इषमूर्जमिम संवसानौ ।।

हे अरने ! आप आपसी प्रीति-भावना के प्रेरक् स्वर्णिम कान्ति से वृक्त तथा पारस्परिक सामूहिक विचारधारा के प्रेरक हों । (अन्नयूतादि) हविष्यात्र को स्वीकार करें । हमारे अनुकृत होकर यज्ञरूप श्रेष्ठ कार्य को सफल बनाएँ॥ ५७१. सं वां मना थें सि सं वृता समु चित्तान्याकरम् । अग्ने पुरीष्याधिपा भव त्वं न ऽ इषमूजै यजमानाय धेहि ॥५८ ॥

हे अग्ने ! हम आपने. कार्यों, विचारों एवं भावनाओं को संयुक्त करते हैं । हे पुरीच्य अग्ने ! आप हमारे अधीश्वर हैं, अतएव पोषणशक्ति से युक्त अत्र यजमान के कल्याण हेतु प्रदान करें । १५८ ॥

५७२. अग्ने त्वं पुरीष्यो रियमान् पुष्टिमाँ२ असि । शिवाः कृत्वा दिशः सर्वाः स्वं योनिमिहासदः ॥५९ ॥

सबका कल्याण करने वाले वैभवशाली हे अग्निदेव ! आप सभी प्राणियों का पोषण करते हैं । हमारे लिए सम्पूर्ण दिशाओं को मंगलकारी बनाते हुए . यहाँ अपने स्थान में प्रतिष्ठित हो । १५९ ॥

५७३. भवतन्नः समनसौ सचेतसावरेपसौ । मा यज्ञ ॐ हि ॐ सिष्टं मा यज्ञपतिं जातवेदसौ शिवौ भवतमद्य नः ॥६० ॥

हे जातवेदस् अग्निद्वय (यज्ञाग्नि और प्रकृतिगत ऊर्जा चक्र में संख्याप्त अग्निदेव)! आप हमारे अभीष्ट सिद्धि के लिए समान विचारों वाले, समान आस्थाओं वाले तथा प्रमादादि दोषों से रहित हो । हमारे यज्ञ को नष्ट न होने दें । यज्ञ सम्पादन करने वाले यजमान का अगिष्ट न होने दें । आप हमारे लिए ऐसे समय में हर प्रकार से मंगलकारी हों ॥६०॥

५७४. मातेव पुत्रं पृथिवी पुरीष्यमग्नि छं स्वे योनावभारुखा । तां विश्वैदेवैर्ऋतुभिः संविदानः प्रजापतिर्विश्वकर्मा वि मुञ्चतु ॥६१ ॥

पृथ्वी ( मृतिका ) द्वारा विनिर्मित उखा प्राणियों का कल्याण करने वाली अग्नि को अपने बीच उसी प्रकार धारण करती है, जिस प्रकार माता द्वारा गर्भस्य शिशु को धारण किया जाता है। समस्त देवताओं और ऋतुओं द्वारा (इस महान् कार्य के लिए) ऐक्य भाव से प्रेरित उखा को सृष्टि-सृजेता प्रजापित (विश्वकर्मा) पाश से विमुक्त करें ॥६१ ॥

५७५. असुन्वन्तमयजमानमिच्छ स्तेनस्येत्यामन्विहि तस्करस्य । अन्यमस्मदिच्छ सा तऽ इत्या नमो देवि निर्ऋते तुष्यमस्तु ॥६२ ॥

हे दुष्ट-दलन में समर्थ शक्ति (निर्ऋते) ! आप यज्ञों से रहित और दानादि धर्मकृत्यों से रहित पुरुषों के पास आएँ (उन्हें अपने नियंत्रण में लें ) । आपकी ऐसी ही कामना हो । हे देवि ! आपके लिए हमारा नमन है ॥६२ ॥ ५७६. नमः सु ते निर्ऋते तिग्मतेजोऽयस्मयं विचृता बन्धमेतम् । यमेन त्वं यम्या संविदानोत्तमे नाके अधि रोहयैनम् ॥६३ ॥ हे निर्ऋते ! तीक्ष्ण तेजस्वितायुक्त आपकी शक्ति को नमस्कार है । आप लोहे के समान सुदृढ़ जन्म-मरण रूप पाश से हमें मुक्त करें और अग्नि तथा भूमि के साथ मतैक्य को प्राप्त करने वाले इस यजमान को श्रेष्ठ स्वर्गलोक में विराजित करें ॥६३ ॥

#### ५७७. यस्यास्ते घोरऽ आसञ्जुहोम्येषां बन्धानामवसर्जनाय । यां त्वा जनो भूमिरिति प्रमन्दते निर्ऋतिं त्वाहं परिवेद विश्वतः ॥६४ ॥

हे क्रूररूपा निक्रिते ! इन यजमानों के बन्धनरूपी पाप कृत्यों के नाश हेतु आपके मुख में आहुति समर्पित करते हैं । सामान्य ज्ञान से युक्त मनुष्य आपको "हे भूमि" ऐसा संबोधन करते हैं ; परन्तु हम आपको सब प्रकार से पापमुक्त करने वाली ही मानते हैं ॥६४ ॥

#### ५७८. यं ते देवी निर्ऋतिराबबन्ध पाशं ग्रीवास्वविचृत्यम् । तं ते विष्याम्यायुषो न मध्यादथैतं पितुमद्धि प्रसूतः । नमो भूत्यै येदं चकार ॥६५ ॥

(हे यजमान !) पाप देवी ने आपको गर्दन में जिस सुदृढ़ पाश को बाँधा था, उसे अग्नि के बीच निर्ऋति की प्रसन्नता से अभी हटाते हैं । पाश-विमोचन के बाद इस पोषक अन्न को बहण करें । जिसकी कृपा से यह कृत्य सम्पन्न हुआ, उस ऐस्वर्यमयीदेवी को हमारा नमन है ॥६५ ॥

#### ५७९. निवेशनः सङ्गमनो वसूनां विश्वा रूपाभिचष्टे शचीभिः । देव ऽ इव सर्विता सत्यथर्मेन्द्रो न तस्था समरे पथीनाम् ॥६६ ॥

यजमान को उसके आवास पर स्थिर करने वाले धनैश्वयों के प्रदाता, सत्यधर्म के पालनकर्ता यह अग्निदेव अपने कर्मों से अपने सभी रूपों को प्रकट करते हैं। सवितादेव के सदश प्रकाशित होकर इन्द्रदेव की तरह ही वे संप्राम में स्थिर रहते हैं। १६६ ॥

# ५८०. सीरा युञ्जन्ति कवयो युगा वितन्वते पृथक् । घीरा देवेषु सुम्नया ॥६७॥

मेधानान् , सूक्ष्मदर्शीं, अग्नि-विद्या के जानकार् , हलों को वृषधों के साथ देवों की प्रसन्नता के लिए नियोजित करते हैं । सबके कल्याण हेतु हल एवं बैलों की जोड़ियों (कार्यों ) का विस्तार करते हैं ॥६७ ॥

#### ५८१. युनक्त सीरा वि युगा तनुष्वं कृते योनौ वपतेह बीजम् । गिरा च श्रुष्टिः सभरा असन्नो नेदीय ऽ इत्सृण्यः पक्वमेयात् ॥६८ ॥

है कृषक जनों ! हलादि को व्यवस्थित करके बैलों के कंधे पर जुए को रखों तथा खेत की जुताई करों । तैयार किये गये खेत में बीजों का वपन करों और कृषि विज्ञान के अन्तर्गत फसलों की अनेक प्रजातियाँ श्रेष्ट विधि से तैयार करों । ऐसे शीघ्र ही काटने-योग्य एके हुए अन्न हमारे लिए उपलब्ध हो ॥६८ ॥

#### ५८२. शुन थंऽ सु फाला वि कृषन्तु भूमिथंऽ शुनं कीनाशा ऽ अधि यन्तु वाहैः । शुनासीरा हविषा तोशमाना सुपिप्पला ऽ ओषधीः कर्तनास्मे ॥६९॥

हल के नीचे लगी हुई लोहे से विनिर्मित श्रेष्ठ फाल खेत को भलीप्रकार से जोते और किसान लोग बैलों के पीछे-पोछे आराम के साथ जाएँ । हे वायुदेव और सूर्यदेव ! आप दोनों हविष्य से प्रसन्न होकर पृथ्वी को जल से सीचकर इन ओषधियों को श्रेष्ठ फलों से युक्त करें ॥६९ ॥

५८३. घृतेन सीता मधुना समंज्यतां विश्वैदेवैरनुमता मरुद्धिः । कर्जस्वती पयसा पिन्वमानास्मान्सीते पयसाध्याववृत्स्व ॥७० ॥ समस्त देवताओं और मरुद्रणों द्वारा स्वीकृत हल की फाल मधुर घृतादि रसों से अभिषिक्त हो । हे हल की फाल ! आप अत्रवती होकर दूध-घो से दिशाओं को परिपूर्ण करती हुई, दुग्धादि पौष्टिक पदार्थ हमारे लिए प्रदान करें ॥७०॥:

#### ५८४. लाङ्गलं पवीरवत्सुशेव छै सोमपित्सरु । तदुद्वपति गामविं प्रफर्व्यं च पीवरीं प्रस्थावद्रथवाहणम् ॥७१ ॥

५८५. कामं कामद्ये यक्ष्य मित्राय वरुणाय च । इन्द्रायाश्चिष्यां पृष्णे प्रजाध्य ऽ

पृथ्वी को खोदने वाले सोमरश्चक, ये फालयुक्त हल श्रेष्ठ कल्याणकारी है । (कृषि उत्पादन से) भेड़, बकरी, पुष्ट शरीर की गीएँ और रथवाहक वेगवान् उत्तम घोड़े आदि प्रदान करते हैं ॥७१ ॥

#### ओषधीभ्य: ॥७२ ॥

समस्त कामनाओं को पूर्ण करने वाले हे इल ! आप मित्र वरुण इन्द्र अश्विनीकुमारों एवं पूपा आदि देवताओं तथा समस्त प्रजाओं के लिए उपयोगी-श्रेष्ठ ओषधियाँ और अभीष्ट भोग्य-सामग्री उपलब्ध कराएँ ॥७२ ॥ ५८६. विमुच्यध्वमध्न्या देवयाना ऽ अगन्म तमसस्यारमस्य । ज्योतिरापाम ॥७३ ॥

कृषि उद्यम द्वारा देवत्व मार्ग पर ले जाने वाले हे मनुष्य ! वध न किये जाने वाले वृषभ आदि से संसार की सुन्यवस्था के निमित्त आप कृषि-कार्य का सम्पादन करें । आपकी कृषा से हम शुधा-पिपासा स्वरूप दुःखीं से विमुक्त हों और ज्योतिरूप यज्ञकर्मों को प्राप्त करें ॥७३ ॥

# ५८७. सजूरब्दो अयवोधिः सजूरुषा ऽ अरुणीधिः । सजोषसावश्विना दथ्धं सोधिः सजूः सूर ऽ एतशेन सजूर्वेश्वानरऽ इडया घृतेन स्वाहा ॥७४ ॥

मास-दिवस आदि अवयवों से प्रीति करने वाले जल प्रदाता संवत्सर के लिए, अरुण रश्मियों से प्रीति करने वाली उषा के लिए, चिकित्सकीय कर्मों से प्रीति करने वाले अश्विनीकुमारों के लिए, अश्वों से प्रीति करने वाले सूर्यदेव तथा धृतादि हविष्य से प्रीति करने वाले अग्निदेव के निर्मित यह आहुति समर्पित हैं ॥७४॥

#### ५८८. याऽ ओषधीः पूर्वा जाता देवेभ्यस्त्रियुगं पुरा । मनै नु बश्रूणामहर्थः इतं धामानि सप्त च ॥७५ ॥

सृष्टि के प्रारम्भ में जो ओषधियाँ देवताओं द्वारा वसन्त, वर्षा, शरद इन तीन ऋतुओं में उत्पन्न हुई हैं, पककर पीत वर्ण से युक्त उन सैकड़ों ओषधियों और बीहि-यवादि सप्त धान्यों की सामध्यों का ज्ञान हमें है ॥७५॥ ५८९, शर्त वो अम्ब धामानि सहस्रमुत वो रुद्धः। अधा शतक्रत्वो यूयमिमं मे अगर्द कृत ॥७६॥

हे मातृवत् पोषण- गुण- सम्पन्न ओषधियो ! आप सभी के सैकड़ों नाम हैं और सहस्रों अङ्कुर हैं । सैकड़ों कर्मों को सिद्ध करने वाली हे ओषधियो ! आप सभी हमारे इस यजमान को आरोग्य प्रदान करें ॥ ५९०. ओषधी: प्रति मोदध्यं पुष्पवती: प्रसूवरी: । अश्वाऽ इव सजित्वरीवींरुध: पारिवष्णव: ॥७७ ॥

हे ओषधियो ! आप वेगवान् घोड़े के समान ही अनेक प्रकार की शत्रुवत् व्याधियों को तेजी से नष्ट करने वाली हो । पुत्रों से युक्त तथा फलोत्पादित गुणों से सम्पन्न हमारे लिए आनन्दप्रद हो ॥७७ ॥ ५९१. ओषधीरिति मातरस्तद्वो देवीरूप बूवे । सनेयमधं गां वास ऽ आत्मानं तव पुरुष ॥ हे ओषधियो ! आप माता के समान पालन-शक्ति से युक्त, दिव्यगुणों से सम्पन्न हैं, ऐसे गुणों की हम प्रशंसा करते हैं । इसे आप स्वीकार करें । हे यज्ञपुरुष ! आप से प्राप्त गाय, घोड़े, वस्त और रोग रहित देह के सुखों का हम उपभोग करें ॥७८ ॥

# ५९२. अश्वत्थे वो निषदनं पर्णे वो वसतिष्कृता। गोभाज ऽ इत्किलासथ यत्सनवथ पूरुषम् ॥७९ ॥

हे ओवधियो ! आपका स्थान पोपल काष्ठ द्वारा विनिर्मित उपभृत् और खुच् पात्र में है । पलाशपत्र से विनिर्मित जुहू में आपने स्थान बनाया है । हे आहुति में प्रयुक्त ओवधियो ! आप वायुभूत होकर आकाश का सेवन करें, तत्पश्चात् प्राण-पर्जन्य वर्षा के द्वारा यजमान को अन्नादि से सम्पन्न करें ॥७९ ॥

#### ५९३.यत्रीषधीः समग्मत राजानः समिताविव । विप्रः स उ उच्यते भिषग्रक्षोहामीवचातनः।।

हे ओषधियों ! अपने शतुरूपी रोग पर विजय पाने हेतु आप उसी प्रकार रोगी के समीप जाती हैं, जिस प्रकार राजा असुरों पर विजय पाने के लिए समर भूमि में प्रस्थान करते हैं । वहाँ आपके द्वारा चिकित्सक रोग रूपी असुरों को परास्त करते हैं । ओषधि द्वारा रोगनाशक होने से ही उन्हें वैद्य कहा जाता है ॥८०॥

#### ५९४. अश्वावती <sup>छं</sup> सोमावतीमूर्जयन्तीमुदोजसम् । आवित्सि सर्वा ऽ ओषघीरस्मा ऽ अरिष्टतातये ॥८१ ॥

इस यजमान के कष्टपद रोगों को दूर करने के लिए , घोड़े की तरह शक्तिशाली, सोमयज्ञ के लिए उपयुक्त शक्ति-सामर्थ्य युक्त पराक्रम की संवर्द्धक तथा ओजस्विता की पोषक; ऐसी समस्त ओषधियों के दिव्य गुणों से हम भली प्रकार परिचित हैं ॥८१॥

#### ५९५. उच्छुच्या ऽ ओषधीनां गावो गोच्छादिवेरते । घन छं सनिष्यन्तीनामात्मानं तव पूरुष ॥८२ ॥

हे यज्ञपुरुष ! आपके अग्नि रूपी शरीर के लिए इविध्य के रूप में प्रयुक्त होने वाली ओषधियों से सामर्थ्य-शक्ति प्रकट होती है । जैसे गोशाला से गौएँ अरण्य की ओर जाती हैं, वैसे ही यज्ञ-धूम्र से ओषधियों की सामर्थ्य विस्तृत वायुमण्डल में फैल जाती हैं ॥८२॥

#### ५९६. इष्कृतिर्नाम वो माताथो यूयर्थः स्थ निष्कृतीः । सीराः पतत्रिणी स्थन यदामयति निष्कृथ ॥८३ ॥

हे ओषधियो ! आप विकारों को दूर करने वाली माता की भाँति 'निष्कृति' अर्थात् रोगों का निवारण करने वाली हैं । खुधाहरण करने वाले अन्न के समान ही आप मनुष्यों में स्थित रोगों को दूर करें ॥८३ ॥

# ५९७.अति विश्वाः परिष्ठा स्तेनऽइव वजमक्रमुः । ओषधीः प्राचुच्यवुर्यत्कं च तन्त्रो रपः॥

चेर द्वारा गौओं के बाड़े पर आक्रमण करने के समान हो, अपने गुणों से सर्वत्र व्याप्त ओषधियाँ भी रोग समृह पर आक्रमण करती हैं। शरीर के समस्त विकारों को अपनी आरोग्यवर्द्धक सामर्थ्य से दूर करती हैं।।८४ ५९८.चदिमा बाज्यज्ञहमोषधीईस्तऽआदधे।आत्मा यक्ष्मस्य नश्यति पुरा जीवगुभी यथा।।

विशेष शक्तिगुण सम्पन्न इन ओषधियों को सेवन करने के लिए जब हम हाथ में धारण करते हैं ,तब राजयक्ष्मा (टी.वी.) जैसे भयानक रोग का स्वरूप उसी प्रकार (सेवन करने से पहले ही) अपने को नष्ट मानता है, जैसे वध-गृह में पहुँचने से पूर्व ही वध हेतू ले जावा जा रहा प्राणी अपने को मरा हुआ मानता है ॥८५ ॥

#### ५९९. यस्यौषधीः प्रसर्पथाङ्गमङ् परुष्परुः । ततो यक्ष्मं वि बाद्यस्व ऽउग्रो मध्यमशीरिव ॥८६ ॥

हे ओषधियो ! आप रोगी मनुष्य के अंग-प्रत्यद्व में जब पूर्ण रूप से समाहित होती हैं, तब वीर पुरुष द्वारा शत्रु के मर्मस्थल को पीड़ित करने की तरह ही यहमादि शारीरिक रोगों को समूल विनष्ट कर देती हैं ॥८६ ॥

# ६००. साकं यक्ष्म प्र पत चाषेण किकिदीविना । साकं वातस्य धाज्या साकं नश्य निहाकया ॥८७॥

हे (यक्ष्म) व्याधि ! रोग नाश के लिए किये गये विवेक-सम्मत प्रयोग से तुम दूर हो जाओ । प्राण-वायु की प्रवल गति के साथ अवशिष्ट रोग को दूर करने की विधि द्वारा नष्ट हो जाओ ॥८७ । ।

#### ६०१. अन्या वो अन्यामवत्वन्यान्यस्या ऽ उपावत । ताः सर्वाः संविदाना ऽ इदं मे प्रावता वचः ॥८८ ॥

हे ओषधियो ! आप परस्पर एक दूसरे के प्रभाव में वृद्धि करें । प्रयोग की गई एक ओषधि दूसरी के संरक्षणार्थ निकट आए, अर्थात पहली ओपधि के लाभ से अधिक लाभ रोगी को प्रदान करे । सभी ओपधियाँ पारस्परिक सहकार भावना का परिचय देती हुई हमारे निवेदन को स्वीकार करें ॥८८ ॥

#### ६०२. याः फलिनीर्या ऽ अफला ऽ अपूष्पा युश्च पुष्पिणीः । बृहस्पतिप्रसुतास्ता नो मञ्चन्त्वश्त्र हसः ॥८९॥

फलों से युक्त, फलों से रहित, पुष्पयुक्त तथा पुष्परहित, ऐसी ये सभी ओषधियाँ विशेषज्ञ, वैद्य द्वारा प्रयुक्त होती हुई हमें रोगों से मृक्ति दिलाएँ ॥८९॥

#### ६०३. मुञ्चन्तु मा शपथ्यादधो वरुग्यादत्त । अद्यो यमस्य पड्वीशात्सर्वस्माहेवकिल्बिषात् ॥९० ॥

हें ओषधियों ! आप क्षप्रयजनित रोगों अथवा निन्दित क्कृत्यों से उत्पन्न जल (शरीर के विकृत-रसों ) जनित रोगों, यम के नियमानुशासन के त्यागने से हुए पापकत्यों तथा देवी अनुशासन के न पालने से हुए अपराध जनित दष्कर्म-जैसे सभी विकारों से हमें विमुक्त करें ॥९०॥

[समप्र विकित्सा में दैहिक रोगों के साव-साव आधिदैक्कि तवा आध्यात्मिक रोगों के उपचार की आवश्यकता की ओर

थी यहाँ संकेत है ॥

# ६०४.अवपतन्तीरवदन्दिवऽओषधयस्परि । यं जीवमश्नवामहै न स रिष्याति पुरुषः ॥९१

दिव्यलोक से प्राणरूप में धरती पर आने वाली ओषधियाँ आश्वासन देती हैं कि जिस प्राणी ने हमारा सेवन किया ( उचित ढंग से उपयोग किया), वह आरोग्य-लाभ से कृतार्थ हुआ, वह समय से पूर्व मृत्यु को प्राप्त नहीं होता ॥९१॥

#### ६०५. या ऽ ओषधीः सोमराज्ञीर्बद्धीः शतविचक्षणाः । तासामसि त्वमुत्तमारं कामाय ण छं हटे ॥९२॥

ऐसी ओषधियाँ, जो असंख्य रोगों को विभिन्न प्रकार से विनष्ट करने में सक्षम हैं, जिनमें सोमवल्ली विशेष गुणों से युक्त हैं, उन सबके बीच रहने वाली है ओषधि ! आप सर्वश्रेष्ठ गुणों से युक्त हैं । आप अभीष्ट सुख-प्राप्ति एवं हृदय को शक्ति देने में पूर्ण सक्षम हैं ॥९२॥

६०६.याऽओषधीः सोमराज्ञीर्विष्ठिताः पृथिवीमनु । बृहस्पतिप्रसूताऽअस्यै संदत्त वीर्यम् ।

विभिन्नरूपो में धरतो पर विद्यमान सोमवल्ली सदृश विशिष्ट गुण-सम्पन्न विभिन्न ओषधियाँ — विशेषज्ञ, वैद्य द्वारा तैयार करके सेवनार्थ दिये जाने पर इस पुरुष को ओजस्वी-वीर्यवान बनाएँ ॥९३ ।

६०७.याश्चेदमुपशृण्वन्ति याश्च दूरं परागताः । सर्वाः संगत्य वीरुघोस्यै संदत्त वीर्यम् । ।९४

जो ओषधियाँ सम्पर्क क्षेत्र में हैं या जो हमारे सम्पर्क क्षेत्र से दरस्थ (दर्गम हिमालय में ) हैं । ऐसी वृक्ष-लतादि विभिन्नरूपों में उगी हुई सभी ओषधियाँ, जो हमारी प्रार्थना सुनती हैं, पारस्परिक सहयोग से इस मनुष्य को शक्ति-ओज से परिपूर्ण करें ॥९४॥

६०८. मा वो रिषत् खनिता यस्मै चाहं खनामि वः । द्विपाच्चतुष्पादस्माक छं -सर्वमस्त्वनातुरम् ॥९५ ॥

हे ओषथियो ! रोगोपचार के लिए आपके मूलभाग को बहण करने को आवश्यकता है; अतएव खुदाई करने बाले पुरुष खनन-दोष से सर्वथा मुक्त रहे एवं जिस रोगी के उपचार हेतु आपका खनन किया जाता है, वे भी दोष-मुक्त हों । हमारे खी-पुत्रादि परिजन तथा गुवादि पश् सभी आरोग्य-लाभ प्राप्त करें ॥९५ ॥

६०९. ओषधयः समवदन्त सोमेन सह राज्ञा । यस्मै कृणोति ब्राह्मणस्त छे राजन् पारयामसि ॥९६ ॥

हे राजन सोम ! चिकित्सा विशेषज्ञ जिस रोगी के रोग को दूर करने के लिए हमारे मूल, फल, पत्रादि को प्रहण करते हैं, उसको हम आरोग्य प्रदान करती हैं—ऐसा अपने स्वामी सोम से ओषधियाँ कहती हैं ॥९६ ॥

६१०. नाशयित्री बलासस्यार्शसऽ उपचितामसि । अथो शतस्य यक्ष्माणां पाकारोरसि नाशनी ॥९७॥

हे ओपधे ! आप शक्ति का ह्रास करने वाले कफरोग, बवासीर और गण्डमाला आदि रोगों के निवारण में सक्षम है। इस प्रकार आप असंख्य रोगों और रक्तविकार से उत्पन्न पके हुए फोड़े को दूर करने वाली है। ॥९७॥

६११. त्वां गन्धर्वा ऽ अखनँस्त्वामिन्द्रस्त्वां बृहस्पतिः । त्वामोषधे सोमो राजा विद्वान् यक्ष्मादम्च्यत ॥१८ ॥

हे ओषधे ! गन्धवाँ (ओषधि गुणां को पहचानने वाले) ने आपका खनन किया, इन्द्रदेव और बृहस्पतिदेव (परम वैभव सम्पन्न और वेदवेत्ता विद्वान) ने आपका खनन किया; तब ओषधिपति सोम ने आपकी उपयोगिता को जानकर क्षय रोग को दूर किया ॥९८॥

६९२. सहस्य मे अरातीः सहस्य पृतनायतः । सहस्य सर्वं पाप्पान छ

सहमानास्योषधे ॥१९॥

रे ओवर्ष ! आप शरीरस्य विधातक तत्त्वो (रोगो) के निवारण में सक्षम है, अतएव सभी विकारों का शमन करें हमें आर्र रिक एवं मानसिक कष्टों से मुक्ति दिलाएँ ॥९९ ॥

६१३. दीर्घायुस्तऽ ओषये खनिता यस्मै च त्वा खनाम्यहम् । अथो त्वं दीर्घायुर्भृत्वा शतवल्शा विरोहतात् ॥१०० ॥

हे ओपधे ! आएके खननकर्ता निरंजीवी हो, जिस रोगी के रोगोपचार हेतू आपका खनन करें, वह भी दीर्पजीवों हो तथा आप भी दीर्पाय को प्राप्त करें — असंख्य अंकृतें से युक्त हों ॥१००॥ [यहाँ ओषाध गुजयुन्द वनम्पतियों के उपयोग के साव-साव उनके विकास के लिए भी प्रेस्ति किया नया है ।]

### ६१४. त्वमुत्तमास्योषये तव वृक्षाऽ उपस्तयः । उपस्तिरस्तु सोस्माकं यो अस्माँ२ अभिदासति ॥१०१ ॥

हे ओषधे ! आप श्रेष्ठ गुणों से युक्त हों । समीपस्थ वृक्ष हर प्रकार से आपके लिए कल्याणकारी (उपयोगी) हों । जो हम से ईर्घ्या-द्वेष करने वाले दुर्धावनाओं से प्रसित हैं, वे भी आपके प्रभाव से हमारे अनुगामी हों (हमारे श्रेष्ठ कार्यों में सहयोग करें) ॥१०१॥

#### ६१५. मा मा हि छं सीज्जनिता यः पृथिख्या यो वा दिव छं सत्यधर्मा व्यानट्। यक्षापश्चन्द्राः प्रथमो जजान कस्मै देवाय हविषा विधेम ॥१०२ ॥

जो जगदीश्वर, पृथिवी के स्जेता, सत्य धर्म के पालक, दिव्यलोक के रचयिता, आदिपुरुष, संसार के आह्रादक एवं जल उत्पादक हैं, उनके अनुशासन के प्रतिकृत होकर हम दुःखी न हों । हम उनके अनुशासन में रहकर उस परमेश्वर के प्रति आहुति समर्पित करते हैं ॥१०२॥

# ६१६. अध्यावर्त्तस्व पृथिवि यज्ञेन पयसा सह । वर्षा ते अग्निरिषितो अरोहत् ॥१०३ ॥

हे भूमे ! यज्ञानुष्ठानों के परिणामस्वरूप होने वाली प्राण-पर्जन्य-वर्षा के साथ आप हमारे लिए अनुकूल बने । प्रजापति की प्रेरणा से ऑग्नदेव आपके पृथ्ठभाग पर प्रतिष्ठित हो ॥१०३ ॥

# ६१७. अग्ने यत्ते शुक्रं यच्चन्द्रं यत्पूर्तं यच्च यज्ञियम् । तद्देवेभ्यो भरामसि ॥१०४ ॥

हे अग्निदेव । आपकी ज्वालारूपी देह शुक्ल वर्ण के समान कान्तिमान् , नन्द्रमा की किरणों के समान आह्मदक, ज्योतिस्वरूप, पावन और यद्भीय कमों के उपयुक्त हैं । उस ज्योतिस्वरूप, प्रशसनीय देह को हम देवों के निमित्त हव्य समर्पित करने के लिए प्रदीप्त करते हैं ॥१०४ ॥

### ६१८. इषमूर्जमहमित आदमृतस्य योनि महिषस्य धाराम् । आ मा गोषु विशत्वा तनृषु जहामि सेदिमनिराममीवाम् ॥१०५ ॥

यज्ञ की उत्पत्ति के मूल, अन्न-घृतादि हविषय को, महत् कामनायुक्त अग्निदेव के लिए उदीची (उत्तर) दिशा से हम महण करते हैं । ये सब हमारे समीप आएँ और हमारे पुत्रादि एवं धेनु आदि पशुओं ये प्रविष्ट हों । अन्न के अभाव से उत्पन्न हुई प्राणधातक विपत्तियों का हम त्याग करते हैं ॥१०५ ॥

#### ६१९. अग्ने तव श्रवो वयो महि भ्राजन्ते अर्चयो विभावसो । वृहद्धानो शवसा वाजमुक्थ्यं दद्यासि दाशुषे कवे ॥१०६ ॥

देदीप्यमान, ऐसर्यशाली, त्रिकालदर्शी है ऑग्नदेव ! यज्ञ की सूचना देने वाला आपका धूम विस्तृत प्रकाशमान होते हुए दिव्यलोक की प्राप्त होता है । आप हविषदाता यजमान के लिए शक्ति के साथ यज्ञ के लिए उपयुक्त अत्र आदि प्रदान करते हैं ॥१०६ ॥

#### ६२०. **पायकवर्चाः शुक्रवर्चा** ऽ अनूनवर्चा ऽ उदियर्षि भानुना । पुत्रो मातरा विचरश्रुपावसि पृणक्षि रोदसी उमे ॥१०७ ॥

है अग्निदेव ! आप पवित्रता प्रदान करने वाली, उञ्चल, सशक्त तेजस्विता से श्रेष्ठ स्थिति को प्राप्त करते हैं । सभी ओर विचरणशील होकर संसार का संरक्षण करते हैं । माता-पिता को रक्षा करने वाले सुपुत्र की भौति आप पृथ्वी और द्युलोक का पालन करते हैं ॥१०७ ॥

# ६२१. ऊर्जो नपाज्जातवेदः सुशस्तिभिर्मन्दस्व धीतिभिर्हितः । त्वे इषः सन्दधुर्भूरिवर्पसञ्चित्रोतयो वामजाताः ॥१०८ ॥

अन्न की रक्षा करने वाले हे अग्निदेव ! यज्ञीय कमों द्वारा सबका कल्याण करते हुए आप उत्तम स्तोत्रों से प्रसन्नता को प्राप्त करें । अनेकानेक सुरक्षा साधनों से सुरक्षित और उत्तम कुल में जन्म लेने वाले याजकों ने अपने हविष्यरूपी अन्न को आहुति रूप में समर्पित किया ॥१०८॥

#### ६२२. इरज्यन्नग्ने प्रथयस्व जन्तुभिरस्मे रायो अमर्त्य । स दर्शतस्य वपुषो वि राजसि पृणक्षि सानसिं क्रतुम् ॥१०९ ॥

हे अविनाशी अग्निदेव ! हविदाता यजमानों द्वारा प्रज्वलित होकर हमें प्रचुर वैभव-सम्पदा प्रदान करें । आप देखने में सुन्दर ज्वालारूपी शरीर से विशिष्ट तरह से प्रदीप्त होते हैं और हमारे शुभ-संकल्पों को परिपूर्ण करते हैं ॥१०९॥

#### ६२३. इष्कर्त्तारमध्वरस्य प्रचेतसं क्षयन्त छं राधसो महः । राति वामस्य सुभगां महीमिषं दद्यासि सानसि छं रियम् ॥११० ॥

यञ्ज सृजेता, श्रेष्ठ चिन्तनयुक्त हे अग्निटेव ! आप यञ्चस्थल में हविदाता यजमान को प्रचुर धन-वैभव, उत्तम ऐश्वर्य, अत्र तथा शाश्वत आध्यात्मिक सम्पदाएँ प्रदान करते हैं ॥११० ॥

### ६२४. ऋतावानं महिषं विश्वदर्शतमस्नि थ्अं सुम्नाय दिखरे पुरो जनाः । श्रुत्कर्णे थ्अ सप्रथस्तमं त्वा गिरा दैव्यं मानुषा युगा ॥१११ ॥

हे अग्ने ! सत्यस्वरूप, महिमामय, भूलोक के लिए दर्शनीय प्रार्थना सुनकर उसको पूर्ण करने वाले, यशस्त्री, दिव्यगुणों से सुसम्पन्न आपको यज्ञ कर्म के सम्पादनार्थ पहले स्थापित करते हैं. तत्पक्षात् यजमान नर-नारियाँ स्तुति गान करते हैं ॥१११ ॥

# ६२५. आ प्यायस्व समेतु ते विश्वतः सोम वृष्णयम् । भवा वाजस्य सङ्गश्चे ॥११२ ॥

हे सोम ! चारों ओर की विस्तृत तेजस्थिता आपमें प्रवेश करे । आप अपने शक्ति—शौर्य से सभी प्रकार से वृद्धि को प्राप्त करें और यज्ञादि सत्कर्मों के लिए आवश्यक अब प्राप्ति के साधनरूप आप हमारे पास आएँ । (हमें उपलब्ध हों) ॥११२॥

# ६२६. सन्ते पया छं सि समु यन्तु वाजाः सं वृष्णयान्यभिमातिषाहः । आप्यायमानो अमृताय सोम दिवि श्रवा छं स्युत्तमानि विष्व ॥११३ ॥

हे सोम ! विविध प्रकार के पोषक एवं विकारनाशक रसों से युक्त आप शक्तिवर्द्धक विविध अत्रों को प्राप्त करें । दिव्य पोषक- तत्त्वों को धारण करते हुए चिरकाल तक वृद्धि करते हुए स्थिर रहें ॥११३ ॥

### ६२७. आप्यायस्व मदिन्तम सोम विश्वेषिर छं शुभिः । भवा नः सप्रथस्तमः सखा वृधे ॥११४॥

हे अति आह्नादक सोम ! अपने दिव्य गुणों की यश-गाथाओं से चतुर्दिक् व्यापक विस्तार को प्राप्त करें तथा हमारे विकास के निमित्त मित्ररूप में सहयोग करें ॥११४॥

६२८. आ ते वत्सो मनो यमत्यरमाच्चित्सबस्थात्। अग्ने त्वाङ्कामया गिरा ॥११५ ॥

हे अग्निदेव ! पुत्रके सदृश यह यजमान (सांसारिक) कर्मों से ध्यान को इटाकर, उत्तम स्तोत्रों से आपकी वन्दना करता है ॥११५ ॥

# ६२९. तुभ्यन्ता ऽ अङ्गिरस्तम विश्वाः सुक्षितयः पृथक् । अग्ने कामाय येमिरे ॥११६ ॥

हे अति तेजस्वितायुक्त अग्निदेव ! मनोवाञ्चित फल पाने के लिए विविध प्रकार की समस्त प्रार्थनाएँ आपके निमित्त समर्पित की जाती है ॥११६ ॥

# ६३०. अग्निः प्रियेषु घामसु कामो भूतस्य भव्यस्य । सम्राडेको वि राजति ॥११७॥

याजकों की समस्त वर्तमान एवं भावी आकाक्षाओं को पूरा करने वाले, भली-भाँति विराजमान अग्निदेव, अपने प्रिय आवास (यज्ञ वेदी) पर स्वयं ही सुशोभित हो रहे हैं ॥११७ ॥

#### —ऋषि, देवता, छन्द-विवरण—

ऋषि — वत्सप्री १,६-१०, ३३,४०,४१। कुत्स २। श्वाबाध ३-५। धुव ११। शुनः शेप १२। त्रित १३,१५-१७। वामदेव १४। वत्सप्री भालंदन १८-२९। विरूपाध ऑगिरस ३०। तापस ३१-३२। वसिष्ठ ३४,३५। विरूप ३६-३९,११६,११७। दीर्घतमा ४२। सोमाहृति ४३-४६। विश्वामित्र ४७-५१,५३,५४। देवश्रवा और देववात भारत ५२। प्रियमेध ऐन्द्र ५५। जेता माध्च्छन्दस ५६-५९,६१-६५। गोतम ६०। विश्वावसु देवगन्धर्व ६६। बुध सीम्य ६७-६८। कुमारहारित ६९-७४। आधर्नण-भिषक् ७५-८९। बन्ध् ९०-१०१। हिरण्यगर्भ १०२-१०५। पावकाग्नि १०६-१११। गोतम ११२-११४। अवत्सार ११५।

देवता— रुक्म १ । अग्नि २, ६-११, १३, १५-३४, ३६-४२, ४४, ४७-५२, ५७-६०, १०३, १०४, १०६-१११, ११५-११७ । सर्विता ३ । गरुत्मान् ४ । उखा-अग्नि लिङ्गोक्त ५ । वरुण १२ । सूर्य १४ । आपः (जल) ३५, ५५ । अग्नि, विश्वकर्मा ४३ । लिङ्गोक्त बहुदेवता ४५ । ऊष् सिकता, परिश्रित ४६ । इष्टका ५३ । लोकंपृणा लिङ्गोक्त ५४ । इन्द्र ५६, ६६ । उखा ६१ । निर्मित ६२-६४ । यजमान् भृति ६५ । सीर ६७-६८ । सीता ६९-७२ । अनदुत् ७३ । अप् आदि लिंगोक्त ७४ । ओषधियाँ ७५-१०१ । कः (प्रजापति) १०२ । आशीर्वाद १०५ । सोम ११२-११४

छन्द — पुरिक् पंक्ति १, २५ । आपी विष्टुप् २, २३ । विराट् जगती ३ । पुरिक् धृति ४ । पुरिक् उत्कृति ५ । निवृत् आपी विष्टुप् ६, १८-२२, २४, ३३, ४५, ६२, १०२ । पुरिक् आपी अनुष्टुप् । आपी विष्टुप् ८, ३४, ३५, ४७, ६१, ६४, ७० । निवृत् आपी गायत्री ९, ४०, ११५ । निवृत् गायत्री १०, ३६, ४१,११२ । आपी अनुष्टुप् ११ । विराट् आपी विष्टुप् १२, २६-२९,४२, ६६, ६८ । पुरिक् आपी पंक्ति १३, ४८, ४९, ५१, ६३, १०७, ११३ । पुरिक् जगती १४ । विराट् विष्टुप् १५, १०५ । विराट् अनुष्टुप् १६, १७, ३१, ३२, ५४, ५५, ८२, ८४, ८७-८९, ९४, ९५, ९९ । गायत्री ३०, ६७, ११६, ११७ । पुरिक् आपी उक्तिक ३७ । निवृत् आपी अनुष्टुप् ३८, ५२ । निवृत् अनुष्टुप् ३९, ५६, ७७, ८३, ८६, ९२, ९८, १०१ । आची पंक्ति ४३, ५०, ७२ । स्वराट् आपी विष्टुप् ४४ । पुरिक् आपी विष्टुप् ४६ । स्वराट् अनुष्टुप् ५३ । पुरिक् उक्ति ५८ । आपी पंक्ति ६०, ११० । आपी जगती ६५, ७४ । विष्टुप् ६१ । विराट् पंक्ति ७१ । पुरिक् आपी गायत्री ७३ । अनुष्टुप् ७५, ७८-८१, ८५, १६, ९७ । स्वराट् उक्ति ६० । विराट् आपी अनुष्टुप् ९३ । विराट् वृहती १०० । निवृत् उक्तिक १०३ । पुरिक् गायत्री १०४ । निवृत् पंक्ति १०६, १०८ । निवृत् आपी पंक्ति १०९ । स्वराट् आपी पंक्ति १११ । उक्तिक १०४ । निवृत् पंक्ति १०६, १०८ । निवृत् आपी पंक्ति १०१ । स्वराट् आपी पंक्ति १११ । उक्तिक ११४ ।

॥ इति द्वादशोऽध्यायः ॥



# ॥ अथ त्रयोदशोऽध्यायः॥

६३१. मधि गृहणाम्यवे अग्निछं रायस्पोषाय सुप्रजास्त्वाय सुवीर्याय । मामु देवताः सचन्ताम् ॥१॥

सर्वप्रथम हम अपार वैभव, सुसंतति की प्राप्ति और श्रेष्ठ शक्ति-सामर्थ्य के लिए अग्निदेव को यज्ञस्थल पर स्थापित करते हैं । इस हेत् देव शक्तियाँ हमे सहयोग प्रदान करें ॥१ ॥

६३२. अपां पृष्ठमसि योनिरग्नेः समुद्रमभितः पिन्वमानम् । वर्षमानो महाँ २ आ च पुष्करे दिवो मात्रया वरिम्णा प्रथस्य ॥२॥

यज्ञाला में आसन के रूप में प्रयुक्त होने वाले कमल-पत्र आदि के माध्यम से कमस्पतियों को संबोधित करते हुए ऋषि वहते हैं—

आप जल के पृष्ठ (जल पर उत्पन्न अथवा जल को धारण करने वाले) हैं । (वनस्पति जनित काष्ट्रादि से अग्नि की उत्पत्ति होने से) अग्नि की उत्पत्ति के कारण हैं । बढ़ने वाले समुद्र के साथ आप विस्तार पाते हैं । अंतरिक्ष की तेजस्विता और पृथ्वी की विशालता से आप विस्तार पाएँ ॥२ ॥

६३३. ब्रह्म जज्ञानं प्रथमं पुरस्ताद्वि सीमतः सुरुचो वेनऽ आवः । स बुध्न्याऽ उपमाऽ अस्य विष्ठाः सतश्च योनिमस्तश्च वि वः ॥३॥

सृष्टि के प्रारम्भ में ब्रह्मरूप में परमात्म शक्ति का प्रादुर्भाव हुआ, वही शक्ति समस्त ब्रह्माण्ड में व्यवस्था रूप में व्याप्त हुई । यहीं कान्तिमान् ब्रह्म (सूर्याटि) विविध रूपों में स्वित अन्तरिक्षादि विभिन्न लोकों को तथा व्यक्त जगत् एवं अव्यक्त जगत् को प्रकाशित करते हैं ॥३ ॥

६३४. हिरण्यगर्भः समवर्त्तताये भूतस्य जातः पतिरेक आसीत् । स दाधार पृथिवीं द्यामुतेमां कस्मै देवाय हविषा विश्रेम ॥४॥

सृष्टि के प्रारम्भ में हिरण्यगर्भ पुरुष (प्रजापति) सम्पूर्ण ब्रह्माण्ड के एक मात्र उत्पादक और पालक रहे । जो सम्पूर्ण जगत् की उत्पत्ति से पहले भी विद्यमान थे, वही स्वर्ग, अन्तरिश्च और पृथिवी को धारण करने वाले हैं, हम उसी आनन्द स्वरूप प्रजापति की तृप्ति के लिए आहुति समर्पित करते हैं ॥४ ॥

६३५. द्रप्सश्चस्कन्द पृथिवीमनु द्यामिमं च योनिमनु यश्च पूर्वः । समानं योनिमनु सञ्चरनं द्रप्सं जुहोम्यनु सप्त होत्राः ॥५ ॥

सृष्टि के प्रारम्भ से ही जो (हिरण्यगर्भ), यह के परिणाम स्वरूप उत्पन्न होने वाले, प्राण-पर्जन्य युक्त दिव्य रस 'द्रप्स' को देवताओं की तृष्ति के लिए धुलोक को, वनस्पतियों की वृद्धि के लिए पृष्टियी को तथा शरीरधारियों की प्रगति के लिए अपने मूल स्थान—यञ्चस्थल को अभिष्ठिक करते हैं। तीनों लोकों में विचरण करने वाले उस द्रप्सरूप आदित्य के लिए हम सात याजक हवि समर्पित करते हैं ॥५॥

६३६. नमोस्तु सपेंभ्यो ये के च पृथिवीमनु । ये अन्तरिक्षे ये दिवि तेभ्यः सपेंभ्यो नमः ॥६ ॥

जो भी सर्प (गमनशील स्वभाव वाले नक्षत्र- लोक अथवा जीव) पृथिवी के प्रभाव क्षेत्र में हैं, अन्तरिक्ष एवं द्युलोक में हैं, उन सभी सपों को हमारा नमन है ॥६ ॥

# ६३७.याऽ इषवो यातुधानानां ये वा वनस्यतीर्थ्वश रनु । ये वावटेषु शेरते तेश्यःसर्पेश्यो नमः।

राक्षसों द्वारा छोड़े गये गतिशील बाणों के रूप में जो सर्प हैं, जो वनस्पतियों के आश्रित रहने वाले तथा गड़ों आदि नीचे के भागों में रहने वाले हैं, उन सभी सर्पों के प्रति हम नमन करते हैं ॥७ ॥

#### ६३८. ये वामी रोचने दिवो ये वा सूर्यस्य रश्मिषु । येषामप्सु सदस्कृतं तेथ्यः सर्पेश्यो नमः ।

जो सर्पादि ज्योतिर्मय दुलोक में अथवा सूर्य की किरणों में वास करते हैं, जो जल के अंदर अपना आश्रय बनाये हैं, ऐसे सभी सर्पों ( जीवों ) को हम नमन करते हैं ॥८ ॥

### ६३९. कृणुष्व पाजः प्रसिति न पृथ्वीं वाहि राजेवामवाँ२ इभेन। तृष्वीमनु प्रसिति द्रूणानोऽस्तासि विध्य रक्षसस्तपिष्ठैः ॥९॥

हे अग्निदेव ! आप शतुओं को दूर करने में सक्षम हैं । जिस प्रकार सशक्त राजा हाथियों पर सवार होकर राथसी वृत्ति के शतुओं पर हमला करते हैं, वैसे ही आप भी हमला करें । पश्चियों को पकड़ने वाले, विस्तृत आकार वाले, जाल के समान ही अपनी सामर्थ्य शक्ति का विस्तार करें तथा सुदृढ़ जाल द्वारा दुष्टों को विविध प्रकार के कष्ट देकर प्रताड़ित करें ॥९ ॥

# ६४०. तव भ्रमास ऽ आशुवा पतन्त्वनुस्पृश वृषता शोशुचानः। तपू छ ध्यग्ने जुह्वा पतङ्गानसन्दितो वि सुज विष्वगुल्काः ॥१०॥

वायु के सम्पर्क से कम्पायमान दुतगामी लपटों से प्रकाशित होने वाले हे अग्निदेव ! आप सन्ताप के योग्य असुरों को लपटों से भस्म करें ।आहुति प्रदान करने पर आप बढ़ी हुई ज्वालाओं के द्वारा असुरों का संहार करें ॥ ६४१. प्रति स्पशो वि सुज तूर्णितमों मवा पायुर्विशो अस्याऽ अदब्धः । यो नो दूरे अघश थ्रं सो यो अन्त्यग्ने मा किष्टे व्यथिरादधर्षीत् ॥११ ॥

हे अग्निदेव ! आप हमारे निकटस्य या दूरस्य जो भी शबु हैं, उन दोनों प्रकार के शबुओं को वश में करने के लिए अतिगतिशील सैनिकों को भेजें । हमारी सन्तानों को रक्षा करें । कोई भी हमें पीड़ा न पहुँचा सके ॥११ ॥ ६४२. उदग्ने तिष्ठ प्रत्या तनुष्य न्यमित्रौं २ ओषतात्तिमहेते । यो नो अराति थें समिधान चक्रे नीचा तं धश्यतसं न शुष्कम् ॥१२ ॥

है अग्निदेव ! आप जीवन्त होकर अपनी ज्वालाओं का विस्तार करें । उन तीव ज्वालाओं के प्रभाव से शतुओं को पूर्णतः भस्म कर दें । हे ज्योतिर्मय ! आप, इमारे जो वैरी दान में बाधक हैं, उन्हें सूखे वृक्ष को भस्म करने के समान ही सभूल भस्म करें ॥१२ ॥

# ६४३. ऊर्घ्वो भव प्रति विध्याध्यस्मदाविष्कृणुष्व दैव्यान्यग्ने । अव स्थिरा तनुहि यातुजूनां जामिमजामिं प्र मृणीहि शत्रून् । अग्नेष्ट्वा तेजसा सादयामि ॥१३ ॥

हे अग्निदेव ! आप ऊर्ध्वमामी ज्वालाओं से युक्त होकर हमारे शत्रुओं का पूर्णरूपेण सहार करें । देवत्व संवर्द्धक सत्कर्मों का सम्पादन करें । असुरों के सशक्त शस्त्रों को तेजहीन करें तथा प्रत्यक्ष या अप्रत्यक्ष शत्रुओं का विनाश करें । हे सुव ! अग्नि के तेज (प्रभाव) द्वारा हम आपको प्रतिष्ठित करते हैं ॥१३ ॥

६४४. अम्निर्मूर्धा दिवः ककुत्पतिः पृथिव्याऽ अयम् । अपार्थः रेतार्थः सि जिन्त्रति । इन्द्रस्य त्वौजसा सादद्यामि ॥१४ ॥ जो अग्निदेव घुलोक के ऊर्ध्व भाग के समान उत्रत हैं, धरती की पालन शक्ति से सम्पन्न, जल में विद्यमान पोषक तत्वों को बढ़ाते हैं । हे सुब !इन अग्निदेव के लिए इन्द्रदेव की सामर्थ्य से आपको प्रतिष्ठित करते हैं ॥१४ ॥ ६४५. भुवो यज्ञस्य रजस्छ नेता यत्रा नियुद्धिः सचसे शिवाभिः । दिवि मूर्धानं दिधवे स्वर्षा जिह्वामग्ने चकृषे हळावाहम् ॥१५ ॥

हे अग्निदेव ! आप जब अपनी ज्वालाओं रूपी जिद्धा को प्रकट करके हविष्यात्र ग्रहण करते हैं, तब यज्ञ (सत्कर्म) एवं उसकी फलश्रुति रूपी जल (प्राण-पर्जन्य) को प्रेरित करने वाले नायक होते हैं । (साथ ही आप) लोक कल्याण के लिए तीव गति से दिव्यलोक में सूर्य को धारण करते हैं ॥१५॥

६४६. युव्रासि घरुणास्तृता विश्वकर्मणा । मा त्वा समुद्र ऽ उद्वधीन्मा सुपर्णोऽव्यथमाना पृथिवी दृथ्र ह ।।१६ ।।

इसमें तथा आये के मंत्रों के साथ स्वयमातृष्णा नामक स्वाचाविक (धयुक्त (पोरस) फ्रवर विशेष की इंट को स्थापित किया जाता है। उसका निर्माण करने वाले मूल फ्टार्थ को लक्ष्य करके कहा गया है—

आप (पृथ्वी के रूप में) अखिल विश्व को धारण करती हैं। विश्वकर्मा द्वारा विस्तारित होकर सुदृढ़- सुस्थिर हैं।समुद्र आपको नष्ट न करे, वायु आपका अवरोधक न हो। आप व्यथित न होकर पृथ्वी को स्थिरता प्रदान करें।। ६४७. प्रजापतिष्ट्वा सादयत्वपां पृष्ठे समुद्रस्येमन्। व्यवस्वतीं प्रथस्वतीं प्रथस्व पृथिव्यसि।।१७॥

अपने प्रकटरूप से विस्तार करने वाली हे स्वयमातृष्णे ! आप प्रजापित द्वारा समुद्र के पृग्ठ भाग में स्थापित होकर, जल में व्यापक रूप से विस्तार को प्राप्त करें । पृथ्वी के अंश से विनिर्मित आप उसी की प्रतिरूप हैं ॥१७ ॥ ६४८. भूरिस भूमिरस्यदितिरिस विश्वधाया विश्वस्य भुवनस्य धर्ती । पृथिवीं यच्छ पृथिवीं दृश्ं ह पृथिवीं मा हिश्ं सी: ॥१८ ॥

भूमि की भौति सुख देने वाली हे स्वयमातृष्णे ! आप विश्व का पालन करने के कारण देवमाता अदिति हैं । अखिल विश्व के प्राणियों का पोषण करती हैं । आप पृथ्वों पर अनुमह करें, भू भाग को दृढ़ता प्रदान करें तथा इसे कभी भी पीड़ित न होने दे ॥१८ ॥

६४९. विश्वस्मै प्राणायापानाय व्यानायोदानाय प्रतिष्ठायै चरित्राय । अग्निष्ट्वाभि पातु मह्या स्वस्त्या छर्दिषा शन्तमेन तया देवतयाङ्गिरस्वद् श्रुवा सीद ॥१९॥

हे स्वयमातृष्णे !समस्त प्राण, अपान, व्यान और उदान नामक शरीरस्थ बायु की प्रतिष्ठा के लिए और सदाचरण की रक्षा के लिए यज्ञस्थल पर आपकी स्थापना करते हैं ।लोक हितकारी अग्निदेव शीतल-सुखद साधनों द्वारा आपकी रक्षा करें ।उस महान् दैवी अनुकम्मा से आप आंड्र्स के समान ही दृढ़ता एवं स्थिरता प्राप्त करें ॥१९॥

६५०. काण्डात्काण्डात्प्ररोहन्ती परुषः परुषस्परि । एवा नो दूर्वे प्र तनु सहस्रेण शतेन च॥

हे दूर्वा ! आप अनेक प्रन्थियों एवं मर्मस्थलों से (सभी ओर से) भली-भौति अंकुरित होती हैं, अत: (अपने समान ही) असंख्यों पुत्र-पौत्रों के रूप में हमारे वैभव को बढ़ायें ॥२०॥

६५१. या शतेन प्रतनोषि सहस्रेण विरोहसि । तस्यास्ते देवीष्टके विधेम हविषा वयम् ।

हे दिव्यगुण-सम्पन्न दूर्वे ! आप जो सैकड़ों शाखाओं और सहस्र अङ्कुरों से अंकुरित होती हैं । ऐसी आपके लिए हम हवि प्रदान करते हैं ॥२१ ॥

#### ६५२. यास्ते अग्ने सूर्ये रुचो दिवमातन्वन्ति रिश्मिभ: । ताभिनी अद्य सर्वाभी रुचे जनाय नस्कृधि ॥२२॥

हे अग्निदेव ! आपकी जो आभा सूर्यमण्डल में स्थित किरणों के रूप में हैं, उन सभी रश्मियों द्वारा हमें तथा हमारे पुत्र-पौत्रादि को तेजस्विता प्रदान करें ॥२२ ॥

६५३. या वो देवाः सूर्ये रुवो गोष्वश्चेषु या रुव : । इन्द्राग्नी ताभिः सर्वाभी रुवं नो धत्त बृहस्पते ॥२३॥

हे इन्द्राग्नी ! हे बृहस्पते ! हे देवजनो ! आपको जो आभा सूर्यमण्डल में सुशोधित है, जो पृष्टिप्रद दीप्तियाँ गौओं (पोषण देने में सक्षम) और अश्वो (बलशाली गतिशील) में स्थित है, उन समस्त दीप्तियों से सुशोधित होकर आप हमारे लिए आरोग्य और कान्ति प्रदान करें ॥२३॥

६५४. विराङ्ज्योतिरधारयत्स्वराङ्ज्योतिरधारयत् । प्रजापतिष्ट्वा सादयतु पृष्ठे पृथिव्या ज्योतिष्मतीम् । विश्वस्मै प्राणायापानाय व्यानाय विश्वं ज्योतिर्यच्छ । अग्निष्टेधिपतिस्तया देवतयाङ्गिरस्वद् युवा सीद ॥२४॥

विश्वन्योति को लह्य करके कहा गया है-

इस अति सुशोधित विराट्रूष लोक ने अग्निदेव को ज्योति को धारण किया । स्वयं ज्योतिर्मय दिव्य लोक ने ज्योतिरूप तेज को धारण किया । प्राण, अपान, व्यान आदि की ज्योति से प्रजापालक प्रजापति आपको पृथ्वी की पीठ पर विराजमान करें । आप सम्पूर्ण ज्योति प्रदान करें । ऑग्नदेव आपके अधीश्वर हैं । उन प्रख्यात देव के साथ सुस्थिर होकर आप अंगिरा के समान ही तेजस्थिता से सम्पन्न हों ॥२४ ॥

६५५. मधुश्च माधवश्च वासन्तिकावृत् अग्नेरन्तः श्लेषोसि कल्पेतां द्यावापृथिवी कल्पन्तामाप ऽ ओषययः कल्पन्तामग्नयः पृथङ् मम ज्यैष्ठ्याय सव्रताः । ये अग्नयः समनसोन्तरा द्यावापृथिवी इमे । वासन्तिकावृत् अभिकल्पमाना ऽ इन्द्रमिव देवा ऽ अभिसंविशन्तु तया देवतयाङ्गिरस्वद् धुवे सीदतम् ॥२५ ॥

इस पंत्र के साव इष्टकाओं- ईंटों को वेटिका पर स्वाप्ति करने की पान्यग रही है-

मधु (चैत्र), माधव (वैशाख) दोनों (मास) वसन्त ऋतु से सम्बन्धित हैं। ऋतुओं की तरह दोनों ईटें अग्नि के आधार रूप में स्थापित रहें।(कार्य के अनुरूप) अग्नि का चुनाव करने वाले हम याजकों के उत्कर्ष हेतु ये घुलोक और पृथिवी लोक परस्पर सहयोग करें। जल और ओषधियां हमें श्रेष्ठता प्रदान करने वालों हो।समान वतशील अनेक अग्नियाँ उत्कृष्टता से सहायता - कार्य करें। ज्ञावापृथिवों के बीच में इस समय समान मनयुक्त जो अग्नियाँ हैं, वे बसन्त ऋतु का सम्पादन करती हुई, इस (यज्ञ) कर्म के आश्रित हो। जिस प्रकार सभी देवशिक्तयाँ इन्द्रदेव का आश्रय ग्रहण करती हैं, उसी प्रकार (अग्नि) देवता के साथ आप अग्निय के समान सुस्थिर होकर स्थापित हो।। ६५६ अषाढासि सहमाना सहस्वाराती: सहस्व पृतनायत:। सहस्रवीर्यासि सा मा जिन्व।।

हे इष्टके ! आप स्वभाव से शतुओं को पराजित करने में समर्थ तथा शतुओं से अपराजित हो । आप शतुओं को पराभूत करें, संग्राम की कामना करने वाले शतुओं का पराभव करे । आप अत्यन्त पराक्रम से युक्त हों और हमें प्रसन्नता प्रदान करने वाली हों ॥२६ ॥

६५७. मधु वाता ऽ ऋतायते मधु क्षरन्ति सिन्धवः । पाध्वीर्नः सन्त्वोषधीः ॥२७ ॥

यज्ञकर्म करने वालों के लिए वायु एवं नदियाँ मधुर प्रवाह पैदा करें ।सभी ओषधियाँ मधुरता से सम्पन्न हो ॥

# ६५८. मधु नक्तमुतोषसो मधुमत्पार्थिव छं रजः । मधु द्वौरस्तु नः पिता ॥२८ ॥

पिता की तरह पोषणकर्ता दिव्य लोक हमारे लिए माधुर्य युक्त हो, मातृवत् रक्षक पृथिवी की रज भी मधु के समान आनन्दप्रद हो ॥२८ ॥

### ६५९. मधुमात्रो वनस्पतिर्मधुमाँ२ अस्तु सूर्यः । माध्वीर्गावो भवन्तु नः ॥२९ ॥

सम्पूर्ण वनस्पतियाँ हमारे लिए मधुरता (आग्रेग्य) प्रदायक हो । सूर्यदेव हमें अपने माधुर्य (प्राण ऊर्जा) से परिपुष्ट करें तथा गौएँ भी हमारे लिए अमृत स्वरूप मधुर दुग्धरस प्रदान करने में सक्षम हों ॥२९ ॥

# ६६०. अयां गम्भन्त्सीद मा त्वा सूर्योभिताप्सीन्माम्निवैश्वानरः । अच्छिन्नपत्राः प्रजा ऽ अनुवीक्षस्वानु त्वा दिव्या वृष्टिः सचताम् ॥३० ॥

यह मन कुर्म को सम्बोधन करता है। आचार्य पहीवर के अनुसार कुर्म प्रजावित एवं प्राप्त का पर्णय है—.

आप जल के भीतर गहन स्थल में एवं सूर्य मण्डल में स्थित हों, आपको वहाँ सूर्यदेव संतापित न करें। (सभी मनुष्यों के शरीरों में रहने वाली) वैश्वानर अग्नि भी आपको सन्तापित न कर पाए। प्रजा का आप अनवरत निरीक्षण करें तथा दिव्य वृष्टि आपका सदैव सहयोग करे ॥३०॥

# ६६१. त्रीन्समुद्रान्समस्पत् स्वर्गानपां पतिर्वृषधः इष्टकानाम् । पुरीषं वसानः सुकृतस्य लोके तत्र गच्छ यत्र पूर्वे परेताः ॥३१ ॥

( हे कूर्मरूप प्राण !) आप इष्टकाओं ( विश्व निर्माण में प्रयुक्त इकाइयों ) में शक्ति भरने में समर्थ हैं । आपने ही (भोग्य सामग्रीरूप) तीनों लोकों को और समुद्रों को संख्याप्त किया है । आप पशुओं को आव्छादित करते हुए उसी ओर प्रस्थान करें, जहाँ श्रेष्ठ कर्म करने वाले (बीव) पहले ही जा चुके हैं ॥३१ ॥

# ६६२. मही द्यौः पृथिवी च नऽ इमं यज्ञं मिमिक्षताम् । पिपृतां नो भरीमभि: ॥३२ । ।

अति विस्तारयुक्त पृथ्वी और ग्रुलोक हमारे इस यहकर्म को अपने-अपने अंशों द्वारा परिपूर्ण करें तथा भरण-पोषण करने वाली सामग्रियों ( सुख-साधनों ) से हम सभी को तृप्त करें । ।३२ ॥

# ६६३. विष्णोः कर्माणि पश्यत यतो व्रतानि पस्पशे । इन्द्रस्य युज्यः सखा ॥३३ ॥

है मनुष्यो ! सर्वव्यापी परमेश्वर के सृष्टि-रचना पालन और संहाररूप कर्मों को देखो, जिससे उन्होंने सभी वतयुक्त नियम-अनुशासनों को विनिर्मित किया है। जीवात्मा (इन्द्र) के सर्वश्रेष्ठ सखा वे सर्वशक्तिमान् परमेश्वर ही हैं ॥३३॥

#### ६६४. धुवासि धरुणेतो जज्ञे प्रथममेश्यो योनिश्यो अधि जातवेदाः। स गायत्र्या त्रिष्टुभानुष्टुभा च देवेश्यो हव्यं वहतु प्रजानन् ॥३४॥

हे उखे !(अग्नि रखने वाला पात्र) आप हवि की धारण क्षमता से युक्त और सुस्थिर हैं । विश्व के सभी पदार्थी के ज्ञान से सम्पन्न जातवेद अग्निदेव सर्वप्रधम आपके यहाँ इन उत्पत्ति स्थानों में प्रादुर्भृत हुए । वे प्रख्यात अग्निदेव अपने कर्म से, उचित ढंग से परिचित गायत्री, त्रिष्टुप् और अनुष्टुप् खन्दों के माध्यम से प्रदत्त आहुतियों द्वारा देवताओं के यहाँ हविष्यात्र को पहुँचाएँ ॥३४ ॥

६६५. इवे राये रमस्य सहसे द्युम्नऽ कर्जे अपत्याय । सम्राडसि स्वराडसि सारस्वतौ त्वोत्सौ प्रावताम् ॥३५॥ हे उखे ! आप अत्र, धन, बल, यश, दुग्धादि रस और पुत्र-पौत्रादि प्रदान करने के निमित्त **यहाँ चिरकाल** पर्यन्त प्रसन्नतापूर्वक रमण करें । आप भूमि को उचित ढंग से प्रकाशित करने से सम्राट् हैं और स्वयं प्रकाशित होने से स्वराट् हैं । सरस्वती से सम्बन्धित मन और वाणी आपको पालनशक्ति से युक्त करें ॥३५ ॥

# ६६६. अग्ने युक्ष्वा हि ये तवाश्वासो देव साधवः । अरं वहन्ति मन्यवे ॥३६ ॥

हे दिव्य लक्षणों से युक्त अग्ने !आपके जो गतिशील अध आपको शीधता से यज्ञार्थ ले जाने में सक्षम हैं, ऐसे अश्वों को निश्चयपूर्वक आप रच में नियोजित करें ॥३६ ॥

# ६६७. युक्ष्वा हि देवहूतमाँ२ अश्वाँ२ अग्ने रथीरिव । नि होता पूर्व्यः सदः ॥३७ ॥

हे अग्ने ! आप देवों का आवाहन करने वाले अश्वों को निश्चय ही रथवाहक के समान शीघ ही रथ में नियोजित करें । सर्वप्रथम (प्राचीन) हविदाता होने से आप हमारे इस यज्ञानुष्टान — यज्ञस्थल में विराजित हों ।

### ६६८. सम्यक् स्रवन्ति सरितो न बेनाऽ अन्तर्हदा मनसा पूथमानाः । घृतस्य धाराऽ अभि चाकशीमि हिरण्ययो वेतसो मध्ये अग्नेः ॥३८ ॥

उद्गम से प्रवाहित होने वाली नदियों की धारा के समान अन्तर्हदय एवं मन से पवित्र होकर हमारी वाणियाँ ( यजीय मन्त्रों ) के रूप में प्रवाहित होती हैं । ( हम उन्हें ) स्वर्णिम प्रकाश-युक्त यज्ञाग्नि को प्रभावपूर्ण बनाने में धी की धाराओं की तरह (प्रभावकारों) देखते हैं ॥३८ ॥

# ६६९. ऋचे त्वा रुचे त्वा भासे त्वा ज्योतिषे त्वा। अभूदिदं विश्वस्य भुवनस्य वाजिनमग्नेवैंश्वानरस्य च ॥३९॥

सत्य, ज्ञान, प्रकाश, विशिष्ट ज्ञान और तेजस्विता प्राप्ति के लिए हम आपका आश्रय ग्रहण करते हैं । आपकी कृपा से इस प्राणिसमूह (आश्रित लोग) तथा सभी मानवों में स्थित वैश्वानर (प्राणाग्नि) के वचन ( संकेतों ) को समझने में हम समर्थ हुए हैं ॥३९ ॥

# ६७०.अग्निज्योतिषा ज्योतिष्मान् रुक्मो वर्चसा वर्चस्वान् । सहस्रदाऽअसि सहस्राय त्वा ॥

हे तेजस्विन् ! आप ज्योति से प्रकाशित होने से अग्निस्वरूप हैं, तेज से तेजवान् होने से 'स्वम' अर्थात् सुवर्ण के सदृश हैं । आप ही असंख्य वैषव-सम्पदा को प्रदान करने वाले हैं, प्रबुर ऐश्वर्य और ज्ञान के संरक्षण एवं अर्जन हेतु हम आपकी उपासना करते हैं ॥४० ॥

# ६७१. आदित्यं गर्भं पयसा समङ्ग्घि सहस्रस्य प्रतिमां विश्वरूपम् । परि वृङ्गिघ हरसा माभि मध्ये स्थाः शतायुषं कृणुहि चीयमानः ॥४१ ॥

देव शक्तियों के उत्पादन स्थल व पशुओं के भरण-पोषण की शक्ति से सम्पन्न हजारों स्वरूप वाले और विश्व-प्रकाशक अग्निदेव को दुग्धादि से अभिषिक्त करें तथा प्रदोप्त तेजस्विता से सभी रोगों को विनष्ट करें । वे (अग्निदेव) संवर्द्धित होकर यजमान को शतायु बनाएँ एवं अहद्भार से दूर रखें ॥४१ ॥

# ६७२. वातस्य जूतिं वरुणस्य नाभिमश्चं जज्ञानछंसरिरस्य मध्ये। शिशुं नदीनाछंहरिमद्रिबुध्नमग्ने मा हिछंसीः परमे व्योमन् ॥४२॥

हे अग्निदेव ! वायु के प्रिय, वरुणदेव के नाभिरूप, जल-प्रवाहों के मध्य रहने वाले, नदियों के शिशुरूप, हरित (हरिताभ या गतिमान्), विस्तृत आकाश में समाविष्ट, पर्वतों के मूल कारण या पर्वतों परअपनी गति के चिह्न बना देने वाले इस अश्व (प्रकृति में संव्याप्त पर्यावरण का संतुलन बनाये रखने वाले जल) को आप नष्ट न करें ॥४२ (जल के संयोग से ही हरीतिमा विकसित होती हैं, इसलिए उसे हरिताभ कहा गया है। वायुमण्डल के साथ पुले जल के कारण ही आकाल नीला दिखाई देता है। पृथ्वी पिण्डों को वाँच कर रखने की क्षमता भी जल में है तथा अपने प्रवाह के चिह्न भी वह बना देता है। इस प्रकार जलस्वी अब को दिये गये सभी विजेषण विज्ञान-सम्मत हैं।)

#### ६७३. अजस्त्रमिन्दुमरुषं भुरण्युमग्निमीडे पूर्वचित्ति नमोभिः । स पर्वभिर्ऋतुशः कल्पमानो गां मा हिथ्थसीरदितिं विराजम् ॥४३ ॥

अविनाशी, ऐश्वर्य सम्पन्न, उत्तेजना से रहित, पूर्व ऋषियों द्वारा ग्रहण योग्य, अन्न द्वारा सबके पोषणकर्ता अग्निदेव की हम स्तुति करते हैं। वे ख्याति प्राप्त अग्निदेव अमावस्या आदि पर्वों से प्रत्येक ऋतु के अनुकूल कर्मों को सम्पादित करें तथा दुग्धादि देने में सक्षम अदिति (देवताओं की माता) के समान गौ (पोषण क्षमता से सम्पन्न प्रकृति व्यवस्था) को नष्ट न करें ॥४३॥

### ६७४. वरूत्रीं त्वष्टुर्वरुणस्य नाभिमविं जज्ञानार्थःरजसः परस्पात् । महीथं साहस्रीमसुरस्य मायामग्ने मा हिथंऽसीः परमे व्योमन् ॥४४॥

हे अग्निदेव ! आप उत्तम आकाश में स्थापित, विभिन्न रूपों का निर्माण करने वाली, वरुण के नाभिस्वरूप, रक्षणयोग्य, परम उच्च लोक से उत्पन्न हुई महिमामयी, असंख्यों को कल्याणकारक, प्राणियों की संरक्षक 'अवि' को विनष्ट न करें ॥४४ ॥

| अवि भेड़ को भी कहते हैं और रक्षण क्षमता को भी । प्रकृति की रक्षण क्षमता(पर्यावरण) को अपने के प्रदूषण परक प्रयोगों से नष्ट न करने का संकेत है । आयुनिक विकास यह भून कर चुका है, अर्जा के ऐसे प्रयोग किये है, जिनसे उपग्र प्रदूषण ने पर्यावरण के रक्षा कवव (ओओन कवव आदि) को खंडित किया है ।)

### ६७५. यो अग्निरग्नेरध्यजायत शोकात्पृथिव्याऽ उत वा दिवस्परि । येन प्रजा विश्वकर्मा जजान तमग्ने हेड: परि ते वृणक्तु ॥४५ ॥

विराट् अग्नि से उत्पन्न अग्निदेव, प्रजापति के संताप (अभाव दूर करने की पीड़ा) से उत्पन्न हुए , जो दिव्य लोक व पृथ्वी को स्वतंज से प्रकाशमान करते हैं । स्रष्टा ने जिससे सृष्टि की रचना की-ऐसे हे अग्निदेव ! याजक कभी आपके क्रोध से पीड़ित न हों ॥४५ ॥

### ६७६. चित्रं देवानामुदगादनीकं चक्षुर्मित्रस्य वरुणस्याग्नेः। आप्रा द्यावापृथिवी अन्तरिक्षथ्ंः सूर्यं ऽ आत्मा जगतस्तस्थुच्छ ॥४६॥

दिव्य रशिमयों के रूप में अद्भुत शक्तियों से युक्त, मित्र, वरूण और अग्नि के नेत्ररूप तेजस्वी सूर्यदेव दिव्यलोक, पृथियों और अन्तरिक्ष तीनों लोकों को प्रकाशित कर रहे हैं। वे सूर्यदेव जड़ और चेतन जगत् की आत्मा (चेतना) रूप में उदित हुए हैं ॥४६ ॥

[सूर्य से ही पृथ्विती पर जीवन होने के कारण इन्हें जगत् की आत्या कहा गया है ।]

६७७. इमं मा हिथ्छं सीर्द्विपादं पशुथ्धं सहस्राक्षो मेघाय चीयमानः । मयुं पशुं मेधमग्ने जुषस्व तेन चिन्वानस्तन्वो निषीद । मयुं ते शुगृच्छतु यं द्विष्मस्तं ते शुगृच्छतु ॥४७॥

यज्ञ हेतु प्रकट किये गये हे अग्निदेव ! आप मनुष्यों और पशुओं को पीड़ित न करें । आप हजारों नेत्रों से युक्त हों । हमारे लिए पौध्दिक अन्न एवं पशुओं को संवर्धित करें । वैभव को प्राप्त कर हम सुखी-समृद्ध जीवन विएँ । आपका संतापकारी क्रोध, हिंसक पशुओं को एवं जिनसे हम विद्रेष करते हैं, उन्हें ही पीड़ित करे ॥४७ ॥ ६७८. इमं मा हिछं सीरेकशफं पशुं कनिक्रदं वाजिनं वाजिनेषु । गौरमारण्यमनु ते दिशामि तेन चिन्वानस्तन्वो निषीद । गौरं ते शुगुच्छतु यं द्विष्मस्तं ते शुगुच्छतु ॥४८ ॥

हे अग्निदेव ! आप हिन-हिन शब्द द्वारा स्फूर्ति को व्यक्त करने वाले अतिगतिशील अश्वी को पीड़ित न करें । हानिकारक जंगली पशुओं को पीड़ित करते हुए अपने ज्वालारूपी शरीर को संवर्धित करें । आपका संताप खेती को हानि पहुँचाने वाले पशुओं को और जिनके प्रति हमारी प्रीति नहीं है, उन्हें पीड़ित करे ॥४८ ॥

६७९. इमथ्ं साहस्रथं शतघारमुत्सं व्यच्यमानथंसरिरस्य मध्ये। घृतं दुहानामदितिं जनायाग्ने मा हिथंसी: परमे व्योमन्। गवयमारण्यमनु ते दिशामि तेन चिन्वानस्तन्वो निषीद। गवयं ते शुगृच्छतु यं द्विष्मस्तं ते शुगृच्छतु ॥४९॥

है अग्निदेव ! सैकड़ों- हजारों धाराओं की स्नोत, लोकों के मध्य घी (तेजस् अथवा दूध का सारतत्व) उत्पन्न करने वाली, परमव्योम (व्यापक आकाश अथवा श्रेष्ट स्थान) में स्थित, यह जो अदिति (दो भागों में न काटने योग्य- गाय) हैं, इसे हिंसित न करें । जंगल में रहने वाले गवय आदि पशुओं (खेती को हानि पहुँचाने वाली नील गाय आदि) की ओर आपको निर्देशित किया जाता है । अपनी ज्वालाओं को बढ़ाते हुए आप उनके साथ रहें । जिनसे हम द्वेष करते हैं, ऐसे गवय पशुओं पर आपका क्रोध प्रकट हो ॥४९ ॥

[ यह मंत्र हि-आर्थिक है— (१) योषण प्रदान करने वाली 'गाय' आदि पर नहीं, हानिकारक पशुओं पर अग्नि का छोध प्रकट हो।(२) लोकों को हआरों धाराओं में पोषण प्रदान करने वालों प्रकृति को अग्नि के विशिष्ट प्रयोग नष्ट न करें, असन्तुलन पैदा करने वाले तन्त्रों तक ही उनका प्रकोध सीमित रहे।]

६८०.इममूर्णायुं वरुणस्य नाभि त्वचं पशूनां द्विपदां चतुष्पदाम्। त्वष्टुः प्रजानां प्रथमं जनित्रमग्ने मा हि<sup>छं</sup>सीः परमे व्योमन्। उष्ट्रमारण्यमनु ते दिशामि तेन चिन्वानस्तन्वो निषीद्। उष्ट्रं ते शुगृच्छतु यं द्विष्मस्तं ते शुगृच्छतु ॥५०॥

भेड़ की उस के छन्ने में सोमरस छानते हुए इस पंत्र को कहे जाने की परन्यरा है। पृथ्वी के चारों और एक प्राकृतिक रक्षा आवरण (आयनोस्कियर) है, जो छन्ने के रूप में जंतरित के हानिकारक उपकर्णों (सब-पार्टिकिस्स) को प्रविद्य न होने देकर जीवों की रक्षा करता है। उसकी रक्षा का संकेत इस मंत्र में है—

है अग्ने ! इस परम व्योम (विशाल आकाश- अथवा श्रेग्ट स्थल) में— सृष्टि में सबसे पहले उत्पन्न, बरूण (जल) की नाभि (उत्पत्तिस्थल) रूप, त्वचा को तरह चौपायों एवं दोपायों (सभी प्राणियों) को रक्षा करने वाली, इस कनयुक्त ( भेड अथवा प्रकृति की रक्षण क्षमता) को आप हिसित न करें । आपको जंगली कँटों की ओर निर्देशित किया जाता है । उनके साथ विस्तार पाकर आप सुख मानें । जिनसे हम द्वेष रखते हैं, ऐसे (बेडील- अनुपजाक क्षेत्र में रहने के इच्छुक) कँट आदि पशुओं पर आपका कोप प्रकट हो ॥५०॥

६८१. अजो ह्यग्नेरजनिष्ट शोकात्सो अपश्यज्जनितारमग्रे । तेन देवा देवतामग्रमायँस्तेन रोहमायन्नुप मेध्यासः । शरभमारण्यमनु ते दिशामि तेन चिन्वानस्तन्वो निषीद । शरभं ते शुगृच्छतु यं द्विष्मस्तं ते शुगृच्छतु ॥५१॥

यह अज (बकरा अथवा अजन्मा- शाश्चत तेज) परमेश्वर की तेजस्विता से सम्पन्न हुआ है । उसी से वह (जीव) विश्व के रचियता का साक्षात्कार करने में सक्षम हुआ है, उसी के द्वारा देवता श्रेष्ठ देवत्व के परम पद को प्राप्त करते हैं और उसी की सामर्थ्य-शक्ति से याजकगण स्वर्ग के सुख को प्राप्त करते हैं । हे अग्निदेव ! आपको हम जंगली शरभ (हिंसक पश्) की और प्रेरित करते हैं, आपका क्रोध शरभ आदि पशुओं की ओर हो और जिनसे हम प्रीतिरहित हैं, उन्हें आपकी ज्वालाएँ संतप्त करें ॥५१ ॥

६८२. त्वं यविष्ठ दाशुषो नृं: पाहि शृणुधी गिर: । रक्षा तोकमुतत्मना ॥५२॥

हे तरुणतम अग्निदेव ! आप हमारे द्वारा की जा रही स्तुतियों का श्रवण करें । यह में आहुति देने वाले यजमानों का संरक्षण करें तथा उनके पुत्र-पौत्रादि का भी रक्षण करें ॥५२ ॥ यहाँ से आने की कप्षिकाएँ इष्टका- इंटों को स्वापित करने के संदर्भ में हैं । इष्टकाओं के माध्यम से चेतनायुक्त विभिन्न इकाइमों को सभी उपयुक्त स्वलों पर स्वापित करने का भाव प्रकट किया गया है—

६८३. अपां त्वेमन्त्सादयाम्यपां त्वोद्यन्त्सादयाम्यपां त्वा भस्मन्त्सादयाम्यपां त्वा ज्योतिषि सादयाम्यपां त्वायने सादयाम्यपांवे त्वा सदने सादयाम्यपां त्वा पार्थिस सादयामि। गायत्रेण त्वा छन्दसा सादयामि त्रष्टुभेन त्वा छन्दसा सादयामि जागतेन त्वा छन्दसा सादयामि जागतेन त्वा छन्दसा सादयामि ।।५३।।

हे (अपस्या नामक) इष्टके ! आपको हम जल के स्थान में प्रतिष्ठित करते हैं, आपको ओषधियों में स्थापित करते हैं, विद्युत ज्योति में स्थापित करते हैं, वाणी के स्थान में स्थापित करते हैं । आपको नथु स्थान में, श्रोत स्थान में, दिव्यलोक में, अन्तरिक्षलोक में, समुद्र में, सिकता में एवं अब में स्थापित करते हैं । आपको गायत्री छन्द से, त्रिष्टुप् छन्द से, जगती छन्द से, अनुष्टुप् और पंक्ति छन्द से स्थापित करते हैं, अर्थात् इन सभी स्थानों पर आपको स्थापना करते हैं ॥५३ ॥

६८४. अयं पुरो भुवस्तस्य प्राणो भौवायनो वसन्तः प्राणायनो गायत्री वासन्ती गायत्र्ये गायत्रं गायत्रादुपार्थः शुरुपार्थः शोस्त्रिवृत् त्रिवृतो रथन्तरं वसिष्ठ ऽ ऋषिः प्रजापतिगृहीतया त्वया प्राणं गृहणामि प्रजाभ्यः ॥५४॥

है इष्टके ! ये अग्निदेव सर्वप्रथम उत्पन्न होने से प्राजकाप में स्थित हैं । यह प्राण भुवनात्मक अग्नि से उत्पन्न होने से प्राणकाप में स्थित है । ये प्राण भुवनात्मक अग्नि से उत्पन्न होने के कारण 'भीवायन' नाम से जाने जाते हैं । इन भीवायन के निमित्त इष्टका को प्रतिष्ठित करते हैं । प्राण से उत्पन्न होने वाले वसन्त ऋतु हैं । वसन्त से गायत्री, गायत्री से गायत्र-साम, गायत्र साम से उपाशु नामक प्राण उत्पन्न हुए । उपांशु प्राण से त्रिवृत् नामक स्तोम, त्रिवृत् स्तोम से रथन्तर साम उत्पन्न हुए । इन सभी के प्रवर्तक और द्रष्टा सभी प्राणों में प्रधान रूप से विद्यमान ऋषि वसिष्ठ हुए हैं । इन सभी देव शक्तियों के निमित्त इष्टका प्रतिष्ठित करते हैं । हे चितिशक्ति ! प्रजापालक द्वारा गृहीत (विनिर्मित) आपके सहयोग से प्रजाओं के लिए आरोग्यप्रद प्राण को हम ग्रहण करते हैं, अर्थात् सबके दीर्घायुष्य की कामना करते हैं ॥५४॥

६८५. अयं दक्षिणा विश्वकर्मा तस्य मनो वैश्वकर्मणं ग्रीष्मो मानसस्बिष्टुब्ग्रैब्मी त्रिष्टुमः स्वारधं स्वारादन्तर्यामोन्तर्यामात्पञ्चदशः पञ्चदशाद् बृहद् भरद्वाज ऽ ऋषिः प्रजापतिगृहीतया त्वया मनो गृहणामि प्रजाध्यः ॥५५॥

विश्वकर्मी नाम से प्रख्यात ये इष्टका दक्षिण-दिशा में प्रस्थापित होती हैं। वायु देवता का मनन कर हम इष्टका को स्थापित करते हैं। मन उन विश्वकर्मी से उत्पन्न हुआ, मन से प्रीष्म ऋतु उत्पन्न हुई, सूर्य के प्रखर ताप से युक्त प्रीष्म ऋतु के मानस् तेज से विष्टुप उत्पन्न हुए, विष्टुप उत्पन्न हुए कि स्वार साम प्रकट हुए, स्वार साम से अन्तर्याम प्रह उत्पन्न हुए, अन्तर्याम से पञ्चदश स्तोम प्रकट हुए, पञ्चदश स्तोम से बृहत्साम उत्पन्न हुए, उसके द्रष्टा और सञ्चालक स्वयं प्राण के सदश भरद्वाज ऋषि हैं। इन समस्त दिव्यशक्ति धाराओं का मनन करते हुए हम इष्टका की स्थापना करते हैं। हे इष्टके ! प्रजापति द्वारा ग्रहण की हुई (विनिर्मित) आपके सहयोग से हम सब प्रजाओं के लिए मन को धारण करते हैं अर्थात् सबके मनोबल की कामना करते हैं ॥५५॥

६८६. अयं पश्चाद्विश्वव्यचास्तस्य चक्षुर्वेश्वव्यचसं वर्षाश्चाश्चायो जगती वार्षी जगत्या ऽ ऋक्सममृक्समाच्छुकः शुक्रात्सप्तदशः सप्तदशाद्वैरूपं जमदग्निर्ऋषः प्रजापतिगृहीतया त्वया चक्षुर्गृहणामि प्रजाभ्यः ॥५६॥

विश्वव्यचा (सूर्य) नाम से प्रख्यात ये (इष्टका) पश्चिम दिशा में स्थापित होतो है, इनका (सूर्य का) मनन करते हुए इष्टका को प्रतिष्ठित करते हैं । उस विश्वव्यचा सूर्यदेव से नेत्र उत्पन्न हुए (परमेश्वर के चक्षु सूर्य हैं) , वर्षा ऋतु नेत्रों से प्रकट होती है, वर्षाऋतु से जगती छन्द से प्रकट होती है, वर्षाऋतु से अकट होती हैं), जगती छन्द से ऋक्-साम का प्रादुर्भाव हुआ, ऋक्साम से शुक्रग्रह की उत्पत्ति हुई, शुक्र ग्रह से सप्तदश स्तोम उत्पन्न हुए, सप्तदश स्तोम से वैरूप साम अर्थात् विविध जीवसृष्टि का प्रादुर्भाव हुआ, वैरूप नानाविध जीव-जन्तुओं की रक्षा करने वाले चश्च—सूर्य के द्रष्टा जमदिन्न ऋषि हैं । इन समस्त देवताओं का मनन करते हुए हम इष्टका की स्थापना करते हैं । हे इष्टके । प्रजापति द्वारा गृहोत (विनर्मित) आपके सहयोग से प्रजाओं के लिए हम नेत्र को धारण करते हैं अर्थात् सबके दूरदर्शी विवेक की कामना करते हैं ॥५६ ॥

६८७. इदमुत्तरात् स्वस्तस्य श्लोत्रश्ंशावैशंशरच्छ्रौत्र्यनुष्टुप् शारद्यनुष्टुभऽ ऐड मैडान्मन्थी मन्थिन ऽएकविशंश ऽ एकविशंश्राद्वैराजं विश्वामित्रऽ ऋषिः प्रजापतिगृहीतया त्वया श्लोत्रं गृहणामि प्रजाभ्यः ॥५७॥

उत्तर दिशा की ओर स्थित, स्वर्गलोक से सम्बन्धित श्रोत्र उस प्रजापित के प्रमुख मुख-साधन स्वरूप हैं। उसका मनन करके इष्टका को स्थापित करते हैं। श्रोत्र से शरद कतु का प्रादुर्भाव होता है, शरद कतु से अनुष्टुप् छन्द उत्पन्न हुए, अनुष्टुप् छन्द से एडसाम की उत्पत्ति हुई, एडसाम से मन्थी ग्रह उत्पन्न हुए, मन्थीग्रह से यज्ञ में एकविंश स्तोम की उत्पत्ति होती है, एकविंश स्तोम से वैराज साम का प्रादुर्भाव हुआ। इन सबके द्रष्टा ऋषि विश्वामित्र है। इन समस्त दिव्य शक्तियों का मनन करते हुए इष्टका का स्थापन करते हैं। हे इष्टके! प्रजापित द्वारा गृहीत (विनर्मित) आपकी सहायता से प्रजाओं के लिए हम श्रोत्र को ग्रहण करते हैं अर्थात् सबके दूरश्रवण (युगानुरूप कर्तव्यवोध) की कामना करते हैं।।५७॥

६८८. इयमुपरि मितस्तस्यै वाङ्मात्या हेमन्तो वाच्यः पङ्क्तिहॅमन्ती पङ्क्त्यै निधनवित्रधनवत ऽ आग्रयण ऽ आग्रयणात् त्रिणवत्रयस्त्रि छंशौ त्रिणवत्रयस्तिछं शाभ्याछं शाक्वररैवते विश्वकर्म ऽ ऋषिः प्रजापतिगृहीतया त्वया वाचं गृहणामि प्रजाभ्यो लोकं ताऽ इन्द्रम् ॥५८॥

सर्वोच्च भाग पर चन्द्रमारूपी मति विराजमान है। उसका मनन करते हुए इष्टका स्थापित करते हैं। उस प्रज्ञा बुद्धि से वाणी का प्रादुर्भाव हुआ, उस वाणी से हेमन्त ऋतु की उत्पत्ति हुई, हेमन्त ऋतु से (हेमन्त्री) पंक्ति छन्द उत्पत्र हुआ। पंक्ति छन्द से निधनवत् साम प्रकट हुए, निधनवत् साम से आग्रयण ग्रह की उत्पत्ति हुई, आग्रयण ग्रह से त्रिणव और त्रयस्त्रिंश दोनों स्तोम उत्पत्र होते हैं, त्रिणव और त्रयस्त्रिंश दोनों स्तोमों से शाक्वर और रैवत नामक साम प्रादुर्भूत होते हैं, इन सबके द्रष्टा विश्वकर्मा ऋषि हैं। इन सभी शक्तियों का मनन करते हुए इष्टका की स्थापना करते हैं। हे इष्टके ! प्रजापति द्वारा ग्रहण की हुई (विनिर्मित) आपके सहयोग से प्रजाओं के लिए वाणी को ग्रहण करते हैं अर्थात् सबके श्रेष्ट वकृत्व शक्ति की कामना करते हैं। हे समस्त इष्टकाओं! आप समस्त (छिद्रों) लोकों को सम्पूर्ण करें, आपके लिए समस्त प्रजा स्तोम गान करते हुए इन्द्रदेव का आवाहन कस्ती है।।५८।।

## -ऋषि, देवता, छन्द-विवरण-

ऋषि— अवत्सार १, ३ । गृत्समद २ । हिरण्यगर्भ ४ । देवश्रवा ५-८ । देवा, वामदेव १-१३ । विरूप १४, ३७-४५, ४७-५१ । त्रिशिरा १५-१९ । अग्नि २०, २१ । इन्द्राग्नी २२-२५ । सविता अथवा देवा २६ । गोतम २७-३१,३४,३५ । मेथातिथि ३२-३३ । भरद्वाज ३६ । कृत्स ऑगिरस ४६ । उशना काल्य ५२-५८ ।

देवता— अग्नि १, ९-१३, १५, २२, २३, ३६, ३७, ४१-४५, ४७-५२ ।पुष्करपर्ण २ । आदित्य ३, ५ । कः ४ । सर्पसमृत ६-८ । अग्नि , इन्द्र १४ । स्वयमातृष्णा १६-१९ । दूर्वा-इष्टका २०, २१ । अयंलोक, असौ लोक, विश्वज्योति २४ । ऋतु २५ । इष्टका २६, ५३ । विश्वदेवा २७-२९ । कूर्म ३०, ३१ । द्यावा-पृथिवी ३२ । विष्णु ३३ । उषा ३४-३५ । सिमोक्त ३८ । हिरण्यशकत ३९, ४० । सूर्य ४६ । प्राणभृत् ५४-५८ ।

छन्द— आची पंक्ति १ । विराद् त्रिष्टुप् २ ।निवृत् आधी त्रिष्टुप् ३,५,१५ । आधी त्रिष्टुप् ४ । भुरिक् त्रिष्टाक् ६ । अनुष्टुप् ७, १७, २०, २३ । निवृत् अनुष्टुप् ८, २१, २६ । भुरिक् पंक्ति ९, १० । निवृत् त्रिष्टुप् ११, ४२-४४, ४६ । भुरिक् आधी पंक्ति १२ । निवृत् आधी अतिवगतो १३ । भुरिक् अनुष्टुप् १४, २२ । स्वराद् आधी अनुष्टुप् १६ । प्रस्तार पंक्ति १८ । भुरिक् अतिवगतो १९ । निवृत् धृति २४ । भुरिक् अतिवगतो, भुरिक् ब्राह्मी वृहती २५ । निवृत् गायत्री २७, २९, ३३, ३६, ३७, ५२ । गायत्री २८, ३२ । आधी पंक्ति ३० । त्रिष्टुप् ३१, ३८, ४१, ४५ । भुरिक् त्रिष्टुप् ३४ । निवृत् बृहती ३५, ३९ । निवृत् त्रिष्टाक् ४० । विराद् ब्राह्मी पंक्ति ४७ । निवृत् ब्राह्मी पंक्ति ४८ । कृति ४९ । भुरिक् कृति ५०, ५१ । भुरिक् ब्राह्मी पंक्ति, ब्राह्मी जगती, निवृत् ब्राह्मी पंक्ति ५३ । स्वराद ब्राह्मी जगती ५४ । निवृत् अतिधृति ५५, ५६ । स्वराद् ब्राह्मी त्रिष्टुप् ५७ । विराद् आकृति ५८ ।

## ।।इति त्रयोदशोऽध्यायः ॥



# ॥ अथ चतुर्दशोऽध्याय:॥

[ इस अध्याय की २७ कष्डिकाएँ तथा पन्द्रहवें अध्याय की अनेक कष्डिकाएँ इष्टकाओं को लक्ष्य करके कही गयी हैं। पज्ञजाला की वेदिकाओं के लिए इष्टकाएँ स्वापित करते हुए इनके उच्चारण करने की परम्परा रही है; किन्तु ऋषियों की दृष्टि वड़ी व्यापक रही है। सृष्टि सरवना की सभी मृतमृत इकाइयों को उन्होंने 'इष्टका' कहा है। इष्ट-प्रयोजन के लिए जो अभीष्ट है, वह 'इष्टका' है। अब, अस्थि, दिन-सन, ऋतुओं आदि सभी को 'इष्टका' कहा गया है। विशेष संदर्भ के लिए भूमिका देखी जा सकती है; यहाँ मंत्रों के भाव समझने के लिए उक्त व्यापक अर्व को ब्यान में रखा जाना आवश्यक है।]

६८९. धुवक्षितिर्धुवयोनिर्धुवासि धुवं योनिमासीद साधुया। उख्यस्य केतुं प्रथमं जुषाणाश्विनाध्वर्यू सादयतामिह त्वा ॥१ ॥

हे इष्टके ! आप स्थिर निवास, स्थिर स्वभाव और अविचल स्वरूप से युक्त हैं । आप अग्निदेव के प्रथम ध्वज (ज्वाला) के रूप का सेवन करती हुई सुस्थिर हो और अविचल श्रेष्ठ स्थान अन्तरिक्ष को प्राप्त हों । आप देवताओं के अध्वर्यु अश्विनीकुमारों द्वारा इस उत्तम स्थल में प्रतिष्ठित हो ॥१ ॥

६९०. कुलायिनी घृतवती पुरन्धिः स्योने सीद सदने पृथिव्याः । अभि त्वा रुद्रा वसवो गृणन्त्विमा ब्रह्म पीपिहि सौभगायाश्विनाध्वर्यू सादयतामिह त्वा ॥२ ॥

हे इष्टके !आप निवास-योग्य घर से युक्त होकर पौष्टिक चृतादि पदार्थों से सम्पन्न बनकर, पुर को धारण करने वाली पृथ्वी के सुखपद गृह में विराजे ।ठद्र एवं वसुगण आपको स्तुतियों करें ।इन मंत्रों को आप अपने सौभाग्य के संवर्द्धन हेतु सुरक्षित करें ।दोनों अश्विनीकुमार अध्वर्षुरूप में आपको इस यहस्थल में विराजमान करें ॥२ ॥ ६९१. स्वैर्दक्षैर्दक्षपितेह सीद देवानार्थ्यसुम्ने बृहते रणाय । पितेवैधि सूनवऽ आ सुशेवा स्वावेशा तन्वा सं विशस्वाधिनाध्वर्ष सादयतामिह त्वा ॥३ ॥

शक्ति संरक्षक हे इष्टके ! देव शक्तियों के सुख-संवर्द्धन हेतु आप वहाँ द्वितीय चिति के स्थान पर स्थिर होकर सबका कल्याण करें । पुत्र के सुखो जीवन की कामना करने वाले पिता की भाँति आप भी प्रयासरत रहें । दोनों अश्विनीकुमार आपको यहाँ प्रतिष्ठापित करें ॥३ ॥

६९२. पृथिव्याः पुरीषमस्यप्सो नाम तां त्वा विश्वे अभिगृणन्तु देवाः । स्तोमपृष्ठा घृतवतीह सीद प्रजावदस्मे द्रविणायजस्वाश्विनाध्वर्यु सादयतामिह त्वा ॥४॥

पृथ्वी की प्रथम चिति को पूर्ण करने वाली हे इष्टके ! आप जल से उत्पन्न हैं। समस्त देवशक्तियाँ सभी तरफ से आपकी स्तुति करें। आप स्तुतियों के अभिन्नाय को जानते हुए हक्षि-रूप-वृत से तृप्त होकर यहाँ विराजमान हों। हमें पुत्र-पौत्रादि के साथ समृद्ध वैभव प्रदान करें। देवतओं के अध्वर्यु अश्विनीकुमार इस स्थान पर आपको विराजमान करें ॥४॥

६९३. अदित्यास्त्वा पृष्ठे सादयाम्यन्तरिक्षस्य धर्त्रौ विष्टम्भनीं दिशामधिपलीं भुवनानाम् । ऊर्मिर्द्रप्सो अपामसि विश्वकर्मा त ऽ ऋषिरश्चिनाध्वर्यु सादयतामिह त्वा ॥५॥

प्राणिमात्र पर शासन करने वाली दिशाओं को स्थिरता प्रदान करने वाली है इष्टके ! आप अन्तरिक्ष को धारण करने में समर्थ हैं । हम आप को प्रथम चिति पृथिवी के ऊपर स्थापित करते हैं । आप रस-रूपी जल की तरङ्ग के समान हैं ।विश्वकर्मा आपके द्रष्टा ऋषि हैं ।देवों के अध्वर्यु अश्विनीकुमार आपको इस स्थान पर स्थापित करें ॥५ ॥ ६९४. शुक्रश्च शुच्छि ग्रैष्मावृत् अग्नेरन्तःश्लेषोसि कल्पेतां द्यावापृथिवी कल्पन्तामापऽ ओषधयः कल्पन्तामग्नयः पृथङ्गम ज्यैष्ठ्याय सवताः। ये अग्नयः समनसोन्तरा द्यावापृथिवी इमे । ग्रैष्मावृत् अभिकल्पमाना ऽ इन्द्रमिव देवा ऽअभिसंविशन्तु तया देवतयाङ्गिरस्वद् धुवे सीदतम् ॥६ ॥

ज्येष्ठ और आषाढ़ मास के ग्रीष्म ऋतु की भाँति, हे ऋतुरूप दोनों इष्टकाओ ! आप अग्निदेव के बीच ज्वलनशीलता के रूप में विद्यमान हैं । हम प्रगति करते हुए चुलोक और पृथिवी पर्यन्त विस्तार पाएँ । जल और ओषधियाँ इस कार्य में हमारा सहयोग करें । वतशील विभिन्न अग्नियाँ हमें श्रेष्ठता की ओर प्रेरित करें । ग्रीध्म-ऋत् का सम्पादन करने वाली पृथ्वी और दालोक के मध्य विराजमान इष्टकाएँ उसी प्रकार संशोधित हों, जिस प्रकार देवताओं के साथ इन्द्रदेव होते हैं । हे इष्टके ! आप अपने दिव्य गुणों से अद्भिरावत् स्थिर रहे ॥६ ॥

६९५. सजूर्ऋतुभिः सजूर्विद्याभिः सजूर्देवैः सजूर्देवैर्वयोनाधैरम्नये त्वा वैश्वानरायाश्चिनाध्वर्यू सादयतामिह त्वा सजूर्ऋतुधिः सजूर्विधाधिः सजूर्वसुधिः सजूर्देवैर्वयोनाधैरग्नये त्वा वैश्वानरायाश्विनाष्ट्रवर्ष् सादयतामिह त्वा सजूर्ऋतुभिः सजूर्विधाभिः सजू रुद्रैः सजूर्देवैर्वयोनाधैरग्नये त्वा वैश्वानरायाश्चिनाध्वर्य सादयतामिह त्वा सजूर्ऋतुभिः सजूर्विधाभिः सजूरादित्यैः सजूरॅवैर्वयोनाधैरग्नये त्वा वैश्वानरायाश्विनाध्वर्यु सादयतामिह त्वा सजूर्ऋतुभिः सजूर्विद्याभिः सजूर्विश्वैदेवैः सजूर्देवैर्वयोनार्थरम्नये त्वा वैश्वानरायाश्विनाध्वर्य् सादयतामिह त्वा ॥७॥

हे इष्टके । ऋतुओं और जल से प्रीतियुक्त शैशवादि अवस्था प्राप्त करने वाले प्राण सहित इन्द्रादि देशों के साथ प्रीतियुक्त आपको अग्निदेव की प्रसन्नता के निमित्त बहण करते हैं । इस यज्ञ के प्रधान अध्वर्य अधिनीकुमार आपको इस द्वितीय विति में स्थापित करें । ऋतुओं और जल से प्रीतियुक्त वसुओं के साथ प्रीतियुक्त प्राणों सहित देवताओं के साथ प्रेम व्यवहार से युक्त आपको अग्निदेव को तृप्ति हेतु महण करते हैं । इस कर्म के प्रधान अध्वयुं अश्विनीकुमार आपको द्वितीय चिति में स्थापित करें । ऋतुओं, जल, रुद्रों, त्रिय त्राणों के साथ देवताओं से प्रीतियुक्त आपको अग्निदेव की प्रीतियुक्त प्रसन्नता हेतु महण करते हैं, इस कर्म के मुख्य अध्वर्य अश्विनीकुमार आपको द्वितीय चिति में स्थापित करें । ऋतुओं और जल के त्रिय, आदित्यगण के त्रिय एवं प्राणों से प्रीतियुक्त आपको अग्निदेव की संतुष्टि हेतु ग्रहण करते हैं । इस कार्य के प्रधान अध्वर्य अश्विद्वय आपको द्वितीय चिति में विराजमान करें । ऋतुओं से सेवित, प्राणों से प्रीतियुक्त, समस्त देवसमूह से प्रेमयुक्त, प्राणों से प्रिय आपको अग्निदेव की प्रसन्नता हेतु ग्रहण करते हैं । प्रधान अध्वर्यु अधिनीकुमार आपको इस द्वितीय चिति में विराजमान करें ॥७ ॥ ६९६. प्राणं मे पाह्यपानं मे पाहि व्यानं मे पाहि चक्षुर्पंऽ उर्व्या विभाहि श्रोत्रं मे श्लोकय ।

अप: पिन्वौषधीर्जिन्व द्विपादव चतुष्पात् पाहि दिवो वृष्टिमेरय ॥८॥

है इष्टके ! आप हमारे प्राण, अपान तथा व्यान की रक्षा करें ।आप हमारे नेत्रों को व्यापक दृष्टि के योग्य बनाएँ तथा कानों को समर्थ बनाएँ ।अपने अनुग्रह से इस पृथ्वी को सिञ्चित करे । आप ओषधियों में पोषक तत्त्व बढ़ाएँ , **मनुष्य को सुरक्षित करें**, गवादि पशुओं की रक्षा करें तथा द्युलोक से जलवृष्टि हेतु सदैव प्रेरणा दें ॥८ ॥

६९७. मुर्खा वयः प्रजापतिश्खन्दः क्षत्रं वयो मयन्दं छन्दो विष्टम्भो वयोधिपतिश्खन्दो विश्वकर्मी वयः परमेष्टी छन्दो वस्तो वयो विवलं छन्दो वृष्णिर्वयो विशालं छन्दः पुरुषो क्यस्तन्त्रं छन्दो व्याच्चो वयोनाबृष्टं छन्दः सिध्धं हो वयञ्खदिश्खन्दः पष्ठवाड्वयो बृहती छन्द ऽ दक्षा वयः ककुप् छन्द ऽ ऋषभो वयः सतोबृहती छन्दः ॥९॥

गायत्री-रूप से प्रजापित ब्रह्मा ने इच्छाज्ञांक द्वारा मूर्धन्य ब्राह्मण की उत्पत्ति की। अनिरुक्त छन्द से संरक्षण-युक्त क्षत्रिय का सूजन किया। जगत् को पोषण देने वाले परमेश्वर ने छन्दरूप हो वैश्य की रचना की। परमेश्वरी विश्वकर्मा ने शक्ति द्वारा छन्दरूप शृद्ध की उत्पत्ति की। एकपद नामक छन्द से परमेश्वर ने भेड़ को उत्पत्र किया। पंक्ति छन्द के प्रभाव से मनुष्य को उत्पत्त किया। विराद छन्द के प्रभाव से प्रजापित ने व्याघ्र पशु को पैदा किया। अतिजगती छन्द से सिंह को प्रकट किया। बृहती छन्द से भारवाहक पशुओं को उत्पत्न किया। ककुप् छन्द से प्रजापित ने उक्षा जाति को पैदा किया। सतोबृहती छन्द से भालू आदि पशुओं की रचना की॥९॥

६९८. अनड्वान्वयः पङ्क्तिश्छन्दो धेनुर्वयो जगती छन्दस्त्र्यविर्वयस्त्रिष्टुप् छन्दो दित्यवाड्वयो विराट् छन्दः पञ्चाविर्वयो गायत्री छन्दस्त्रिवत्सो वयऽ उष्णिक् छन्दस्तुर्यवाड्वयोनुष्टुप् छन्दो लोकं ता इन्द्रम् ॥१०॥

है इष्टके ! पंक्ति छन्द होकर प्रजापित ने बलीवर्द (बैल) को उत्पन्न किया । जगती छन्द से प्रजापित ने धेनु जाति की रचना की । त्रिष्टुप् छन्द से व्यवि जाति की उत्पत्ति की । विराद् छन्द से दित्यवाद (भारवाहक) पशुओं की रचना की । गायत्री छन्द से प्रजापित ने पंचावि जाति को उत्पन्न किया । उष्णिक् छन्द से त्रिवत्सा (तीन वत्सर वाले) पशु को पैदा किया । अनुष्टुप् छन्द को सामर्थ्य से प्रजापित ने तुर्यवाद जाति उत्पन्न की । हे इष्टके ! आप लोक को सुरक्षित करें । सभी प्राणी ऐसर्यक्षाली इन्द्रदेव की प्रार्थना करते हैं ॥१० ॥

६९९. इन्द्राग्नी अव्यथमानामिष्टकां द् छं हतं युवम् । पृष्ठेन द्यावापृथिवी अन्तरिक्षं च वि बाधसे ॥११ ॥

हे इन्द्राग्नि देवशक्तियो ! आप दोनों पीड़ा-रहित होते हुए इष्टका को स्थिर करें । आप अपने उच्च पृष्ठ भाग से पृथ्वी, अन्तरिक्ष और दुलोक को व्याप्त करती है ॥११ ॥

७००. विश्वकर्मा त्वा सादयत्वन्तरिक्षस्य पृष्ठे व्यचस्वतीं प्रश्वस्वतीमन्तरिक्षं यच्छान्तरिक्षं द छंहान्तरिक्षं मा हि छं सी:। विश्वस्मै प्राणायापानाय व्यानायोदानाय प्रतिष्ठायै चरित्राय। वायुष्ट्वाभि पातु मह्या स्वस्त्या छर्दिषा शन्येन तथा देवतयाङ्गिरस्वद् श्रुवा सीद ॥१२॥

ते इष्टके ! प्रजापति विश्वकर्मा विस्तार-युक्त करते हुए आपको अन्तरिक्ष के उच्च स्थान पर विराजमान करें । आप समस्त विश्व के प्राण, अपान, व्यान, उदान आदि प्राणों को प्रतिष्ठा के लिए अन्तरिक्ष को धारण करें । उस अन्तरिक्ष को सुदृढ़ करें, अन्तरिक्ष को हानि न पहुँचाएँ । वायुदेव आपको अपने अति कल्याणकारी और प्रखर तेज से रक्षित करें । उन देवताओं द्वारा प्रहण की हुई आप निश्चित ही अङ्गिरावत् सुस्थिर हों ॥१२ ॥

७०१. राज्यसि प्राची दिग्विराडसि दक्षिणा दिक् सम्राडसि प्रतीची दिक् स्वराडस्युदीची दिगधिपत्न्यसि बृहती दिक् ॥१३ ॥

है इष्टके ! आप तेजस्थिता- सम्पन्न पूर्वदिशा रूप में सुशोधित हैं, विशिष्ट प्रकार से तेजरूप आप दक्षिण दिशारूप हैं, श्रेष्ठ विधि से विराजमान आप पश्चिमदिशा हैं, स्वयं प्रकाशित आप उत्तरदिशा-रूप हैं, अति संरक्षण से युक्त आप अति विस्तृत ऊर्ध्वदिशा हैं, अर्थात् आप दिशाओं की अधिष्ठात्रीरूप में विराजमान हैं ॥१३॥

७०२. विश्वकर्मा त्वा सादयत्वन्तरिक्षस्य पृष्ठे ज्योतिब्यतीम्। विश्वस्मै प्राणायापानाय व्यानाय विश्वं ज्योतिर्यच्छ । वायुष्टेबिपतिस्तया देवतयाङ्गिरस्वद् घुवा सीद ॥१४॥ हे इष्टके ! . वश्व-सृजेता आपको अन्तरिक्ष के उच्च भाग में विराजित करें । आप याजकों के समस्त प्राण, अपान, व्यान को प्राप्ति हेतु सम्पूर्ण ज्योतियों को प्रदान करें । अपने अधिपति वायुदेव की सामर्थ्य से अङ्गिरावत् इस कार्य में सुस्थिर हो ॥१४ ॥

७०३. नभश्च नभस्यश्च वार्षिकावृत् अग्नेरन्तःश्लेषोसि कल्पेतां द्यावापृथिवी कल्पन्तामाप ऽओषधयः कल्पन्तामग्नयः पृथङ्मम ज्यैष्ठ्याय सवताः। ये अग्नयः समनसोन्तरा द्यावापृथिवी इमे। वार्षिकावृत् अभिकल्पमाना ऽ इन्द्रमिव देवाऽअभिसंविशन्तु तया देवतयाङ्गिरस्वद् धूवे सीदतम् ॥१५॥

श्रावण और भाइपद मास ये दोनों वर्षा ऋतु से सम्बन्धित है। हे इष्टके। आप प्रकाशमान अग्निदेव के बीच ज्वलनशीलता के रूप में स्थित हैं। हमारे उत्थान हेतु ये बुलोक और पृथ्वोलोक सहयोग करें, जल और ओपधियाँ हमारा सहयोग करें। एकरूप कार्य में सलग्न अग्नियाँ उत्कर्ण प्रदान करें। ये बुलोक और पृथ्वों के बीच में वर्तमान जो अग्निदेव हैं, वे वर्षा सम्बन्धी ऋतु को सम्पादित करते हुए इस कर्म को पूर्ण करें। जिस प्रकार देवतागण इन्द्रदेव की नशंसा करके उनके सहयोग में स्थित रहते हैं। हे इष्टके! आप उस प्रमुख देव द्वारा अगिरा के समान स्थापित हों। १५५॥

७०४. इषश्चोर्जश्च शारदावृत् अग्नेरन्तःश्लेषोसि कल्पेतां द्यावापृथिवी कल्पन्तामापऽ ओषधयः कल्पन्तामग्नयः पृथङ्मम ज्यैष्ट्याय सवताः। ये अग्नयः समनसोन्तरा द्यावापृथिवी इमे। शारदावृत् अभिकल्पमाना ऽ इन्द्रमिव देवाऽ अभिसंविशन्तु तया देवतयाङ्गिरस्वद् श्रुवे सीदतम् ॥१६॥

आश्विन और कार्तिक मास शरद् कतु के दो माह है। हे कतु - रूप इष्टकाओ ! आप प्रज्वलित अग्नि के बीच में दृढ़ता के निमित्त स्वापित हैं। हमारी प्रगति के लिए पृथियो, बुलोक, जल और ओर्षधयौँ सहयोग करें। समान विचारों वालो सभी इष्टकाएँ इस यज्ञ में उसी प्रकार एकत्रित हों, जिस प्रकार इन्द्रदेव के पास समस्त देवता पहुँचते हैं। हे इष्टकें! आप इन देवताओं द्वारा अद्भिश की वरह सुदृढ़ होकर स्थापित हों ॥१६॥

७०५. आयुर्में पाहि प्राणं में पाह्यपानं में पाहि व्यानं में पाहि चक्षुमें पाहि श्रोत्रं में पाहि वार्च में पिन्व मनों में जिन्वात्मानं में पाहि ज्योतिमें यच्छ ॥१७ ॥

है इष्टके ! आप हमारी आयु को संरक्षित करें, हमारे जीवनाधार प्राण को संरक्षित करें । हमारे अपानवायु को रक्षित करें । हमारे व्यानवायु को रक्षित करें । हमारेनेजों की रक्षा करें । हमारे दोनों कानों को सुरक्षित करें । हमारी वाणी को हर्षप्रदायक बनाएँ, हमारे मन को उन्नत विचारों से परिपूर्ण करें, हमारी आत्मा का कल्याण करें और हमारी तेजस्विता को प्रखर बनाएँ ॥१७॥

७०६. मा छन्दः प्रमा छन्दः प्रतिमा छन्दो अस्त्रीवयश्छन्दः पडिक्तश्छन्दऽ उच्चिक् छन्दो बृहती छन्दोनुष्टुप् छन्दो विराट् छन्दो गायत्री छन्दिक्षष्टुप् छन्दो जगती छन्दः ॥ १८॥

है इष्टके ! पृथ्वी, अन्तरिक्ष एवं युलोक का मनन करते हुए हम आपको स्थापित करते हैं । हम अस्रीवय छन्द, पंक्ति छन्द, उष्णिक् छन्द, बृहती छन्द, अनुष्टुप् छन्द, विराट् छन्द, गायत्री छन्द, त्रिष्टुप् छन्द एवं जगती छन्द का मनन करते हुए आपको स्थापित करते हैं ॥१८ ॥

७०७. पृथिवी छन्दोन्तरिक्षं छन्दो द्यौश्छन्दः समाश्चन्दो नक्षत्राणि छन्दो वाक् छन्दो मनश्चन्दः कृषिश्चन्दो हिरण्यं छन्दो गौश्चन्दोजाछन्दोश्वश्चन्दः ॥१९॥ हे इष्टके ! पृथ्वी, अन्तरिक्ष एवं द्युलोक से संबन्धित छन्दों का मनन करके हम आपको स्थापित करते हैं । वर्षा देवता के, नक्षत्र देवता के, वाक् देवता के, मन देवता के, कृषि देवता के, हिरण्य देवता के, गो देवता के, अजा देवता के एवं अश्व देवता के छन्द का मनन करते हुए हम आपको स्थापित करते हैं ॥१९ ॥

### ७०८. अग्निदेंवता वातो देवता सूर्यो देवता चन्द्रमा देवता वसवो देवता रुद्रा देवतादित्या देवता मरुतो देवता विश्वेदेवा देवता बृहस्पतिदेंवतेन्द्रो देवता वरुणो देवता ।

अग्नि देवता, वायु देवता, सूर्य देवता, चन्द्रमा देवता, आठों वसु देवता, ग्यारह रुद्रगण, बारह आदित्यगण, मरुद्गण, विश्वेदेवा, बृहस्पति देवता, इन्द्र देवता और वरुण देवता आदि सम्पूर्ण दिव्य शक्तिधाराओं का मनन करके हम इष्टका को स्थापित करते हैं ॥२० ॥

### ७०९. मूर्घासि राड् धुवासि धरुणा धर्त्रांसि घरणी। आयुषे त्वा वर्चसे त्वा कृष्यै त्वा क्षेमाय त्वा ॥२१ ॥

सर्वोच्च मूर्धाभाग पर स्थित हे इष्टके ! आप स्वयं स्थिरतायुक्त होकर दूसरों को धारण करने की सामर्थ्य से युक्त हों । सम्पूर्ण प्रजा को धारण करने वाली धरती के समान इस स्थान को धारण करें । दीर्घ आयुष्य के लिए हम आपको स्थापित करते हैं, तेजस्थिता की प्राप्ति हेतु आपको धारण करते हैं, कृषि उत्पादक अन्नादि की वृद्धि हेतु आपको स्थापित करते हैं और सुख के संबद्धन हेतु हम आपको स्थापित करते हैं ॥२१ ॥

### ७१०. यन्त्री राड् यन्त्र्यसि यमनी घुवासि घरित्री । इवे त्वोर्जे त्वा रय्यै त्वा पोषाय त्वा लोकं ता इन्द्रम् ॥२२ ॥

धरित्री के समान अविचल, नियमानुसार गतिज्ञील हे इष्टके ! आप स्वयं नियमपूर्वक रहकर सभी का नियमानुसार संचालन करती हैं । हम अन्नप्राप्ति के लिए आपको स्वीकार करते हैं, हम पराक्रम हेतु आपको स्वीकार करते हैं, ऐश्वर्ग संवर्द्धन हेतु आपको स्वीकार करते हैं तथा सभी के पोषण हेतु आपको स्वीकार कर स्थापित करते हैं । आप सभी लोकों की रक्षा करते हुए इन्द्र आदि देवताओं को सन्तुष्ट करें ॥२२ ॥

### ७९९.आशुस्त्रिवृद्धान्तः पञ्चदशो व्योमा सप्तदशो यरुणऽएकविछेशः प्रतूर्त्तिरष्टादश-स्तपो नवदशोभीवर्त्तः सवि छेशो वचाँ द्वावि छेशः सम्भरणस्त्रयोवि छेशो योनिश्चतुर्वि छेशो गर्भाः पञ्चवि छेशाऽ ओजस्त्रिणवः क्रतुरेकत्रिछेशः प्रतिष्ठा त्रयस्त्रिछेशो ब्रध्नस्य विष्टपं चतुस्त्रि छेशो नाकः षट्त्रि छेशो विवर्त्ताष्ट्राचत्वारिछेशो धर्त्र चतुष्टोमः ॥२३॥

है इष्टके ! त्रिवृत् स्तोम में ज्याप आपको इस स्थान में विराजित करते हैं । पन्द्रह दिन में घटने-बढ़ने वाली वन्द्र-ज्योति का मनन करके आपको स्थापित करते हैं । प्रजापित सप्तदश स्तोम-स्वरूप हैं, इनका मनन करके आपका स्थापन करते हैं । धारण करने योग्य एकविंश स्तोम का मनन करके आपको स्थापित करते हैं । धारण करने योग्य एकविंश स्तोम का मनन करके आपको स्थापित करते हैं । स्थापित करते हैं । तप:रूप उन्नीस स्तोम हैं, उन देवताओं का मनन कर आपका स्थापन करते हैं । सभी प्राणियों को आवृत करने से युक्त बारह महीने, सात ऋतु एवं संवत्सररूप बीस संख्या के साथ विंश अभीवर्त देवता का मननकर आपको स्थापित करते हैं । महान् तेज को देने वाले द्वाविंश स्तोम हैं, वर्च देवता का मनन करके इष्टका का स्थापन करते हैं । भली प्रकार पृष्टिकारक त्रयोविंश स्तोम हैं, उस संभरण देवता का मनन करके आपको स्थापित करते हैं । भली प्रकार पृष्टिकारक त्रयोविंश स्तोम हैं, उस संभरण देवता का मनन करके आपको स्थापित करते हैं । प्रजा के उत्पादक चतुर्विंश स्तोम हैं, उस योनि देवता का मनन करके इष्टका को स्थापित करते हैं । त्रिणव ओजस्वी देवता को स्मरण कर इष्टका का स्थापन करते हैं । जो इकतीस अवयवयुक्त यज्ञ के लिए उपयुक्त एकत्रिंश स्तोम हैं, उस ऋतु देवता का मनन करके आपको स्थापित करते हैं । त्रैतीस अवयवयुक्त यज्ञ के लिए उपयुक्त एकत्रिंश स्तोम हैं, उस ऋतु देवता का मनन करके आपको स्थापित करते हैं । त्रैतीस अवयवयुक्त यज्ञ के लिए

प्रतिष्ठा के कारण रूप त्रवस्विंशत् स्तोम हैं, उस प्रतिष्ठा देवता का मनन करके आप को स्थापित करते हैं। सूर्य के निवास स्थल चतुर्खिशत् स्तोम हैं, उस बध्नविष्टप देवता का मनन करके इष्टका को स्थापित करते हैं। स्वर्ग को प्रदान करने वाले षद्त्रिंश स्तोम हैं, उस देवता के लिए इष्टका को स्थापित करते हैं। साम के आवर्तनों से सम्पन्न अष्टचत्वारिंश स्तोम हैं, उा विवर्त देवता का मनन करके इष्टका को स्थापित करते हैं। त्रिवृत्, पञ्चदश, सप्तदश, एकविंश इन चार स्तोमों का समृह चतुष्टोम सबको धारण करने की शक्ति से सम्पन्न है। चतुष्टोम धर्न देवता का मनन करके इष्टका को स्थापित करते हैं। चतुष्टोम धर्न

७१२. अग्नेर्घागोसि दीक्षाया ऽ आधिपत्यं ब्रह्म स्पृतं त्रिवृत्स्तोम ऽ इन्द्रस्य भागोसि विष्णोराधिपत्यं क्षत्रश्ंश्रस्पृतं पञ्चदश स्तोमो नृचक्षसां भागोसि धातुराधिपत्यं जनित्रश्ं स्पृत श्ंश्रस्तदश स्तोमो मित्रस्य भागोसि वरुणस्याधिपत्यं दिवो वृष्टिर्वात स्पृतऽएकवि श्ंश स्तोमः ॥२४॥

हे इष्टके ! आप अग्निदेव के अंगरूप हैं, दीक्षा का आधिपत्य आपके ऊपर है, अतः त्रिवृत् स्तोम द्वारा ब्राह्मणों की मृत्यु से रक्षा हुई । त्रिवृत् स्तोम का मनन करके आपको स्थापित करते हैं । आप इन्द्रदेव के अंगरूप हैं, आपके ऊपर विष्णुदेव का अधिकार है । पंचदश स्तोम से खित्रयों की मृत्यु से रक्षा हुई, अतः पञ्चदश स्तोम का मनन करके आपका स्थापन करते हैं । हे इष्टके ! आप मानवों के अच्छे-बुरे कमों के ज्ञाता देवताओं के अंगरूप हैं, आपके ऊपर धाता का अधिकार है, आपने सप्तदश स्तोम द्वारा वैश्यवर्ग को मृत्यु से रक्षित किया, सप्तदश स्तोम का मनन करके आपका स्थापन करते हैं । हे इष्टके ! आप मित्र के अंगरूप हैं, आपके ऊपर वरुणदेव का अधिकार है, एकविंश स्तोम द्वारा श्रुलोक से सम्बन्धित वर्षा और वायु मृत्यु से-संरक्षित हुए हैं, अतः एकविंश स्तोम देवता का मनन करके आपको हम स्थापित करते हैं ॥२४ ॥

७१३. वसूनां भागोसि रुद्राणामाधिपत्यं चतुष्पात् स्पृतं चतुर्वि छंश स्तोमऽ आदित्यानां भागोसि मरुतामाधिपत्यं गर्भा स्पृताः पञ्चवि छं श स्तोमोदित्यै भागोसि पूष्णऽ आधिपत्यमोज स्पृतं त्रिणव स्तोमो देवस्य सवितुर्भागोसि बृहस्पतेराधिपत्य छं समीचीर्दिश स्पृताश्चतुष्टोम स्तोमः ॥२५ ॥

है इष्टके ! आप वसुगणों के भाग हैं, रुद्रों का आपके ऊपर अधिकार है, आपने चतुर्विश स्तोम द्वारा पशुओं को मृत्यु से संरक्षित किया है, चतुर्विशस्तोम देवता का मनन करते हुए आपको स्थापित करते हैं । हे इष्टके ! आप आदित्यगण के भाग हैं, मरुद्गणों का आप पर आधिपत्य है, पञ्चविश स्तोम द्वारा गर्भस्थित प्राणियों की रक्षा हुई, पञ्चविश स्तोम देवता का मनन करके आपको इस स्थान में विराजित करते हैं । हे इष्टके ! आप आदिति के भाग हैं, पृषादेव का आपके ऊपर पूर्ण अधिकार है, विणव-स्तोम द्वारा आपने प्रजाओं के ओज को संरक्षित किया है, हम त्रिणवस्तोम देव का मनन करके आपको स्थापित करते हैं । हे इष्टके ! आप सर्वप्रिरक सर्वितादेव के अङ्ग हैं । आप पर बृहस्पतिदेव का अधिकार है । आपने चतुष्टोम स्तोम द्वारा सभी मनुष्यों के विचरण-योग्य दिशाओं को रक्षित किया है, उस चतुष्टोम स्तोम देव का मनन करके आप को स्थापित करते हैं ॥२५ ॥

७१४. यवानां भागोस्ययवानामाधिपत्यं प्रजा स्पृताञ्चतुञ्चत्वारि छे श स्तोम ऽ ऋभूणां भागोसि विश्वेषां देवानामाधिपत्यं भूत छे स्पृतं त्रयित्व छे श स्तोमः ॥२६ ॥

हे इष्टके ! आप शुक्लपक्ष की तिथि के भाग है, आपके ऊपर कृष्णपक्षीय तिथि का अधिकार है, आपने चत्वारिशृत् स्तोम द्वारा प्रजा को मृत्यु-मुख से रक्षित किया, उस देव का मनन करके आपको इस स्थल पर स्थापित करते हैं । हे इष्टके ! आप ऋतुओं के भाग है, आपके ऊपर समस्त देव-समूह का स्वामित्व है, त्रयस्विशत् स्तोम द्वारा आपने प्राणिमात्र को मृत्यु से बचाया है ।उस देव का मनन करके आपको इस स्थान पर स्थापित करते हैं ॥२६ ७१५. सहश्च सहस्यश्च हैमन्तिकावृत् अग्नेरन्तःश्लेषोसि कल्पेतां द्यावापृथिवी कल्पन्तामापऽ ओषधयः कल्पन्तामग्नयः पृथङ्गम ज्यैष्ठ्याय सवताः। ये अग्नयः समनसोन्तरा द्यावापृथिवी इमे। हैमन्तिकावृत् अभिकल्पमाना ऽ इन्द्रमिव देवाऽ अभिसंविशन्तु तया देवतयाङ्गिरस्वद् ध्रुवे सीदतम् ॥२७॥

मार्गशीर्ष और पीष मास हेमन्त ऋतु के अवयव हैं । ये दोनो अग्निदेव के अन्तर में स्थित होकर सुदृढ़ता के लिये नियुक्त किये गये हैं । अग्निचयन करते हुए हम याजकों के उत्थानहेतु, ये द्यावागृथियों अनुसह करें । जल और ओषधियाँ हमें आरोग्य प्रदान करें । समान वतो में सङ्कल्यित, अनेक नाम वाली अग्नियाँ उत्तम प्रकार से हमारी सहायता करें । ये द्युलोक और पृथ्वी के बोच में वर्तमान समान मन वाली जो अग्नियाँ हैं, वे हेमन्त ऋतु को सम्पादित करती हुई, उसी प्रकार इस यज्ञ कर्म के आश्रित हो, जिस प्रकार देवता इन्द्रदेव को प्रार्थना करते हुए आश्रित हैं । हे इष्टके ! इस प्रख्यात देवता द्वारा अग्नियावत् सुदृढ़ होकर आप प्रतिष्ठित हो ॥२७ ॥

७१६. एकयास्तुवत प्रजा अधीयन्त प्रजापितरधिपितरासीत् तिसृभिरस्तुवत ब्रह्मास्ज्यत ब्रह्मणस्पतिरधिपतिरासीत् पञ्चिभरस्तुवत भूतान्यस्ज्यन्त भूतानां पतिरधिपतिरासीत्सप्तभिरस्तुवत सप्त ऋषयोस्ज्यन्त धाताधिपतिरासीत् ॥२८ । ।

प्रजापति स्नष्टा ने एक वाणों से प्रार्थना की जिससे उस परमेश्वर ने अचेतन प्रजा की उत्पन्न किया, प्रजापति ही सबके अधिपति हुए। प्राण, अपान और व्यान इन तीन शक्तियों द्वारा ब्रह्म की उत्पत्ति हुई, इन तीनों द्वारा उसकी स्तुति की गई, ब्रह्मणस्पति उस सृष्टि के अधिपति हुए। पाँच प्राणों द्वारा परमेश्वर की स्तुति की गई। उसने पञ्चभूतों का निर्माण किया। उन पञ्चभूतों के स्वामी परमात्मा ही सबके अधिपति हुए। श्रोत्र, नासिका, जिह्ना, नेत्र, इन सातों के सहयोग से सप्तर्षि प्रकट हुए, जगत् को धारण करने वाले परमेश्वर ही उनके अधिपति हुए।।२८।।

७१७. नविभरस्तुवत पितरोसुज्यनादितिरिधपत्यासीदेकादशभिरस्तुवत ऋतवो सुज्यनार्त्तवा अधिपतयऽ आसँखयोदशभिरस्तुवत मासा ऽ असुज्यन्त संवत्सरो धिपतिरासीत् पञ्चदशभिरस्तुवत क्षत्रमसृज्यतेन्द्रोधिपतिरासीत् सप्तदशभिरस्तुवत ग्राम्याः पशवोसुज्यन्त बृहस्पतिरिधपतिरासीत् ॥२९॥

जिस परमेश्वरने पितरों को संरक्षकरूप में उत्पन्न किया, देवमाता अदिति जिसकी अधिपति हुई, उसकी नवप्राणों से स्तृति की गई, जिनसे वसन्तादि ऋतुएँ उत्पन्न हुई तथा जिनके द्वारा ऋतुओं के गुण अपने-अपने विषय के अधिपति होते हैं, उनकी दस प्राणों और ग्यारहवें आत्मा से प्रार्थना की गई। जिसने सभी मासों की रचना की और जो पंद्रह तिथियों के साथ संवत्सरकाल का अधिपति निर्धारित किया गया है, उसकी दस प्राण, ग्यारहवीं जीवात्मा और दो पादों से स्तृति को गई। जिसने राज्य एवं क्षत्रियवंश को सृजित किया है, उसकी दस पैर की अँगुलियों, दो जहुाओं, दो जानुओं और एक नाभि तथा इसके ऊपरी अङ्ग (नेत्र, जिहा) — इन पन्द्रहों से स्तृति की गई, जिसने वैश्यवर्ग के अधिकारी की रचना की और ग्राम के गवादि पशुओं को रचना को, उसकी दस पैर की अँगुलियों, घुटने के नीचे एवं ऊपर के चार जोड़ों, दो पैर तथा सबहवें नाभि के नीचे के प्रदेश से स्तृति की गई।।२९। ७१८ विद्यास्तुवत शुद्धार्थावस्व्यतामहोरात्रे अधिपत्नी आस्तामेकवि १४ शत्यास्तुवत शुद्धाः

पशवोस्ज्यन्त पूषाधिपतिरासीत् पञ्चिव छ शत्यास्तुवतारण्याः पशवोस्ज्यन्त वायुरिधपतिरासीत् सप्तवि छ शत्यास्तुवत द्यावापृथिवी व्यतां वसवो रुद्रा ऽ आदित्या ऽ अनुव्यायस्त ऽ एवाधिपतय ऽ आसन् ॥३० ॥ हाथों की दस अँगुलियों और शारीरिक नौ प्राणों — इन उन्नीस से स्तुति की गई है, इन उन्नीस आन्तरिक एवं बाहरी अंगों की तरह ही शूद्र और आयों (अथवा सेवाभावी और ब्रह्मनिष्ठों ) का प्रादुर्भाव हुआ, उनके रात्रि-दिवस स्वामी हुए। हाथों की दस एवं पैरों की दस अँगुलियों तथा एक आत्मा शरीर में विद्यमान है, इन से परमात्मा की महिमा का गुणानुवाद हुआ। उन अड्रों को शक्तियों से खुद्र पशुओं का प्रादुर्भाव हुआ, उन सभी के अधिपति पूषा अर्थात् अन्न-प्रदान्नी भूमि हैं। हाथों और पैरों की दस-दस अँगुलियों, दो भुजाएँ, दो पैर और पच्चीसवों आत्मा — ये पच्चीस देह के अवयव हैं। इनसे विधाता की महिमा का गान किया गया। उन अवयवों से जंगली पशुओं की रचना हुई, इन सबका स्वामी वायु हैं, हाथों और पैरों की दस-दस अँगुलियों, दो भुजाएँ, दो घुटने एवं दो पैर तथा सत्ताइसवों आत्मा- इन घटकों से परमेखर के कला- कौशल का वर्णन करते हुए महिमा का गुणगान हुआ। इनके द्वारा ही देवलोक और पृथ्वी दोनों संख्याप्त है, उनमें ही आठ वसु ग्यारह रुद्र (अर्थात् प्राण) और बारह मास भलीप्रकार रहते हैं, वे ही उन दोनों आकाश और भूलोक के अधिपति और पालक हुए।।३०।

७१९. नवविश्ंशित्यास्तुवत वनस्पतयोसुज्यन्त सोमोधिपतिरासीदेकत्रि शंः शतास्तुवत प्रजा ऽ असुज्यन्त यवाश्चायवाश्चाधिपतय ऽ आसँखयित्व शंः शतास्तुवत भूतान्यशाम्यन् प्रजापतिः परमेष्ठ्यविपतिरासील्लोकं ता ऽ इन्द्रम् ॥३१ ॥

शरीर में हाथों और पैरों को दस-दस अंगुलियां और नौ प्राण, इस प्रकार उन्तीस घटक (शक्तियां) विश्व को रच रही हैं, उससे विधाता की स्तुति को गई। उन घटकों से ही वनस्पतियों को विनिर्मित किया गया है। सोम उनके अधिपति हैं। हाथ-पैर की दस-दस अँगुलियाँ, दस प्राण, इकतीसवाँ जीवातमा, इन घटक शक्तियों से सम्पूर्ण शरीर बने हैं, इन शक्तियों से परमात्मा के कौशल की महिमा का गुणगान किया गया। इनसे ही प्रजा का स्जन हुआ है। पुरुष और स्वियाँ इनके स्वामी हैं। हाथ-पैरों की दस-दस अंगुलियाँ, दस प्राण, दो चरण और तैतीसवाँ जीवातमा इन अवयवों से सम्पूर्ण शरीरों की रचना हुई, इन शक्तियों द्वारा परमंपिता परमेश्वर की स्तुति की गई। उनसे ही समस्त प्राणीगण सुखी हुए। परम पद-स्थित प्रजापति परमेश्वर ही सबके अधिपति हुए। सभी ऐश्वर्यशाली इन्द्रदेव की प्रार्थना करते हैं। ॥३१॥

### —ऋषि, देवता, छन्द-विवरण—

ऋषि - उशना काव्य १-६ । विश्वेदेवा ७-३१।

देवता— अश्विनीकुमार १-५ । ऋतु ६ । विश्वेदेवा ७ । वायु , आप: (जल) ८ । लिंगोक्त ९, १०, १७-२०, २८-३१ । इन्द्राग्नी , स्वयमातृण्णा ११ । वायु १२, १४ । दिशाएँ १३ । ऋतुएँ १५, १६, २७ । प्राण २१, २२ । त्रिवृदाय लिङ्गोक्त२३ । इष्टका लिङ्गोक्त २४-२६ ।

छन्द— त्रिष्टुप् १ । निवृत् बाह्यी वृहती २ । विराद् बाह्यी वृहती ३ । भुरिक् बाह्यी वृहती ४ । भुरिक् शक्वरी ५ । निवृत् उत्कृति ६ । भुरिक् प्रकृति, स्वराट् पंक्ति, निवृत् आकृति ७ । भुरिक् अतिजगती ८,१८ । निवृत् बाह्यी पंक्ति, स्वराट् बाह्यी वृहती ९ । निवृत् अष्टि १० । भुरिक् अनुष्टुप् ११ । भुरिक् विकृति १२ । विराट् पंक्ति १३ । स्वराट् उत्कृति १५ । उत्कृति १६ । विराट् अविजगती १७ । भुरिक् अतिजगती १८ । आपीं जगती १९ । भुरिक् बाह्यी त्रिष्टुप् २० । निवृत् अनुष्टुप् २१ । निवृत् उष्णिक् २२ । भुरिक् बाह्यी पंक्ति, भुरिक् आंतजगती २३ । भुरिक् विकृति २४ । निवृत् अधिकृति २५ । भुरिक् अविजगती, भुरिक् बाह्यी बृहती २७ । निवृत् विकृति २८ । आपीं त्रिष्टुप्, बाह्यी जगती २९ । स्वराट् बाह्यी बगती, बाह्यी पंक्ति ३० । स्वराट् बाह्यी जगती ३१ ।

॥ इति चतुर्दशोऽध्यायः॥



## ।।अथ पञ्चदशोऽध्याय: ।।

७२०. अग्ने जातान् प्र णुदा नः सपत्नान् प्रत्यजातान् नुद जातवेदः । अधि नो ब्रूहि सुमना ऽ अहेर्डस्तव स्याम शर्म स्त्रिवरूथऽ उद्धौ ॥१ ॥

हे जातवेदा अग्ने !आप हमारे प्रकट हुए विद्रोहियों को भलीप्रकार विनष्ट करें और प्रकट होने वाले शतुओं का अवरोध करें । हमारा अपमान न करके हर्षित मन से हमें अभीष्ट वर पदान करें । हम आपके श्रेष्ठ सुख के उत्पादक आश्रय में स्थित रहकर तीनों मण्डपों में (आग्नीध, हिंबधीन व सदीमण्डप) यज्ञ कार्य सम्पन्न करें ॥१ ॥ ७२१. सहसा जातान् प्रणुदा नः सपत्नान् प्रत्यजाताञ्जातवेदो नुदस्य । अधि नो ब्रूहि सुमनस्यमानो वय १३ स्याम प्र णुदा नः सपत्नान् ॥२ ॥

हे जातवेदा अग्ने !हमारे शतुओं का सब प्रकार से विध्वंस करें । धविष्य में संधावित रिपुओं को भी नष्ट करें । आप श्रेष्ठ अन्तः करण से हमें पार्गदर्शन दें जिससे हम सभी शतुओं का विनाश कर सामर्थ्यवान बन सके ॥२॥ ७२२. षोडशी स्तोमऽ ओजो द्रविणं चतुश्चत्वारि ध्ये श स्तोमो वर्चो द्रविणम् । अग्ने: पुरीषमस्यप्सो नाम तां त्वा विश्वे अभि गृणन्तु देवा: । स्तोमपृष्ठा घृतवतीह सीद प्रजावदस्मे द्रविणा यजस्य ॥३॥

हे इष्टके ! सोलह कलाओं से सम्पन्न स्तोम का ध्यान कर आपको स्थापित करते हैं । वे स्तोम पराक्रमयुक्त सम्पदा देते हैं । चौवालीस शक्तियों से युक्त स्तोम का मनन कर आपको स्थापित करते हैं । वे तेज और शक्ति प्रदान करते हैं । आप रक्षक नाम से पूर्णिमा के चन्द्रमा के समान अग्निदेव को पूर्णता प्रदान करते हैं । पूर्ण शक्ति को देवसमूह द्वारा प्रशंसित किया जाता है । सभी शक्तियों और बलशाली पुरुषों से सम्मानित होकर तेजस्विता को धारण करके आप इस स्थान पर विराजमान हों । आप हमारे लिए उपयोगी ऐसर्य प्रदान करें ॥३ ॥

७२३. एवश्छन्दो वरिवश्छन्दः शम्भूश्छन्दः परिभूश्छन्दः आच्छच्छन्दो मनश्छन्दो व्यचश्छन्दः सिन्युश्छन्दः समुद्रश्छन्दः सरिरं छन्दः ककुच्छन्दस्त्रिककुच्छन्दः काव्यं छन्दो अङ्कुपं छन्दोक्षरपङ्क्तिश्छन्दः पदपङ्क्तिश्छन्दो विष्टारपङ्क्तिश्छन्दः क्षुरोधजश्छन्दः ।४॥

है इष्टके ! प्राणियों के लिए विचरण करने योग्य पृथ्वों, प्रभामण्डल-युक्त अन्तरिक्ष, स्वर्गीय आनन्द के प्रदाता घुलोक एवं सब ओर व्याप्त दिशाओं का मनन करते हुए आपको स्थापित करते हैं । प्रजापित का सङ्कल्प, मन की मनन शक्ति, समस्त संसार में व्याप्त गुणयुक्त सूर्य, नाड़ियों द्वारा शरीर में संव्याप्त प्रण-वायु, समुद्र के समान गम्भीर मन तथा मुख से निःसृत वाणी का मनन करके आपकी स्थापना करते हैं । प्राण एवं उदान का मनन कर आपको स्थापित करते हैं । प्रकाश स्वरूप वेदत्रयी, कुटिल मार्गों से भी प्रवाहित होने वाले जल, पृथ्वी, आकाश, पाताल, दिशाएँ एवं देदीप्यमान विद्युत् का मनन करते हुए आपको स्थापित करते हैं ॥४ ॥

७२४. आच्छच्छन्दः प्रच्छच्छन्दः संयच्छन्दो वियच्छन्दो बृहच्छन्दो रथन्तरञ्छन्दो निकायश्चन्दो विवधश्चन्दो गिरश्छन्दो ध्रजश्चन्दः स छं स्तुष्ठन्दोनुष्टुष्ठन्दऽ एवश्चन्दो वरिवश्चन्दो वयश्चन्दो वयस्कृच्छन्दो विध्धांश्चन्दो विशालं छन्दश्चदिश्चन्दो दूरोहणं छन्दस्तन्द्रं छन्दो अङ्काङ्कं छन्दः ॥५॥ हे इष्टके ! शरीर का आच्छादन करने वाले अन्न का मनन कर आपको स्थापित करते हैं । शरीर का प्रक्षालन करने वाले जल का, कमों से निवृत्त करने वाली रात्रि का, विशिष्ट व्यापार के प्रवर्तक दिवस का मनन कर आपको स्थापित करते हैं । विस्तृत बुलोक, रथादि के द्वारा गमन करने योग्य पृथिवी का तथा अतिशब्दकारक वायुदेव का मनन करके आपको स्थापित करते हैं । जहाँ भूत-पिशाच पाप भोगते हैं, वहाँ पोषक अन्न का, प्रकाशमान अगिनदेव का मनन करके आपको स्थापित करते हैं । जहाँ भूत-पिशाच पाप भोगते हैं, वहाँ पोषक अन्न का, प्रकाशमान अगिनदेव का मनन करके आपको स्थापित करते हैं । प्रभा मण्डल का मनन करके, वाल्यादि वय का मनन करके, जहरागिन का मनन करके आपके प्रचुर ऐश्वर्य प्रदायक स्वर्ग का मनन करके, जहाँ विभिन्न प्रकार के मनुष्य शोभायमान होते हैं, उस भूतल का मनन करके, सूर्य की रशिमयों से व्याप्त अन्तरिक्ष व बुलोक का मनन करके आपको स्थापित करते हैं । निष्काम ज्योतिष्टोम यज्ञ की कृपा से सिद्ध ज्ञानकप सूर्यदेव का मनन करके, अज्ञान का मनन करके, गर्त-पाषाणादि से युक्त जल का मनन करके आपको स्थापित करते हैं ॥५ ॥

आगे की दो कविद्यकाओं (क. ६ एवं ७) के पंत्रों में, अंत में 'जिन्य' अध्य है। यह बहुआर्थिक शब्द है। जिसका अर्थ श्रीत करना, तुष्ट करना, मुक्त करना, आर्नीन्द्रत करना या होना होना है। संदर्भ विशेष में उसका उपयुक्त अर्थ ही प्रयुक्त किया जाता है। पूर्व आचार्यों (महीधर आदि) ने सभी माध्यमों (रिश्म आदि) को अत्र से जोड़ा है। अन्न सन्बोधन खादा पदार्थों, पोषण देने वाले घटकों, सूर्य, किया आदि के लिए भी प्रयुक्त होता है, इस दृष्टि से विधिन्न संज्ञाओं को पोषण देने वाले सभी माध्यम अत्र कहे जा सकते हैं। इस अनुवाद में उन माध्यमों को बार-बार अत्र कहकर सम्बोधित नहीं किया गया है, किन्तु उस अर्थ का निर्वाह स्वभावतः होता गया है—

७२५. रश्मिना सत्याय सत्यं जिन्व प्रेतिना धर्मणा धर्मै जिन्वान्वित्या दिवा दिवं जिन्व सन्धिनान्तरिक्षेणान्तरिक्षं जिन्व प्रतिधिना पृथिव्या पृथिवीं जिन्व विष्टम्भेन वृष्ट्या वृष्टिं जिन्व प्रवयाह्नाहर्जिन्वानुया राज्या रात्रीं जिन्वोशिजा वसुभ्यो वसूञ्जिन्व प्रकेतेनादित्येभ्यऽ आदित्याञ्जिन्व ॥६॥

हे इष्टके ! तेजस्विता के माध्यम से सत्य (की प्रतिष्ठा) के लिए सत्य को पुष्ट करें । गतिशीलता (आचरण) द्वारा धर्म (की प्रतिष्ठा) के लिए धर्म को तुष्ट करें । दिव्यता से (उसके) अनुगमन द्वारा घुलोक को तृप्त करें । सन्धि (परस्पर के संचार) के माध्यम से अन्तरिश्च (पृथ्वी और चुलोक, पदार्थ और चेतना को मिलाने वाले की प्रतिष्ठा) के लिए अन्तरिश्च को पृष्ट करें । प्रतिधान (पदार्थ परक प्रतिदान) के माध्यम से पृथिवी (की उर्वरता या यथा-स्थित बनाये रखने) के लिए पृथ्वी को प्रेम करें । वृष्टि (की सार्थकता) के लिए (कृतिश्च के प्राप्त जल आदि को) स्थिरता प्रदान करके वर्षा को आनन्दित करें । दिन (की सार्थकता) के लिए (कृतिश्च के अनुरूप ) विशिष्ट कर्मठता के माध्यम से दिवस को पृष्ट करें । (सरीर एवं प्रकृति के अवयवों के) अनुकृतन के माध्यम से, रात्रि (विश्राम की स्थिति) से रात्रि को संतुष्ट करें । वसुओं (आवास प्रदान करने वालों को प्रतिष्ठा) के लिए, हित आकांक्षा के माध्यम से वसुओं (सब में वास करने वाली चेतना) को तृष्ट करें । ज्ञान-प्रतिभावानों) को पृष्ट करें ॥६ ॥
(प्रकाश देने वालों को प्रतिष्ठा) के लिए, आदित्यों (प्रकाश-प्रतिभावानों) को पृष्ट करें ॥६ ॥

७२६. तन्तुना रायस्योषेण रायस्योषं जिन्व सर्थः सर्पेण श्रुताय श्रुतं जिन्वे डेनौषधीभिरोषधीर्जिन्वोत्तमेन तनूभिस्तनूर्जिन्व वयोधसाधीतेनाधीतं जिन्वाभिजिता तेजसा तेजो जिन्व ॥७॥

हे इष्टके ! तन्तुओं (विस्तार-उत्पादन में समर्थ) के माध्यम से ऐश्वर्य (की प्रतिष्ठा) के लिए सम्पत्ति को पुष्ट करें । श्रुतियों (वेद ज्ञान की प्रतिष्ठा) के लिए सम्यक् प्रसार ( प्रचार) के माध्यम से श्रुतियों से प्रेम करें । पदार्थ (पृथिवी से उत्पन्न अन्न-वनस्पति आदि) के गुणों के माध्यम से ओषधियों ( उपचार की प्रतिष्ठा) के लिए ओषधियों को पृष्टि प्रदान करें । उत्तमता (विकारों के उच्छेदन की सामर्थ्य) के माध्यम से शरीर (की प्रतिष्ठा) के लिए शरीर (के अंग-अवयवों) को पृष्ट बनाएँ। अध्ययन (की प्रतिष्टा) के लिए, अनुभव-सम्पत्नों के माध्यम से अध्ययन से प्रीति करें। तेजस्विता ( की प्रतिष्टा) के लिए, विजयशीलता के माध्यम से (बाधाओं को जीतकर) तेजस्विता को पृष्ट करें ॥७ ॥

#### ७२७. प्रतिपदिस प्रतिपदे त्वानुपदस्यनुपदे त्वा सम्पदिस सम्पदे त्वा तेजोसि तेजसे त्वा ॥८॥

हे इष्टके ! आप जीवन के मूलाधार (अन्नस्वरूप) हैं. अन्न के लिए आपको स्वीकृत करते हैं । आप विचार रूप हैं, अतः बुद्धि के लिए आपको स्वापित करते हैं । आप सम्पत्ति रूप हैं, अतः सम्पत्ति के लिए आपको उपलब्ध करते हैं । आप मनुष्य के शरीर में तेजरूप हैं, अतः तेजस्विता के लिए आपको प्राप्त करते हैं ॥८ ॥

७२८. त्रिवृद्सि त्रिवृते त्वा प्रवृद्सि प्रवृते त्वा विवृद्सि विवृते त्वा सवृद्सि सवृते त्वा क्रमोस्याक्रमाय त्वा संक्रमोसि संक्रमाय त्वोत्क्रमोस्युत्क्रमाय त्वोत्क्रान्तिरस्युत्कान्त्यै त्वाधिपतिनोर्जोर्जं जिन्व ॥९॥

है इष्टके ! आप कृषि, वर्षा और बीज से उत्पन्न होने वाले अन्न की पॉित हैं, अन्न-वृद्धि के लिए आपको स्थापित करते हैं । आप सत्कर्म-प्रवर्तक हैं, अन्तः सत्कर्म को प्रवृत्तियाँ उत्पादित करने के लिए आपको स्थापित करते हैं । आप विशिष्ट-विधि से कर्म के सम्पादक हैं, अन्तः ऐसे शुभकर्मों के लिए आपको विराजित करते हैं । आप श्रेष्ट आचरण से युक्त हैं, अन्तः उत्तम चरित्र के लिए आपको स्थापित करते हैं । आप श्रुधा-निवारक अन्न को भाँति हैं । अनः भूख मिटाने के लिए आपको स्थापित करते हैं । आप श्रेष्ट (विधि से) प्रगतिशील हैं, अतः श्रेष्ट प्रगति के लिए आपको स्वीकारते हैं । आप उन्नत कार्ति के प्रवर्तक हैं, अतः क्रांतिकारी परिवर्तन के लिए आपको स्थापित करते हैं । तः क्रांतिकारी परिवर्तन के लिए आपको स्थापित करते हैं ॥९ ॥

७२९. राज्यसि प्राची दिग्वसवस्ते देवाऽ अधिपतयोग्निहेंतीनां प्रतिषर्ता त्रिवृत् त्वा स्तोमः पृथिव्या थं श्रयत्वाज्यमुक्थमव्यथायै स्तप्नातु रथन्तरथं साम प्रतिष्ठित्या ऽअन्तरिक्षऽ ऋषयस्त्वा प्रथमजा देवेषु दिवो मात्रया वरिग्णा प्रथन्तु विधर्ता चायमधिपतिश्च ते त्वा सर्वे संविदाना नाकस्य पृष्ठे स्वर्गे लोके यजमानं च सादयन्तु ॥१०॥

है इष्टके ! आप पूर्व दिशा को स्वामिनो हैं । अष्टवसु आपके पालक हैं । अग्निदेव समस्त अनिष्टों के निवारक हैं । त्रिवृत् स्तोम आपको भूपर स्थापित करें । आज्य और उक्ष्य आपको सुदृढ़ करने वाले हों । रथन्तर साम अन्तरिक्षलोक में प्रतिष्ठा हेतु आपको दृढ़ करें । सर्वप्रवम उत्पन्न हुए ऋषिगण देवलोक में श्रेष्ठ देवों के साथ आपको स्थिर करें । विशिष्ट रीति से धारणकर्ता अधिपति भी आपको विस्तारित करें, इस प्रकार सम्पूर्ण वसवादि देवता एक साथ मिलकर याजकों को स्वर्ग के सुख से लाभान्वित करें ॥१०॥

७३०. विराडिस दक्षिणा दिगुद्रास्ते देवाऽ अधिपतयऽ इन्द्रो हेतीनां प्रतिधर्ता पञ्चदशस्त्वा स्तोमः पृथिव्यार्थः श्रयतु प्र उगमुक्थमव्यथायै स्तध्नातु बृहत्साम प्रतिष्ठित्याऽ अन्तरिक्षऽ ऋषयस्त्वा प्रथमजा देवेषु दिवो मात्रया वरिम्णा प्रथन्तु विधर्त्ता चायमधिपतिश्च ते त्वा सर्वे संविदाना नाकस्य पृष्ठे स्वर्गे लोके यजमानं च सादयन्तु ॥११ ॥

हे इष्टके ! आप विशेषरूप से व्यापक दक्षिण दिशारूप है, रुद्रगण आपके पालक हैं, इन्द्रदेव विघन-विनाशक है, पञ्चदश स्तोम आपको पृथ्वी में प्रतिष्ठित करें । प्रडग नामक उक्ष स्थिरता के लिए आपको सुद्द बनाएँ । बृहत्साम अन्तरिक्ष में आपको स्वापित करें । क्रियगण दिव्यलोक में— दैवीगुणों में आपको प्रतिष्ठित करें । इस प्रकार वे वसु आदि देवता एकत्रित होकर याजकों को सुख-स्वरूप स्वर्गलोक में पहुँचाएँ ॥११ ॥ ७३१. सम्राडिस प्रतीची दिगादित्यास्ते देवाऽ अधिपतयो वरुणो हेतीनां प्रतिधर्ता सप्तदशस्त्वा स्तोमः पृथिव्या थं श्रयतु मरुत्वतीयमुक्थमव्यथायै स्तश्नातु वैरूप थं साम प्रतिष्ठित्याऽ अन्तरिक्षऽ ऋषयस्त्वा प्रथमजा देवेषु दिवो मात्रया वरिम्णा प्रथन्तु विधर्ता चायमिष्ठपतिश्च ते त्वा सर्वे संविदाना नाकस्य पृष्ठे स्वर्गे लोके यजमानं च सादयन्तु ॥१२॥

हे इष्टके ! आप विशेष दीप्तियुक्त पश्चिम दिशा के समान हैं, आदित्यगण आपके पालनकर्ता हैं, वरुणदेव दु:खों के निवारणकर्ता हैं, सप्तदशस्तोम आपको भू पर प्रतिष्ठित करें । मरुत् उक्थ आपको दृढ़ता के लिए स्थापित करें । वैरूप साम अन्तरिक्ष में दृढ़ता के निमित्त आपको स्वापित करें । सृष्टि-क्रम में प्रथम प्रादुर्भृत ऋषिगण आपको देवलोक में स्थापित करें ।इसप्रकार सम्पूर्ण बसु आदि देवता याजकों को सुखरवरूप स्वर्गलोक में पहुँचाएँ ॥१२ ।

७३२. स्वराडस्युदीची दिङ्मरुतस्ते देवाऽ अधिपतयः सोमो हेतीनां प्रतिधर्तैकवि <sup>१३</sup> शस्त्वा स्तोमः पृथिव्या १५ श्रयतु निष्केवल्यमुक्थमव्यथायं स्तध्नातु वैराज<sup>१३</sup> साम प्रतिष्ठित्याऽ अन्तरिक्षऽ ऋषयस्त्वा प्रथमजा देवेषु दिवो मात्रया वरिम्णा प्रथन्तु विधर्त्ता चायमधिपतिश्च ते त्वा सर्वे संविदाना नाकस्य पृष्ठे स्वर्गे लोके यजमानं च सादयन्तु ॥१३॥

है इष्टके ! आप स्वयं दीष्तिमान् होने वाली उत्तर दिशा रूप है, मरुत् देवगण आपके स्वामी है, सोम व्याधियों के निवारण करने वाले हैं, एकविश स्तोम आपको पृथियों में विद्याजित करें, सुदृढ़ता के लिए आपको निष्केवल्य नामक शस्व (स्तोत्र) में स्थित करें, वैराज साम अन्तरिक्ष में आपको सुस्थिर करें । प्रथम उत्पन्न ऋषिगण सम्पूर्ण दिव्यलोक में उत्तम देवी गुणों को संव्याप्त करें । अभीष्ट निष्पादनकर्ता और ये मुख्य स्वाधिमानी देवता भी आपको विस्तारित करें । इस प्रकार वे सम्पूर्ण वसवादि देवता याजकों को एक-मत होकर सुखस्थरूप ऊपर स्वर्गलोक में अवश्य ही पहुँचाएँ ॥१३॥

७३३. अधिपत्यिस बृहती दिग्विश्वे ते देवाऽ अधिपतयो बृहस्पतिहॅतीनां प्रतिधर्तां त्रिणवत्रयिस्त छं शौ त्वा स्तोमौ पृथिव्या छं श्रयतां वैश्वदेवाग्निमासते उक्थे अव्यथायै स्तभ्नीता छं शाक्वररैवते सामनी प्रतिष्ठित्याऽ अन्तरिक्षऽ ऋषयस्त्वा प्रथमजा देवेषु दिवो मात्रया वरिम्णा प्रथन्तु विधर्ता चायमधिपतिश्च ते त्वा सर्वे संविदाना नाकस्य पृष्ठे स्वर्गे लोके यजमानं च सादयन्तु ॥१४॥

हे इष्टके ! आप पालनशक्ति से युक्त, विस्तृत, ऊर्ध्व दिशारूप हैं, सब देवशक्तियाँ आपकी पालक हैं, बृहस्मित दु:खों के निवारणकर्ता हैं, त्रिणवत्रवस्विश-स्तोम भूमि में आपको प्रतिष्ठित करें । वश्वदेव, ऑग्नदेव, महत् देव सम्बन्धी उक्थ (स्तोत्र) सुस्थिरता के लिए आपको स्थापित करें । शाक्वर और रैवत दोनों साम आपको अन्तरिक्ष में प्रतिष्ठित करें । प्रथम उत्पन्न ऋषिगण टिब्यलोक में उत्तम देवी गुणों को संख्याप्त करें । अभीष्ट कार्य सम्पन्न करने वाले और प्रधान (स्वापिमानी) देवता भी आपको विस्तारित करें । इस प्रकार वे सभी वसु आदि देवता एकमत होकर, सुखस्वरूप उत्त्वस्थ स्वर्गलोक में यहमान को अवश्य हो प्रतिष्ठित करें ॥१४॥

७३४. अयं पुरो हरिकेशः सूर्यरश्मिस्तस्य रथगृत्सश्च रथौजाश्च सेनानीप्रामण्यौ। पुञ्जिकस्थला च क्रतुस्थला चाप्सरसौ दङ्क्ष्णवः पशवो हेतिः पौरुषेयो वद्यः प्रहेतिस्तेभ्यो नमो अस्तु ते नोवन्तु ते नो मृडयन्तु ते यं द्विष्मो यश्च नो द्वेष्टि तमेषां जम्भे दध्मः ॥१५॥

सूर्यदेव की भाँति सुनहली आभा से युक्त, देदीप्यमान अग्निदेव पूर्व दिशा में इष्टका के रूप में प्रतिष्ठित है । उन अग्निदेव के रथ विद्या में दक्ष और युद्ध में कुशल सेनापति और ग्रामनायक दोनों वसन्त ऋतु है । सत्संकल्प और रूपादि की प्रेरक दिशा और उपदिशा अप्सराओं के रूप में हैं । व्याचादि हिंसक पशु हो इनके आयुध हैं, पञ्चदशोऽध्यायः

94.4

लड़-मरना ही इनका वध हैं । इस प्रकार उन अग्निदेव को सभी सहभागियों के साथ नमन करते हैं । वे सभी हमारी रक्षा करते हुए सुख प्रदान करें । जो हमारे से प्रीतिरहित हैं और हमसे द्वेष करते हैं, उन सभी को हम अग्नि की ज्वालारूपी दाढ़ों में डालते हैं ॥१५ ॥

७३५. अयं दक्षिणा विश्वकर्मा तस्य रथस्वनश्च रथेचित्रश्च सेनानीग्रामण्यौ । मेनका च सहजन्या चाप्सरसौ यातुधाना हेती रक्षा छं सि प्रहेतिस्तेभ्यो नमो अस्तु ते नोवन्तु ते नो मृडयन्तु ते यं द्विष्मो यश्च नो द्वेष्टि तमेषां जम्मे दध्मः ॥१६ ॥

दक्षिण दिशा में सभी कमों के निर्वाहक-विश्वकर्मा-वायु के रूप में यह इष्टका स्थापित है। रथ में बैठकर शब्द करते हुए शासक, सेनापित और नगर रक्षक मीष्मऋतु रूप है। मेनका (सबके द्वारा माननीय) और सहजन्य। (सर्वसाधारण के साथ सामञ्जस्य भावना से स्थित) ये दो अपसराएँ हैं, विविध प्रकार की आसुरी वृत्तियाँ ही इनके आयुध तथा अति कूर राक्षस इनके तीक्षण शस्त्र है। इस प्रकार उस वायुरूप इष्टका को सम्पूर्ण परिचारकों के साथ नगन करते हैं। ये सभी हमें सुखी करें, वे सभी हमारो सुरक्षा करें, जो हमसे प्रीतिरहित हैं और जो हमसे द्वेषभावना से म्रास्त्र हैं, उन्हें इनकी वेगरूपी दादों में डालते हैं, अर्चात् उनका विनाश करते हैं। १६॥

७३६. अयं पश्चाद्विश्वव्यचास्तस्य रथप्रोतश्चासमरथश्च सेनानीश्रामण्यौ । प्रम्लोचन्ती चानुम्लोचन्ती चाप्सरसौ व्याघा हेति: सर्पा: प्रहेतिस्तेष्यो नमो अस्तु ते नोवन्तु ते नो मृडयन्तु ते यं द्विष्मो यश्च नो द्वेष्टि तमेषां जम्भे दध्म: ॥१७ ॥

सम्पूर्ण विश्व के प्रकाशक आदित्यरूप इष्टका पश्चिम दिशा में स्थापित हैं। युद्ध में धैर्यशाली बीर और महारथी इसके सेनानायक और ग्रामरक्षक वर्षाऋतु हैं। अपने वेशविन्यास द्वारा सभी के मन को लुभाने वाली, मुग्ध होने वाले व्यक्ति को पुनः मोहित करने वाली प्रस्तोचनी और अनुम्लोचनी दो अपसराएँ हैं और व्याघादि पशु शस्त्र हैं तथा सर्पादि तोक्ष्ण शस्त्र हैं, उन सबके लिए नमस्कार हैं। वे सब हमारे लिए सुखप्रद हों, वे सब हमारी रक्षा करें। वे सभी, जिनसे हम प्रीतिरहित हैं और जो हमारे लिए देषभावना से ग्रसित हैं, उन्हें इनकी दाढ़ों में डालते हैं, अर्थात् उन्हें विनष्ट करते हैं ॥१७॥

७३७. अयमुत्तरात्संयद्वसुस्तस्य तार्क्ष्यशारिष्टनेमिश्च सेनानीग्रामण्यौ । विश्वाची च घृताची चाप्सरसावापो हेतिर्वातः प्रहेतिस्तेभ्यो नमो अस्तु ते नोवन्तु ते नो मृडयन्तु ते यं द्विष्मो यश्च नो द्वेष्टि तमेषां जम्भे दध्मः ॥१८ ॥

यह उत्तर दिशा में प्रतिष्ठित इष्टका धन से सिद्ध होने वाले बज्ञ के रूप में हैं । उनके अन्तरिक्ष में तीक्ष्ण पक्ष रूपी आयुधों का विस्तार करने वाले और विकार-नाशक अपराजेव हथियारों से युक्त सेनापित और प्राम-पालक शरद ऋतु है, उसकी विश्व द्वारा वन्दित तथा चृत-भक्षण करने वाली विश्वाची और घृताची दो अपसराएँ हैं, जल जिनके शस्त्र हैं तथा वायु तीक्ष्ण आयुध हैं , उन सबके लिए हमारा वन्दन हो । वे सभी हमें सुखी करें और हमारी रक्षा करें । वे सब जिनसे हम प्रीतिरहित हैं और जो हमसे देख करते हैं, उनको इनकी दाढ़ों में डालते हैं ॥१८ ॥

७३८. अयमुपर्यर्वाग्वसुस्तस्य सेनजिच्च सुषेणश्च सेनानीग्रामण्यौ । उर्वशी च पूर्वचित्तिश्चाप्सरसाववस्फूर्जन् हेतिर्विद्युत्प्रहेतिस्तेभ्यो नमो अस्तु ते नोवन्तु ते नो मृडयन्तु ते यं द्विष्मो यश्च नो द्वेष्टि तमेषां जम्मे दध्मः ॥१९ ॥

ऊपर मध्य दिशा में वर्तमान इष्ट्रका पर्जन्यरूप हैं । उनके विजेता और समर्थ सेनायुक्त सेनानायक और प्राम-पालक हेमन्त ऋतु है, जिनके विस्तृत कार्य को नियंत्रित करने वाली एवं अतिरूपवती होने से व्यक्तियों के मनों को वशीभूत करने वाली उर्वशी और पूर्वीवित दो अप्सराएँ हैं । भयानक गर्जना जिनका शस्त्र है, विद्युत् तीक्ष्ण आयुध हैं, उन सभी के लिए नमस्कार है । वे सभी हमें सुखी बनाएँ, वे सभी हमें रक्षित करें, वे सब जिनसे हम द्वेष रखते हैं और जो हमसे द्रेष-भाव से बसित हैं, उन्हें इनके दाढ़ों में डाल कर समाप्त करते हैं ॥ १९ ॥

७३९. अग्निर्मूर्या दिवः ककुत्पतिः पृथिव्याऽ अयम् । अपा छं रेता छंसि जिन्वति ॥२०॥

स्वर्ग के समान मूर्धन्य स्थान में विराजमान ये अग्निदेव बैल के कंधे की भौति ऊँचे हैं । यही अग्निदेव भूमि के पालक, रक्षक और अधिपति हैं । ये जल की रस रूप प्राक्तियों को पोषित करते हैं ॥ २० ॥

७४०. अयमग्निः सहस्रिणो वाजस्य शतिनस्पतिः । मूर्घा कवी रयीणाम् ॥२१ ॥

त्रिकालदशीं ये अग्निदेव सहस्रों सुखों के प्रदायक, सैकड़ो सम्पदाओं से युक्त तथा अत्र के अधिपति हैं । मूर्धारूप उच्च स्थान पर सुशोधित परमैश्वर्य के स्वामी हैं ॥२१ ॥

७४१. त्वामग्ने पुष्करादध्यथर्वा निरमन्थत । मूर्झो विश्वस्य वाघतः ॥२२ ॥

इस पंत्र का अर्थ 'आपो वै पुष्कर, प्राणोऽक्वेंनि शुक्ते '(२०० छा० ६ ४.२.२) अर्थान् 'जल ही पुष्कर है तथा प्राणा अवर्था है' के अनुसार किया गया है—

है अग्निदेव ! प्राण चेतना अथवाँ ने जल के मंदन से विश्व का वहन करने वाले मूर्धन्य के रूप में आपको प्रकट किया ॥२२॥

[अरीमों में स्थित जठराप्ति जल के संयोग से ही जावन् एवं अदीन्त होती है । समुद्र स्थित बड़वारिन भी जल में ही प्रकट होती है । मेचों के वर्षण से कियुन का प्रकट होना भी कियानसम्मत है ।]

७४२. भुवो यज्ञस्य रजसञ्च नेता यत्रा नियुद्धिः सचसे शिवाभिः । दिवि मूर्धानं दक्षिषे स्वर्धां जिह्वामग्ने चकृषे हव्यवाहम् ॥२३ ॥

हे अग्निदेव ! जब आप हर्विष्यात्र ग्रहण करने वाली अपनी ज्वालारूपी जिह्नाओं को प्रदीप्त करते हैं, तब आप यज्ञ के परिणाम स्वरूप यज्ञीय ऊर्जा के प्रवर्तक नायक कहलाते हैं, जहाँ आप कल्याण स्वरूप अश्वों (यज्ञों) के साथ प्राप्त होते हैं, वहाँ दिव्यलोक में विराजमान आदित्य की शोधा को धारण करते हैं ॥२३ ॥

७४३. अबोध्यग्निः समिद्या जनानां प्रति धेनुमिवायतीमुषासम्। यहाऽ इव प्र वयामुज्जिहानाः प्रभानवः सिस्रते नाकमच्छ ॥२४॥

सत्य, ज्ञान और कमों से युक्त याजकों की समिधाओं से अग्निदेव उसी प्रकार प्रदीप्त होते हैं, जिस प्रकार अपनी और उन्मुख हुई गाय को (माँ को) देखकर बछड़ा (दुग्धपान के लिए प्रेरित होता है।) सिक्रय होता है। जिस प्रकार उपाकाल में सभी प्राणी चैतन्य बुद्धि-युक्त होते हैं तथा पक्षी ऊपर उड़कर आकाश में फैल जाते हैं, उसी प्रकार ज्ञान का प्रकाश आकाश में सर्वत्र फैलता है।।२४॥

७४४. अवोचाम कवये मेध्याय वचो वन्दारु वृषभाय वृष्णे । गविष्ठिरो नमसा स्तोममग्नौ दिवीव रुक्ममुरुव्यञ्चमश्रेत् ॥२५ ॥

त्रिकालदर्शी, शक्तिशाली तथा सेचन में समर्थ यज्ञाग्नि का स्तोत्र पाठ से हम स्तवन करते हैं। आवाहन की गई अग्नि में हविदाता पुरुष स्थिरवाणी से, मन्त्रोच्चारपूर्वक हविष्यात्र उसी प्रकार समर्पित करते हैं, जिस प्रकार द्युलोक में प्रकाशमान आदित्य को सन्ध्योपासना के समय कही गई विशिष्ट महिमायुक्त प्रार्थनाएँ समर्पित की जाती है ॥२५॥

७४५. अयमिह प्रथमो घायि घातृभिहोंता यजिष्ठो अध्वरेष्वीङ्य: । यमप्नवानो भृगवो विरुरुवुर्वनेषु चित्रं विभ्वं विशे-विशे ॥२६ ॥ यज्ञीय कर्मों के निर्वाहक अग्निदेव यज्ञों में देव आवाहनकर्ता ऋत्वजों के द्वारा की गयी प्रशंसनीय स्तुतियों को प्राप्त करने वाले हैं। यज्ञीय कार्य हेतु इस यज्ञवेदी में इन्हें स्थापित किया गया है। यजमानों के उत्कर्ष हेतु भृगुवंशी ऋषियों ने इन विलक्षण एवं विस्तृत कर्मों के सम्यादक अग्निदेव को वनों में प्रज्वलित किया ॥२६॥ ७४६. जनस्य गोपाऽ अजनिष्ट जागृविरग्नि: सुदक्ष: सुविताय नव्यसे। घृतप्रतीको बृहता दिविस्पृशा द्युमद्विभाति भरतेभ्य: शुच्चि:॥२७॥

सम्पूर्ण मनुष्यों के संरक्षक, चैतन्ययुक्त, अतिकुशल, अपनी ज्वालाओ द्वारा आज्याहृति को ग्रहण करने वाले और पावन गुणों से युक्त अग्निदेव नित्य नवीन यज्ञीय कर्म के निर्वाह के लिए ऋषियों द्वारा प्रकट किये गये हैं । ये अग्निदेश अपनी तेजस्वी ज्वालाओं से दिज्यलोक को स्मर्श करते हुए विशेष प्रकाशमान होते हैं ॥२७ ॥

७४७. त्वामग्ने अङ्गिरसो गुहा हितमन्वविन्दव्छिश्रियाणं वने-वने । स जायसे मध्यमानः सहो महत्त्वामाहुः सहसस्युत्रमङ्गिरः ॥२८ ॥

हे अद्भिराप्रिय अग्निदेव ! अगिरावंशी ऋषियों ने जलरूप गहनस्थलों में स्थित और विभिन्न बनस्पतियों में व्याप्त आपको अन्वेषण करके प्राप्त किया । आप अति चलपूर्वक पर्वण करने के उपरान्त अरणियों से उत्पन्न होते हैं; अतएव मनीपीगण आपको शक्ति-पुत्र कहकर सम्बोधित करते हैं ॥२८ ॥

७४८. सखायः सं तः सम्यञ्चमिष 🙉 स्तोमं चाग्नये। वर्षिष्ठाय क्षितीनामूर्जो नष्णे सहस्वते ॥२९ ॥

हे मित्र ऋतिको ! यह वरिष्ठ अग्निदेव जल के पौत्ररूप श्रेष्ठ बलों को प्रदान करने वाले हैं । आप इनके निमित्त श्रेष्ठ स्तवनों का गान करते हुए हविष्यात्र समर्पित करें ॥२९ ॥

(जल से वनस्पतियों की अपनि तथा काण्डादि से अग्नि की अपनि होने से अग्नि को जल का पौत्र कहा गया है ।)

७४९. स छंश्समिद्युवसे वृषत्रग्ने विश्वान्यर्यंऽ आ । इडस्पदे समिध्यसे स नो वसुन्याभर ॥

हे शक्ति- सम्पन्न अग्निदेव ! सबके अधिपति आप समस्त यशीय अभीष्ट फलों को सभी तरफ से यजमान को उपलब्ध कराने में समर्थ हैं । आप यज्ञ-स्थल पर स्थित उत्तर वेदिका में भलीप्रकार प्रज्वलित होते हैं—ऐसे यशस्त्री आप हमारे लिए भी ऐक्वर्य-सम्पदा को सभी तरफ से प्रदान करें ॥३० ॥

७५०.त्वां चित्रश्रवस्तम हवन्ते विक्षु जन्तवः । शोचिष्केशं पुरुप्रियाग्ने हव्याय वोढवे ॥३१॥

प्रेमपूर्वक हविष्य को ग्रहण करने वाले हे यशस्त्री अग्निदेव ! आप आश्चर्यजनक वैभव से सम्पन्न हैं । सम्पूर्ण मनुष्य, ऋत्विग्गण यज्ञ-सम्पादन के निमित्त आपका आवाहन करते हुए हवि समर्पित करते हैं ॥३१ ॥

७५१. एना वो अग्नि नमसोर्जो नपातमा हुवे । प्रियं चेतिष्ठमरति छै स्वब्बरं विश्वस्य दूतममृतम् ॥३२ ॥

याजकों के द्वारा प्रदत्त हविष्यात्र से हम जल के पाँत अतिष्यि, चैतन्यतायुक्त, श्रेष्ठ कर्मों के प्रेरक, यज्ञ सम्पादक, सम्पूर्ण यज्ञादि कर्मों के निर्वाहक होने से दूतरूप अविनाशी अग्निदेव का आवाहन करते हैं ॥३२॥ ७५२. विश्वस्य दूतममृतं विश्वस्य दूतममृतम्। स योजते अरुषा विश्वभोजसा स दुद्रवत्स्वाहुतः॥३३॥

दूत के समान तत्परतापूर्वक कार्य (यज्ञादि) को सम्पन्न करने वाले, उस अमृत स्वरूप अग्निदेव को हम आवाहित करते हैं । वे प्रख्यात अग्निदेव क्रोधरहित, सम्पूर्ण उतम यज्ञों के हिस्से को पाने वाले, अश्रों को अपने रथ में नियोजित करते हैं और श्रेष्ठ विधि से आमन्तित वे अतिशीध यज्ञस्थल पर उपस्थित होते हैं ॥३३ ॥

### ७५३. स दुइवत्स्वाहुतः स दुइवत्स्वाहुतः । सुब्रह्मा यज्ञः सुशमी वसूनां देव छ राधो जनानाम् ॥३४॥

श्रेष्ठ याज्ञिकों से युक्त, सत्कर्मरूपी यज्ञ में आवाहित वे प्रख्यात अग्निदेव शीघ्र ही प्रकट होते हैं । वस्, रुद्र, आदित्य आदि देवों वाले यज्ञ में, जहाँ दैवी सम्पदायुक्त व्यक्तियों द्वारा उत्तम विधि से आहुतियाँ समर्पित की जाती हैं, वहाँ आप दुतगति से आगमन करते हैं ॥३४ ॥

## ७५४. अग्ने वाजस्य गोमतऽ ईशानः सहस्रो यहो । अस्मे धेहि जातवेदो महि श्रवः ॥३५॥

अरणिमन्थन से उत्पन्न होने वाले हे जातवेद अग्निदेव ! आप अन्त, धन, पशु आदि से सम्पन्न हैं । हमारे लिए भी अपार वैभव प्रदान करें ॥३५ ॥

## ७५५. सऽ इधानो वसुष्कविरग्निरीडेन्यो गिरा । रेवदस्मध्यं पुर्वणीक दीदिहि ॥३६ ॥

ज्वालाओं के रूप में अनेक मुख वाले आज्वल्यमान हे अग्निदेव ! आप विकालदर्शी एवं सभी के आश्रय-स्थल हैं। दिन्य स्तुतियों से सन्तुष्ट हुए यज्ञ में सर्वप्रथम उपस्थित होने वाले आप हमें अपनी तेजस्विता से अपार धन-वैभव प्रदान करें ॥३६ ॥

### ७५६. क्षपो राजञ्जत त्मनाग्ने वस्तोरुतोषसः । स तिग्मजम्भ रक्षसो दह प्रति ॥३७ ॥

लपटों के रूप में विकराल दाढ़ों वाले हे तेजस्वी अग्निदेव ! अपने तीक्ष्ण स्वभाव से ही आप असुरों का संहार करने वाले हैं। अतएव हमारे लिए हानिकारक, दिन के और उपाकाल के सभी असुरों (विकारों ) को भस्म करें ॥३७ ॥

## ७५७. भद्रो नो अग्निराहुतो भद्रा रातिः सुभग भद्रो अध्वरः । भद्राऽ उत प्रशस्तयः ॥ ३८ ॥

ऋत्विजों के आवाहन पर प्रकट होने वाले हे ऐसर्वशाली अग्निदेव ! आप हमारे लिए कल्याणकारी हों । यज्ञकर्म एवं दान हमारे लिए कल्याणकारों होकर मंगल करें तथा आपको प्रशस्तियाँ भी हमारे लिए सुखकारी हों ॥३८ ॥

### ७५८. भद्रा उत प्रशस्तयो भद्रं मनः कृणुष्व वृत्रतूर्ये । येना समत्सु सासहः ॥३९ ॥

है अग्ने ! जिस मन: शक्ति से आप (जीवन) समरक्षेत्र में (कुविचाररूपी) शत्रुओं को पराजित करते हैं, उसी मन: शक्ति को हमारे दुष्कर्मरूपी पापों के नाश में नियोजित कर हमारा कल्याण करें ॥३९ ॥

## ७५९. येना समत्सु सासहोव स्थिरा तनुहि भूरि शर्घताम्। वनेमा ते अभिष्टिभि: ॥४०॥

हे अग्निदेव ! आप जिस शक्ति से युद्धों में शत्रुओं का संहार करते हैं, उसी प्रकार से अति संघर्षशील शत्रुओं के सुदृढ़ धनुषों की प्रत्यञ्चा को काट दें । आपके द्वारा प्रदत्त ऐश्वर्य से हम सदा सुखी रहें ॥४० ॥

### ७६०. अग्नि तं मन्ये यो वसुरस्तं यं यन्ति बेनवः। अस्तमर्वन्तऽ आशवोस्तंनित्यासो वाजिनऽ इष छं स्तोतृभ्यऽ आ भर ॥४१॥

सबके आश्रय स्थल उन अग्निदेव से हम परिचित हैं, (साथं अग्निहोत्र हेतु) जिन अग्निदेव को प्रदीप्त जानकर गौएँ गोधूलि वेला में अपने-अपने बाड़े में वापस लौटती हैं तथा तीवगामी अश्व (भी) नित्य ही उस अग्निदेव को प्रदीप्त देखकर अश्वशाला में लौटते हैं। है अग्निदेव ! ऐसे आप याजकों के लिए प्रवृर धन-धान्य प्रदान करें ॥४१ ॥

### ७६१. सो अग्नियों वसुर्गृणे सं यमायन्ति धेनवः । समर्वन्तो रघुद्भवः स छः सुजातासः सूरयऽ इषछः स्तोतृभ्यऽ आ भर ॥४२ ॥

जो सबके आश्रयमूत तथा धन से सहायक हैं, उन अग्निदेव की हम प्रार्थना करते हैं। जिनके समीप गाँएँ आती हैं और शीध गतिमान् अश्व भी जिनके समीप आते हैं, ऐसे अग्निदेव की उपासना श्रेष्ठ कुल में उत्पन्न होकर सुसंस्कार सम्मन्न विद्वान् करते हैं। इन गुणों से युक्त हे अग्ने! याजकों के लिए आप प्रचुर धन-धान्य प्रदान करें।। ७६२. उभे सुश्चन्द्र सर्पियो दर्बी श्रीणीयऽ आसनि। उतो नऽ उत्पुपूर्या उक्श्वेषु शवसस्पतऽ इष्थंश्व स्तोतृभ्यऽ आ भर।।४३।।

चन्द्रमा के सद्श सुख-शान्ति देने वाले हे अग्निदेव ! आप अपने मुख में मृतपान हेतु दोनों दवींरूप हाथों का उपयोग करते हैं । हे बल के स्वामी ! आप स्तुति द्वारा किये गये यज्ञों से हमें धन-सम्पदा से परिपूर्ण करें और हम याजकों को मंगलकारी प्रेचुर धन-धान्य प्रदान करें ॥४३ ॥

### ७६३. अग्ने तमद्याश्चं न स्तोमै: क्रतुं न भद्र ॐ हृदिस्पृशम् । ऋध्यामा तऽ ओहै: ॥४४ ॥

है अग्निदेव ! आज आपके इस यज्ञ को अभीष्ट फलदायक, सामगान से हम संवर्धित करते हैं । जिस प्रकार नानांविध स्तुतियों से अधमेश यज्ञ के अभी को विशेषकप से प्रेरित किया जाता है, वैसे ही हम कल्याणकारी यज्ञीय संकल्पों को सुद्द करते हैं ॥४४॥

## ७६४. अधा हाग्ने कतोर्भद्रस्य दक्षस्य साधोः । रथीर्ऋतस्य बृहतो बभूथ ॥४५ ॥

हे अग्निदेव ! सारथी द्वारा सावधानीपूर्वक चलाये जाने वाले रथ की भौति आप श्रेष्ठ फल प्रदान करने वाले. उत्तम रीति से सम्मादित, कल्याणकारी परिणाम प्रस्तुत करने वाले हमारे यज्ञ को सम्पन्न करें ॥४५ ॥

## ७६५. एभिनों अकैर्भवा नो अर्वाङ्क् स्वर्ण ज्योतिः । अग्ने विश्वेभिः सुमना ऽ अनीकैः ॥

हे अग्निदेव ! इन स्तुति-मन्त्रों द्वारा प्रसन्नवित्त होकर आप हमारे सम्मुख प्रकट हो । जिस प्रकार सूर्यदेव उदित होकर सम्पूर्ण रश्मियों से संसार के सम्मुख प्रस्तुत होते हैं, उसी प्रकार हमारी प्रार्थना सुनकर आप हमारे जीवन को आलोकित करें ॥४६ ॥

### ७६६. अग्नि <sup>छं</sup> होतारं मन्ये दास्वन्तं वसु<sup>छं</sup> सूनु छं सहसो जातवेदसं विप्रं न जातवेदसम् । यऽ ऊर्ध्वया स्वध्वरो देवो देवाच्या कृपा । घृतस्य विश्वाष्टिमनु वष्टि शोचिषाजुह्वानस्य सर्पिषः ॥४७ ॥

जो दैवीगुणों से सम्पन्न, श्रेष्ठ कर्म के सम्पादक अग्निदेव, देवताओं के समीप जाने वाले, ऊर्ध्वगामी ज्वालाओं से प्रदीप्त और विस्तारपुक्त होकर, अनवरत घृतपान की अभिलाषा करते हैं, उन अग्निदेव को देव आवाहनकर्ता, दानकर्ता, सबके आश्रयभूत (निवासक), मन्यन होने से शक्ति के पुत्र, सर्वज्ञानसम्पन्न, शास्त्रज्ञाता, ब्रह्मनिष्टज्ञानी के सदृश हम स्वीकार करते हैं ॥४७॥

### ७६७. अग्ने त्वं नो अन्तमऽ उत त्राता शिवो भवा वरूथ्यः । वसुरग्निर्वसुश्रवाऽ अच्छा नक्षि द्युमत्तम छं रियं दाः । तं त्वा शोचिष्ठ दीदिवः सुम्नाय नूनमीमहे सिखभ्यः ॥४८॥

हे अग्निदेव ! आप हमारे अति निकट रहने वाले हैं, हमारे श्रेष्ठ संरक्षक और मंगलकारी हैं, आप सबके अग्रगामी, सबके निवासक और परमर्वेषव द्वारा अति वशस्वी हैं । हे पावन अग्निदेव ! आप हमारे यज्ञस्थल में पधारें और अति तेजस्विता सम्पन्न सम्पदाएँ प्रदान करें । हे सर्वप्रकाशक अग्निदेव ! हम मित्रों के लिए और सुखों के निमित्त आपसे निश्चय ही प्रार्थना करते हैं ॥४८ ॥

### ७६८.येन ऋषयस्तपसा सत्रमायन्निन्याना ऽ अग्नि र्थः स्वराभरन्तः । तस्मिन्नहं नि दधे नाके अग्निं यमाहुर्मनवस्तीर्णबर्हिषम् ॥४९ ॥

जिस पन को केन्द्रित करने वाली तपसाधना से ऋषियों ने अग्नि को प्रज्वलित करके देवत्व प्राप्तिरूप परम पुरुषार्थ किया, उसी मन की एकाव्रता रूप तप-साधना से हम भी देवों क्षमताओं को जाव्रत् करने के लिए अग्निदेव की स्थापना करते हैं ।उन ऑग्निदेव को मनीषीगण यज्ञीय श्रेग्ठ कमों को सफल बनाने वाला सम्बोधित करते हैं । ७६९. तं पत्नीभिरनु गच्छेम देवा: पुत्रैर्धातृभिरुत वा हिरण्यै: । नाकं गृथ्णाना: सुकृतस्य लोके ततीये पुष्ठे अधि रोचने दिव: ॥५०॥

हे दैवीगुण सम्पत्नो ! पुण्यकर्मों से प्राप्त तीसरे ज्योतिर्मय दिश्यलोक में बेध्त आनन्दमय स्थान को उपलब्ध करने की इच्छा करते हुए, हम सहधर्मिणियो, पुत्रों, बन्धु-बान्धवो तथा स्वर्णादि पदार्थों के साथ आंग्न का सेवन करते हैं। इससे हम श्रेष्ठ देवलोक को प्राप्त करेंगे ॥५०॥

७७०. आ वाचो मध्यमरुहद्भुरण्युरयमग्निः सत्पतिश्चेकितानः। पृष्ठे पृथिव्या निहितो दविद्युतदयस्पदं कृणुतां ये पृतन्यवः॥५१॥

विश्व के भरणकर्ता, श्रेंग्ट महामानवों के पालक, चैतन्य (ज्ञानवान) , भूमि के उच्च भाग में स्थित, अति प्रकाशमान है अग्निदेव ! आप मंत्रोच्चार के बीच चयन स्वल (यज्ञस्वल) में स्थापित होने वाले हैं । सैन्य शक्ति से सम्पन्न जो दुष्ट-दुराचारी हमसे युद्ध करना चाहते हैं, आप उन्हें पददलित करें अर्थात् नष्ट करे ॥५१ ॥

७७१. अयमग्निर्वीरतमो वयोधाः सहस्रियो द्योततामप्रयुच्छन्। विभ्राजमानः सरिरस्य मध्यऽ उप प्र याहि दिव्यानि धाम ॥५२॥

अतिशय बलवान्, हविष्यात्र ग्रहण करने में समर्थ, हजारों कार्यों के साथक हे अग्निदेव !आप प्रारम्भ किये गये धर्मानुष्यन को पूर्ण करने के लिए आलस्यरहित होकर प्रकट हो । तीनों लोकों (मेखलाओं ) के बीच में विशेष प्रकाशमान होकर, हमें दिख्य लोकों को उपलब्ध कराएँ ॥५२ ॥

७७२. सम्प्रच्यवध्यमुप सम्प्रयाताग्ने पथो देवयानान् कृणुध्वम् । पुनः कृण्वानाः पितरा युवानान्वाता र्थं सीत् त्वयि तन्तुमेतम् ॥५३ ॥

हे ऋषियों ! आप सभी इन अग्निदेव के निकट आएं, निकट आकर भलीप्रकार इसे प्रज्वालित करें । हे अग्ने ! आप हमारे देवयान मार्ग को प्रशस्त करें (प्रकाशित करें ) । वाणी और मन को तरुण करते हुए ऋषियों ने इस यज्ञ में आपको श्रेष्ठ रीति से विस्तारित किया है ॥५३ ॥

७७३. उद्बुध्यस्वाग्ने प्रति जागृहि त्विमष्टापूर्ते स छै सुजेथामयं च । अस्मिन्सघस्थे अध्युत्तरस्मिन् विश्वे देवा यजमानश्च सीदत ॥५४॥

हे अग्निदेव ! आप जाप्रत् हों और प्रतिदिन यजमान को भी जाप्रत् करें । इस यज्ञ में यजमान के साथ सुसंगत हो । आपके अनुमह से इस यजमान की श्रेष्ठ इच्छाओं की पूर्ति हो, हे विश्वेदेवो ! याजकगण, देवताओं के योग्य सर्वश्रेष्ठ स्थान-देवलोक में विरकाल तक निवास करें ॥५४॥

७७४. येन वहसि सहस्रं येनाग्ने सर्ववेदसम् । तेनेमं यज्ञं नो नय स्वदेवेषु गन्तवे । ।५५ ॥

हे अग्निदेव ! आप जिस शक्ति से सहस्र दक्षिणा वाले और सर्वमेध अर्थात् सर्वस्व समर्पित करने वाले यज्ञों को सम्पन्न करते हैं, उसी पराक्रम से हमारे इस यज्ञ को सम्पन्न करें । यज्ञ के प्रभाव से हम याजक देवत्व के परम पद को प्राप्त करें ॥५५ ॥ ७७५. अयं ते योनिर्ऋत्वियो यतो जातो अरोचधाः। तं जानन्नग्न ऽ आरोहाधा नो वर्धया रियम् ॥५६ ॥

है अग्ने ! यह गार्हपत्य अग्नि आपका उत्पत्ति-स्थल है, जिस ऋतुकाल वाले गार्हपत्य से उत्पन्न हुए आप यज्ञादि श्रेष्ठ कर्मों के निमित्त प्रदीप्त होते हैं । उस गार्हपत्य को भलो-भाँति अनुभव करके हे अग्ने ! आप दक्षिण कुण्ड में स्थापित हों, तदुपरान्त हमारे लिए धनैश्वर्य को भलोप्रकार से संवर्धित करें ॥५६ ॥

७७६. तपश्च तपस्यश्च शैशिरावृत् अग्नेरन्तः श्लेषोसि कल्पेतां द्यावापृथिवी कल्पन्तामापऽ ओषधयः कल्पन्तामग्नयः पृथङ्गम ज्यैष्ठ्याय सवताः । ये अग्नयः समनसोन्तरा द्यावापृथिवी इमे । शैशिरावृत् अभिकल्पमानाऽ इन्द्रमिव देवा ऽ अभिसंविशन्तु तया देवतयाङ्गिरस्वद्धुवे सीदतम् ॥५७ ॥

माघ और फाल्गुन मास शिशिर ऋतु से सम्बन्धित हैं । हे इष्टके ! आप प्रज्वलित ऑग्न मे उसकी सुदृढ़ता के लिए स्थित हो । आपके द्वारा चुलोक और भूलोक आनन्दप्रद हो, जल और सोमलतादि ओषधियाँ आनन्दप्रद हो । सम्पूर्ण अग्नियों हम याजकों के उत्थान के लिए अनुकृत हो । जो चावापृथिवी के बीच में समान मन वाली अनेक अग्नियों हैं, वे इस शिशिर ऋतु से सम्बन्धित होकर उसे उसी प्रकार सुदृढ़ करें, जिस प्रकार देव शिलयों इन्द्रदेव को अपना आश्रय मानकर कर्म सम्पादन करती है । उस प्रधान देवता द्वारा अगिरा की तरह ही स्थित होकर है इष्टके ! आप भी सुदृढ़ता को धारण करें ॥५७॥

### ७७७. परमेष्ठी त्वा सादयतु दिवस्पृष्ठे ज्योतिष्मतीम् । विश्वस्मै प्राणायापानाय व्यानाय विश्वं ज्योतिर्यच्छ । सूर्यस्तेष्ठिपतिस्तया देवतयाङ्गिरस्वद् श्रुवा सीद ॥५८ ॥

हे जाज्यल्यमान इष्टके ! वायुरूप आपको विश्वकर्मा ऊपर स्वर्गलोक में विराजमान करें । सूर्यदेव आपके स्वामी हैं । आप गाजकों के प्राण, अपान और व्यान के उत्थान हेतु ज्योति-अनुदान प्रदान करें । आप बायु देवता की सामर्थ्य से यज्ञकार्य में अद्विरावत् अविचल रूप से सुस्थिर रहें ॥५८ ॥

### ७७८. लोकं पृण छिद्रं पृणाथो सीद घुवा त्वम्। इन्द्राग्नी त्वा बृहस्पति-रस्मिन्योनावसीषदन् ॥५९॥

हे इष्टके ! आप पहले से स्थापित इष्टकाओं द्वारा स्पर्श न होती हुई, चयन स्थल के रिक्त स्थान को पूर्ण करें और दृढ़तापूर्वक स्थित हों । इन्द्रदेव, अग्निदेव तथा बृहस्पतिदेव ने इस स्थल में आपको विराजित किया है ॥५१ ॥

### ७७९.ता अस्य सूददोहसः सोम छं श्रीणन्ति पृश्नयः । जन्मन्देवानां विशस्त्रिष्वारोचने दिवः॥

दिव्यलोक के जल से तथा प्राणपर्जन्य से परिपूर्ण जो सूर्यदेव की किरणें हैं, वे देवताओं के उत्पादन काल (संवत्सर) में तीनों लोकों के मध्य अर्थात् पृथ्वी, अन्तरिक्ष और द्युलोक में याजकों के लिए सोमरूपी पोषक तत्त्वों को परिपक्त करती हैं ॥६० ॥

### ७८०. इन्द्रं विश्वा अवीवृधन्त्समुद्रव्यचसं गिरः। रधीतम छंरधीनां वाजाना छंसत्पतिं पतिम्।।६१ ।।

याजक द्वारा की गई स्तृतियाँ सुदृद्ध, गम्भीर, विशाल, श्रेष्ट महारथी, धन-धान्य के अधिष्ठाता तथा धर्म निष्ठों के पालनकर्त्ता इन्द्रदेव का गुणगान करती है ॥६१ ॥

### ७८१. प्रोथदश्चो न यवसेविष्यन्यदा महः संवरणाद्व्यस्थात्। आदस्य वातो अनुवाति शोचिरध स्म ते व्रजनं कृष्णमस्ति ॥६२ ॥

जिस समय उत्तम काष्ठरूप अरणियों के मन्थन से अग्निदेव प्रज्वलित होते हैं, उस समय भोजन की इच्छा से घास के प्रति प्रेरित अश्व की भाँति वे सब्द करते हैं। तत्पक्षात् वायु उनकी ज्वालाओं के साथ अनुगमन करते हुए उन्हें अधिक प्रज्वलित करते हैं। उस समय अग्निदेव की प्रगति का मार्ग कृष्णवर्ण धूम्र से परिपूर्ण होता है ॥६२॥

### ७८२. आयोष्ट्वा सदने सादयाम्यवतञ्छायाया छं समुद्रस्य हृदये । रश्मीवतीं भास्वतीमा या द्यां भास्या पृथिवीमोर्वन्तरिक्षम् ॥६३ ॥

तेजस्वी रश्मियों के प्रकाश से सुशोधित हे स्वयमातृष्णे ! जल की वर्षा करने वाले सागर की भौति पोषक-तत्त्वों की वृष्टि द्वारा संसार का पालन करने वाले, आदित्य के हृदय स्थल में हम आपको प्रतिष्ठित करते हैं। आप पृथिवी, अन्तरिक्ष और द्युलोक को अपने दिव्य प्रकाश से परिपूर्ण अर्थात् ज्योतिर्मय कर देती हैं।।६३॥

## ७८३. परमेष्ठी त्वा सादयतु दिवस्पृष्ठे व्यचस्वतीं प्रथस्वतीं दिवं यच्छ दिवं द् थंऽ ह दिवं मा हिथंऽ सी: । विश्वस्मै प्राणायापानाय व्यानायोदानाय प्रतिष्ठायै चरित्राय । सूर्यस्त्वाभि पातु मह्या स्वस्त्या छर्दिषा शन्तमेन तया देवतयाङ्गिरस्वद् ध्रुवे सीदतम् ॥६४ ॥

सम्पूर्ण अगत् में अपने तेज का विस्तार करने वाली हे स्वयमातृष्णे ! संसार का सृजन करने वाले विश्वकर्मा आपको दिव्यलोक के ऊपर स्थापित करें । आप समस्त प्राणियों के प्राण, अपान, व्यान और उदान की शक्ति को सुदृढ़ता प्रदान करने हेतु अपने स्थल पर प्रतिष्ठित हो तथा सदाचरण के विस्तार में सहायक हों । सूर्यदेव आपकी भली-भाँति रक्षा करें । आप दिव्य गुणों को नष्ट न होने दें । अपने उस अधिष्ठाता देव की अनुकूलता से अङ्गिरा के समान अविचल होकर स्थापित हों ॥६४ ॥

### ७८४. सहस्रस्य प्रमासि सहस्रस्य प्रतिमासि सहस्रस्योन्मासि साहस्रोसि सहस्राय त्वा ॥६५॥

हे अग्निदेव! आप हजारो इष्टकाओं ( शक्तियों ) के मापदण्ड हैं, आप असंख्य वैभवों की प्रतिमा रूप हैं तथा सहस्राधिक स्थान पर विराजमान होने योग्य हैं । इसी कारण आप हजारों इष्टकाओं के ऊपर अधिष्ठित होने के लिए उपयुक्त हैं। हम असंख्य (सहस्र) उच्च श्रेणियों की प्राप्ति के लिए आपको स्वीकार करते हैं ॥६५॥

## —ऋषि, देवता, छन्द-विवरण—

ऋषि— परमेष्ठी १-१९ । विरूप २०,२१ । भरद्वाज २२ । त्रिशिरा २३ । बुध-गविष्ठिर २४, २५ । वामदेव २६ । सुतंशर २७,२८ । इष २९ । संवनन ३० । प्रस्कण्व ३१ । वसिष्ठ ३२-३४, ६२-६५ । गोतम ३५-३७ । सौभरि ३८-४० । कुमार-वृष ४१-४७, ४९-५८ । बन्धु आदि ४८ । देवश्रवा-देववात भारत ५९ । प्रियमेध ऐन्द्र ६० । जेता माधुच्छन्दस ६१ ।

देवता— अग्नि १,२,२०-५६, ६२, ६५ । लिगोक्त (इष्टका) ३-१९ । ऋतुएँ ५७ । सूर्य ५८ । लोकपृणा लिगोक्त ५९ । आप: (जल) ६० । इन्द्र ६१ । स्वयमातृष्णा ६३, ६४ ।

छन्द— त्रिष्टुप् १ । भुरिक् त्रिष्टुप् २ । बाह्यो त्रिष्टुप् ३,७ । निवृत् आकृति ४ । निवृत् अभिकृति ५ । विराद् अभिकृति ६ । भुरिक् आयी अनुष्टुप् ८ । विराद् बाह्यो जगती १ । विराद् बाह्यो त्रिष्टुप्, बाह्यो वृहती १० । स्वराद बाह्यो त्रिष्टुप्, बाह्यो वृहती १० । स्वराद बाह्यो त्रिष्टुप्, बाह्यो वृहती ११, १३ । भुरिक् बाह्यो जगती, बाह्यो वृहती १२ । विवृत् प्रकृति १६ । कृति १७ । भुरिक् अतिधृति १८ । निवृत् कृति १९ । निवृत् गायत्री २०-२२ । निवृत् आयी त्रिष्टुप् २३, ५२ । निवृत् व्रष्टुप् २४,२५ । भुरिक् आयी त्रिष्टुप् २६,५० । निवृत् आयी जगती २७ । विराद् आयी जगती २८ । विराद् अनुष्टुप् २९-३१,५९,६०,६५ । विराद् बृहती ३२ । निवृत् वृहती ३३ । आयी अनुष्टुप् ३४ । त्रिष्टिक् अपी गायत्री ४८ । निवृत् उष्णिक् ३६,३७,३९-४० । निवृत् पंक्ति ४१,४३ । आयी पंक्ति ४२ । आयी गायत्री ४४ । भुरिक् आयी गायत्री ४५ । स्वराद् बाह्यी वृहती ४८ । आयी त्रिष्टुप् ४९,५४ । स्वराद् बाह्यी वृहती ४८ । आयी त्रिष्टुप् ४९,५४ । स्वराद् आयी त्रिष्टुप् ५१ । भुरिक् आयी पंक्ति ५३ ।निवृत् अनुष्टुप् ५५,५६,६१ । स्वराद उत्कृति ५७ । बाह्यो वृहती ५८ । विराद त्रिष्टुप् ६२,६३ । आकृति ६४ ।

## ॥ इति पञ्चदशोऽध्यायः ॥



## ॥ अथ षोडशोऽध्याय: ॥

इस अध्याय के सभी मंत्र 'रुद्र' के प्रति कहे गये हैं। ज़िव के असुर विनाज़क रोड़ रूप, सूर्य के प्रचण्ड रूप, अग्नि के विकराल रूप— इन सभी को रुद्र कहा गया है— 'अग्निरिय रुद्ध उच्यते' (निरुक्त १०,७) , 'यो ये रुद्ध सोऽग्नि:' (ज़त० झा० ५.२.४.१३) । रुद्ध ग्यारह कहे गये हैं, इस सम्बन्ध में अनेक मत हैं। ज़त० झा० में दस प्राणों तथा ग्यारहवें आत्मा को मिलाकर एकादण रुद्ध कहा गया है (११.६.२.७) । मंत्र के मावानुसार रुद्ध का यही स्वरूप यहाँ प्रकट किया गया है—

## ७८५. नमस्ते रुद्र मन्यवऽउतो तऽइषवे नमः । बाहुध्यामुत ते नमः ॥१ ॥

है (दुष्टों को रुलाने वाले) रुद्रदेव ! आपके मन्यु (अनीति-दमन के लिए क्रोध) के प्रति हमारा नमस्कार है । आपके बाणों के लिए हमारा नमस्कार है । आपकी दोनों भुजाओं के लिए हमारा नमस्कार है ॥१ ॥

### ७८६. या ते रुद्र शिवा तनूरघोराऽपापकाशिनी । तया नस्तन्वा शन्तमया गिरिशन्ताभि चाकशीहि ॥२ ॥

हे रुद्रदेव !आप (अति उच्च) पर्वत की मुरक्षित गृहा में रहते हैं ।आपका कल्याणकारी शान्तरूप, पापों के विनाशक होने के कारण सौम्य और बलशाली भी हैं ।अपने उसी मंगलमय रूप से हमारे ऊपर कृपा-दृष्टि डालें ॥२॥ ७८७. यामिषुं गिरिशन्त हस्ते विभर्ष्यस्तवे। शिवां गिरित्र तां कुरु मा हिथ्थेसी: पुरुषं जगत् ॥३॥

हे हद्रदेव ! आप पर्वत में स्थित रहकर प्राणियों को रक्षा के लिए समर्पित हैं । जिस बाण को शत्रुओं के विनाश के निमित्त हाथ में धारण करते हैं, उसी बाण को कल्याण-प्रयोजनों में प्रयुक्त करें । वे (बाण) मनुष्यों और जगत् के प्राणियों की हिंसा में प्रयुक्त न हों ॥३ ॥

### ७८८. शिवेन वचसा त्वा गिरिशाच्छावदामसि। यथा नः सर्वमिञ्जगदयक्ष्म छः सुमनाऽअसन्॥४॥

हे पर्वत-निवासी रुद्रदेव ! हम मंगलमय स्तुतियों से प्रार्थना करते हैं कि आप इस सम्पूर्ण जगत् को रोग से दूर रखें और उत्तम विचारयुक्त मन प्रदान करें ॥४ ॥

### ७८९. अध्यवोचदिधवक्ता प्रथमो दैव्यो भिषक्। अहीँश्च सर्वाञ्जम्भयन्सर्वाश्च यातुधान्योऽधराचीः परा सुव ॥५॥

(ज्ञान के) प्रमुख प्रवक्ता, देवों में प्रथम पूज्य, स्मरण मात्र से भवरोगादि दूर करने वाले वैद्य तुल्य रुद्रदेव ने (अपने वीरभद्रों से) कहा—आप सभी सर्प आदि क्रूर प्राणियों को नष्ट करें और अधोगामी प्रवृत्तियों वाली राक्षसी क्षियों ( वृत्तियों ) को दूर करें ॥५॥

### ७९०. असौ यस्ताम्रो अरुणऽउत बधुः सुमङ्गलः। ये चैन छंरुद्राऽअभितो दिक्षु श्रिताः सहस्रशोऽवैषाछं हेडऽर्डमहे ॥६ ॥

यह (सूर्यरूप) रुद्रदेव उदय काल में ताप्र वर्ण, मध्याझ-काल में अरुणिम और अस्तकाल में भूरे रंग के हैं । (सूर्य की बिखरी सहस्रों रिश्मयों के सद्श) रुद्रदेव की अंश रूप सहस्रों शक्तियाँ अनेकों दिशाओं में अवस्थित हैं-। (हम उनके प्रति विनम्र अभिवादन शील रहते हैं ) उनका क्रोध हमारे प्रति शान्त हो ॥६ ॥

### ७९१. असौ योऽवसर्पति नीलग्रीवो विलोहितः । उतैनं गोपाऽअदृश्रत्रदृश्रत्रुदहार्यः स दृष्टो मृडयाति नः ॥७ ॥

यह रुद्र (सूर्य) देव नीलग्रीवा (तेजस्वो होने पर सूर्यमण्डल में नीलवर्ण दिखता है) तथा विशेष रक्तवर्ण युक्त होकर निरन्तर गतिमान् रहते हैं । इनके दर्शन उदयकाल में नित्य गोप (गौ चराने वाले) और जल ले जाने वाली नारियाँ करती हैं । ऐसे उन रुद्रदेव (आदित्य) के दर्शन हमारे लिए अत्यन्त कल्याणकारी हैं ॥७ ॥

७९२. नमोऽस्तु नीलग्रीवाय सहस्राक्षाय मीदुषे। अथो ये अस्य सत्वानोऽहं तेभ्योऽकरं नमः ॥८॥

नीले कण्ठ वाले (सूर्य-किरणरूप) सहस्र नेत्र वाले (प्राण-पर्जन्य की) वर्षा करने वाले रुद्रदेव (सूर्य) के लिए हमारा नमन हो, इनके जो सत्यरूप अंश (अनुचर) हैं, उनके लिए भी हम नमस्कार करते हैं ॥८ ॥

७९३. प्रमुञ्च धन्वनस्त्वमुभयोरात्यॉर्ज्याम् । याञ्च ते हस्तऽइषवः परा ता भगवो वप ॥९॥

हे (आदित्यरूप) भगवान् रुद्रदेव ! (सायंकाल के समय) धारण किये हुए , अपने धनुष की दोनों कोटियों में स्थित प्रत्यञ्चा (किरणों ) को उतार लें (समेट लें ) और हाथों में धारण किये बाण (अत्यधिक उष्णता) का परित्याग करें ॥९ ॥

७९४. विज्यं धनुः कपर्दिनो विशल्यो बाणवाँ२ उत । अनेशन्नस्य याऽइषवऽआभुरस्य निषङ्गधिः ॥१० ॥

इन जटाधारी रुद्रदेव का धनुष प्रत्यंचारहित होकर आवश्यकता विहीन हो जाए , तरकस बाणों से खाली हो जाए , इनके बाण कहीं दिखाई न पड़ें । इनके खड़्ग रखने का स्थान खाली हो जाए ॥१० ॥

[ सर्वत्र प्रान्ति का वातावरण प्रा जाने के उपरान्त ही रुद्ध देवता के लिए आयुर्धों की आवात्यकता नहीं रहेगी। ]

७९५. या ते हेतिर्मीबुच्टम हस्ते बभूव ते धनुः । तयास्मान्विश्वतस्त्वमयक्ष्मया परि भुज ॥

हे सुखदायक रुद्रदेव ! आप के हाथों में जो धनुष और हथियार हैं । उन विध्वंसरहित शस्त्रों से आप सब ओर से हमारी भली प्रकार से रक्षा करें ॥११ ॥

७९६. परि ते बन्वनो हेतिरस्मान्वृणक्तु विश्वतः । अथो यऽइषुधिस्तवारे अस्मन्निधेहि तम् ।।

हे रुद्रदेव ! आपके धनुष-वाण आदि शख सब और से हमारी रक्षा करें । (आन्तरिक एवं बाह्य) शतुओं के आक्रमण से हमें बचाते रहें और आपके तरकस हमसे दूर रहे । (हम आपके क्रोधभाजन न बनें ।) ॥१२ ॥

७९७. अवतत्य घनुष्ट्वर्थः सहस्राक्ष शतेषुधे । निशीर्य शल्यानां मुखा शिवो नः सुमना भव ।।

हे सहस्र नेत्रधारी रुद्रदेव ! आपके सैकड़ों तरकस हैं । अपने धनुष की प्रत्यंचा उतार कर वाणों के नुकीले

फलकों को भी आप निकाल फेंकें । इस तरह हमारे लिए आप कल्याण करने वाले और उत्तम मन वाले हों ॥१३ ॥ ७९८. नमस्तऽआयुधायानातताय घुष्णावे । उभाष्यामृत ते नमो बाहुश्यां तव धन्त्रने ॥१४॥

हे हद्रदेव ! आपके धनुष पर न चढ़ाये जाने वाले बाण को नमस्कार है । आपकी दोनों भुजाओं के लिए और सामर्थ्यवान धनुष के लिए भी नमस्कार है ॥१४ ॥

७९९. मा नो महान्तमुत मा नो अर्थकं मा नऽउक्षन्तमुत मा नऽउक्षितम् । मा नो वधीः पितरं मोत मातरं मा नः प्रियास्तन्वो रुद्र रीरिषः ॥१५ ॥ हे रुद्रदेव ! हमारे महान् ज्ञानी गुरुजनों, छोटे बालकों, युवा पुरुषों, गर्भस्थ शिशुओं, पितृजनों, माताओं और प्रिय पुत्र-पौत्रादिकों को नष्ट न करें (अपितु उनका कल्याण करें () ॥१५ ॥

८००. मा नस्तोके तनये मा नऽआयुषि मा नो गोषु मा नो अश्चेषु रीरिषः । मा नो वीरान् रुद्र भामिनो वधीईविष्मन्तः सदमित् त्वा हवामहे ॥१६ ॥

हे रुद्रदेव ! आप हमारे पुत्र-पौत्रों को नष्ट न करें । हमारी आयु में कमी न आए । हमारी गौओं और अश्वों (आदि पशुधन) का अहित न हो । हमारे (सहयोगी ) पराक्रमी-वीरों का वध न करें । हम आहुति प्रदान करते हुए , आपका (इस यज्ञ को सफलता के लिए) आवाहन करते हैं ॥१६ ॥

८०१. नमो हिरण्यबाहवे सेनान्ये दिशां च पतये नमो नमो वृक्षेश्यो हरिकेशेश्यः पशूनां पतये नमो नमः शष्पिञ्जराय त्विषीमते पथीनां पतये नमो नमो हरिकेशायोपवीतिने पुष्टानां पतये नमः ॥१७॥

स्वर्ण-अलंकारों से सुशोधित भुजाओं वाले, दिशाओं के स्वामी (सम्पूर्ण जगत् के रक्षक) सेनानायक, पतों के सदश हरे (स्निग्ध) बालों वाले, वृक्षों के तुल्य (सर्व हितकारी), पशुओं (जीवों ) के पालनकर्ता, तेजस्वी, नव अंकुरण के समान पीत वर्ण वाले, मार्गों के पित (मार्गदर्शक, बेरणादायी), उपवीत धारण करने वाले, जरारहित (ज्ञान व गुण सम्पन्न), समर्थ मनुष्यों के अधिपति (महादेव) हड़ को हम नमस्कार करते हैं ॥१७॥

८०२. नमो बभ्लुशाय व्याधिने ऽन्नानां पतये नमो नमो भवस्य हेत्यै जगतां पतये नमो नमो रुद्रायाततायिने क्षेत्राणां पतये नमो नमः सूतायाहन्त्यै वनानां पतये नमः ॥१८॥

नभु वर्णवाले, शत्रुओं को नष्ट करने वाले, अत्र के घोषणकर्ता, संसार के लिए आयुधधारी (जग-रक्षक), जगत् के पालनकर्ता, आततायियों के लिए आयुध धारण करने वाले, क्षेत्रों और वनों के पालक तथा वध न किये जा सकने वाले सारधीरूप (देवाधिदेव) रुद्रदेव को नमस्कार है ॥१८ ॥

८०३. नमो रोहिताय स्थपतये वृक्षाणां पतये नमो नमो भुवन्तये वारिवस्कृतायौषधीनां पतये नमो नमो मन्त्रिणे वाणिजाय कक्षाणां पतये नमो नमऽ उच्चैघोंचायाक्रन्दयते पत्तीनां पतये नमः ॥१९ ॥

लोहित वर्ण वाले, विश्वकर्मारूप (गृहादि स्थापक), वृक्षों के पोषक, भूमण्डल के विस्तारक, ऐश्वयों के स्थापक, ओषधियों के पोषक, व्यापारकुशल, जनों को श्रेष्ठ प्रेरणा देने वाले, वनों के गुल्म-बीरुध (काटने पर पुन: बढ़ने वाले) आदि के पालक, संग्राम में शत्रुओं को रुलाने वाले, भयंकर गर्जना करने वाले तथा पंक्तिबद्ध पेंदल सेना के अधिपति रुद्र देवता को नमस्कार है ॥१९ ॥

८०४. नमः कृत्स्नायतया धावते सत्वनां पतये नमो नमः सहमानाय निव्याधिनऽ आव्याधिनीनां पतये नमो नमो निषङ्गिणे ककुभाय स्तेनानां पतये नमो नमो निचेरवे परिचरायारण्यानां पतये नमः ॥२०॥

हमारी रक्षा के निमित्त धनुष तैयार कर शत्रु पर चढ़ाई करने वाले, सब सात्त्विक पुरुषों के पालक, शत्रुजयी और वैरियों के विनाशक, अपनी पराक्रमी सेना के नायक, उपद्रवकारियों पर खड़्ग प्रहार करने वाले, चोरों के नियंत्रणकर्ता, अपहरणकर्ताओं - उपद्रवियों के नियंत्रणकर्ता और वनों के पालक हद्रदेव को नमस्कार है ॥२०॥

### ८०५. नमो वञ्चते परिवञ्चते स्तायूनां पतये नमो नमो निषङ्गिणऽइषुधिमते तस्कराणां पतये नमो नमः स्काथिभ्यो जिघा—सद्भ्यो मुष्णतां पतये नमो नमोसिमद्भयो नक्तञ्चरद्भयो विकृन्तानां पतये नमः ॥२१॥

ठगने और लूटने का कार्य करने वालों गर दृष्टि रखने वाले हद्रदेव को नमन है । गुफ्तचरों के नियन्नक हद्रदेव को नमन है । खड्ग और बाणधारियों (उपद्रवकारियों ) के निरोधक हद्रदेव को नमन है । तस्करों के नियंत्रणकर्ता हद्रदेव को नमन है । शक्ष (वज्र) युक्त शत्रुओं के विनाशक हद्रदेव को नमन है । खड्ग धारण कर रात्रि में विचरण करने वालों के नियंत्रक हद्रदेव को नमन है । संध लगाकर परधन हरने वाले दस्युओं को पीड़ा देने वाले हद्रदेव को नमस्कार है ॥२१ ॥

#### ८०६. नमऽउष्णीषिणे गिरिचराय कुलुञ्चानां पतये नमो नमऽइषुमद्भ्यो घन्वायिश्यश्च वो नमो नमऽआतन्वानेश्यः प्रतिद्धानेश्यश्च वो नमो नमऽआयच्छद्भ्यो ऽस्यद्भ्यश्च वो नमः ॥

पगड़ी धारण कर पर्वत पर विचरने वाले हद्रदेव को नमन है। बलात् परद्रव्य हरणकर्ताओं के नियंत्रक हद्रदेव को नमन है। दुष्टों के निमित्त भय प्रकट करने वाले—धनुष और बाण धारक हद्रदेव को नमन है। दुष्टों के दमन के लिए धनुष पर प्रत्यंचा चढ़ा कर धनुष खींचने व चलाने वाले हद्रदेव को नमन है। हे बाण प्रहारक हद्रदेव! आपको बारम्बार नमन है ॥२२॥

### ८०७. नमो विसुजद्भयो विष्यद्भाष्ट्य वो नमो नमः स्वपद्भयो जाग्रद्भाश्च वो नमो नमः शयानेभ्यऽ आसीनेभ्यश्च वो नमो नमस्तिष्ठद्भयो बावद्भ्यश्च वो नमः ॥२३ ॥

दुष्टी पर बाण चलाने वाले रुद्रदेव को नमन है । शत्रुओं के भेटक रुद्रदेव को नमन है । शयन करने वालों, जामत् अवस्था वालों, आसन पर प्रतिष्ठित होने वालों, उहरने वालों और वेगवान् गति वालों के अन्त:करण म अवस्थित रुद्रदेव को नमस्कार है ॥२३॥

### ८०८. नमः सभाष्यः सभापतिभ्यश्च वो नमो नमोऽश्वेभ्यो ऽश्वपतिभ्यश्च वो नमो नमऽ आव्याधिनीभ्यो विविध्यन्तीभ्यश्च वो नमो नमऽउगणाभ्यस्तृध्धहृतीभ्यश्च वो नमः ॥२४॥

सभारूप रुद्रदेव को नमन हैं। सभापतिरूप रुद्रदेव को नमन है। अश्वों में बलरूप रुद्रदेव को नमन है। अश्व-अधिपति रुद्रदेव को नमन है। श्रेष्ठ भृत्य-सेना में स्थित रुद्रदेव को नमन है। संग्राम में सहायक होकर शत्रु पर प्रहार करने वाले रुद्रदेव को भी नमस्कार है। ॥२४॥

### ८०९. नमो गणेभ्यो गणपतिभ्यश्च वो नमो नमो वातेभ्यो वातपतिभ्यश्च वो नमो नमो गृत्सेभ्यो गृत्सपतिभ्यश्च वो नमो नमो विरूपेभ्यो विश्वरूपेभ्यश्च वो नमः ॥२५॥

सेना के समृहरूप और उनके अधिपतिरूप स्ट्रदेव को नमन है । विशिष्ट (आक्रमणकारी) समृह और उनके अधिपतिरूप स्ट्रदेव को नमन है । वृद्धिमान् वर्गरूप और उनके समृहरूप स्ट्रदेव को नमन है । विविधरूप वाले और असंख्य रूप वाले स्ट्रदेव को नमस्कार है ॥२५ ॥

### ८१०. नमः सेनाभ्यः सेनानिभ्यश्च वो नमो नमो रिष्यभ्यो अरथेभ्यश्च वो नमो नमः क्षत्तृभ्यः संग्रहीतृभ्यश्च वो नमो नमो महद्भ्यो अर्भकेभ्यश्च वो नमः ॥२६ ॥

सेनारूप रुद्रदेव को नमन और सेनापतिरूप रुद्रदेव को नमन हैं। रथ वाले वीरों को नमन और रथहीन वीरों को नमन हैं। संग्राम करने वाले वीररूप-रथ-सामग्रीयुक्त वीररूप रुद्रदेव को नमन हैं। वरिष्ठ पूज्यरूप और कनिष्ठ वीररूप रुद्रदेव को नमस्कार है ॥२६॥

### ८११. नमस्तक्षभ्यो रथकारेभ्यश्च वो नमो नमः कुलालेभ्यः कमरिभ्यश्च वो नमो नमो निषादेभ्यः पुञ्जिष्ठेभ्यश्च वो नमो नमः श्वनिभ्यो मृगयुभ्यश्च वो नमः ॥२७॥

तरकस और रथ-निर्माण में श्रेष्ट कलाकार के रूप में ठद्रदेव को नमन है। मिट्टी के पात्रादि के निर्माता (कुम्हार) और लोहे के शस्त्रादि के निर्माता (लोहार) रूप ठद्रदेव को नमन है। पर्वत निवासी भीलों (निषाद) और पुञ्जिष्ट (यन-जाति) के अन्तस् में स्थित ठद्रदेव को नमन हैं, कुतों के गले में रस्सी बॉधकर धारण करने वालों के रूप बाले ठद्रदेव को नमन और मृगों की कामना करने वाले व्याधों के रूप बाले ठद्रदेव को नमन है। १९७॥

### ८१२. नमः श्रभ्यः श्रपतिभ्यश्च वो नमो नमो भवाय च रुद्राय च नमः शर्वाय च पशुपतये च नमो नीलग्रीवाय च शितिकण्ठाय च ॥२८॥

श्वानों के अन्तस् में प्रतिष्ठित देव को नमन, कुत्तों के स्वामी किरातों के अन्तस् में प्रतिष्ठित देव को नमन, जिनसे सम्पूर्ण विश्व का सृजन हुआ, उन्हें नमन, पापनाशक रुद्रदेव को नमन, नील ग्रीवाधारी रुद्रदेव को नमन, नीलातिरिक्त शिति (श्वेत) कण्ठधारी रुद्रदेव को नमन है ॥२८॥

### ८१३. नमः कपर्दिने च व्युप्तकेशाय च नमः सहस्राक्षाय च शतधन्वने च नमो गिरिशयाय च शिपिविष्टाय च नमो मीबुष्टमाय चेषुमते च ॥२९॥

जटाजूटधारी रूप को नमन और मुण्डित केशकप को नमन, सहस्र चक्षुरूप को नमन और शत धनुर्धारी रूप को नमन, समस्त प्राणियों में व्याप्त विष्णुरूप को नमन, तृष्ति प्रदान करने वाले मेथरूप को नमन और बाण धारण करने वाले रुद्ररूप को नमन है ॥२९ ॥

### ८१४. नमो हस्वाय च वामनाय च नमो बृहते च वर्षीयसे च नमो वृद्धाय च सवृधे च नमोऽग्रचाय च प्रथमाय च ॥३०॥

अल्प शरीर वाले रूप को नमन, छोटे कद वाले रूप को नमन् प्रीढ़ अंग वाले रूप को नमन, वृद्धांग वाले रूप को नमन, अति वृद्ध रूप को नमन, आकर्षक तरुणरूप को नमन् सब में अग्रणी (अधिकारयुक्त) पुरुषरूप को नमन और सब में श्रेष्ठ (गुण-सम्पन्न) पुरुषरूप देव को नमन है ॥३० ॥

### ८१५. नमऽआशवे चाजिराय च नमः शीघ्याय च शीध्याय च नमऽ ऊर्म्याय चा- वरवन्याय च नमो नादेयाय च द्वीप्याय च ॥३१॥

शीघ्र गतिमान् को नमन और शीघकमीं को नमन हैं । वेग से चलने वाले और प्रवहमान रूप को नमन है । जल तरंगों में गतिरूप और स्थिर जल में विद्यमान रूप को नमन है । नदी में स्थित रहने वाले और द्वीप में स्थित रहने वाले देवरूप को नमस्कार है ॥३१ ॥

### ८१६. नमो ज्येष्ठाय च किनष्ठाय च नमः पूर्वजाय चापरजाय च नमो मध्यमाय चापगल्भाय च नमो जधन्याय च बुध्याय च ॥३२॥

ज्येष्ठरूप वाले और कनिष्ठरूप वाले को नमन, रचना के आरम्भ में उत्पन्न (पूर्वज) रूप और वर्तमान में विद्यमानरूप को नमन है । सन्तान-रूप से उत्पन्न होने वाले रूप, अप्रगत्भ अण्ड-रूप में उत्पन्नरूप को नमन है । पशु आदि रूप में अवस्थित और वृक्षादि के मूल में अवस्थित देव को जमन है ॥३२ ॥

८१७. नमः सोभ्याय च प्रतिसर्याय च नमे याम्याय च क्षेम्याय च नमः श्लोक्याय चावसान्याय च नमऽउर्वर्याय च खल्याय च ॥३३॥

सोभ्य (मनुष्यलोक) रूप को नमन और शत्रुओं पर आक्रमण कर पराजित करने में समर्थरूप को नमन है। न्यायरक्षक और व्यवहारकुशल रूप को नमन है । मन्त व्याख्या में कुशलरूप और कार्य समाप्ति में कुशल रूप को नमन है। अचल ऐश्वर्यों के अधिपतिरूप और अन्नादि पदार्थों के संचय आदि में कुशल देवरूप को नमन है।

## ८१८. नमो वन्याय च कक्ष्याय च नमः श्रवाय च प्रतिश्रवाय च नमऽआशुषेणाय चाशुरश्राय च नमः शुराय चावभेदिने च ॥३४॥

वन के वुशादि में स्थित और घास आदि (ओषधिरूप) में स्थित देव को नमन है । ध्वनि में स्थित और प्रतिध्वनि में स्थित देव को नमन हैं । शीघ संचालित सेना में स्थित, शीघगामी रथी में अवस्थित देव को नमन हैं । शूर-वीरों में विद्यमान और शत्रु के हृदय को बेधने वाले शकास्त्रों में विद्यमान देव को नमन है ॥३४ ॥

### ८१९. नमो बिल्मिने च कवचिने च नमो वर्मिणे च वरूथिने च नमः श्रुताय च श्रुतसेनाय च नमो दुन्दुभ्याय चाहनन्याय च ॥३५॥

शिरसाण (शख प्रहार से सिर की रक्षा करने वाले उपकरण) धारण करने वाले और कवच धारण करने वाले को नमन है। रथ के भीतर या हाथी की अम्बारी• में बैठने वाले को नमन है। प्रसिद्ध होने वाले और प्रसिद्ध सेना के स्वामी को नमन है । रण-दुन्दुभि को नमन और वाद्य-साधन प्रयोक्ता को नमन है ॥३५ ॥ [ \* हाती के पीठ पर रखने का होदा जिसके अपर एक छओटार मण्डप होता है ॥

### ८२०. नमो घृष्णवे च प्रमुशाय च नमो निषड्विणे चेष्धिमते च नमस्तीक्ष्णेषवे चायुषिने च नमः स्वायुधाय च सुधन्वने च ॥३६॥

संधर्षशील वीरों को नमन, विचारशील वीरों को नमन, खद्दगधारी वीरों को नमन, तरकसधारी बीरों को नमन, तीक्ष्ण बाण-प्रहारक और उत्तम आयुधों से सज्जित बीरों को नमन, उच्चकोटि के आयुधधारी वीरों और श्रेष्ठ धनुषधारी वीरों को नमन है ॥३६ ॥

### ८२१. नमः स्रुत्याय च पथ्याय च नमः काट्याय च नीप्याय च नमः कुल्याय च सरस्याय च नमो नादेयाय च वैशन्ताय च ॥३७॥

(प्राप के) क्षुद्र मार्ग में स्थित देव को और राजमार्ग में स्थित देव को नमन है । दुर्गम मार्ग में स्थित तथा पर्वत के तीचे भाग में स्थित देव को नमन है । नहर के मार्ग में स्थित और सरोवर आदि में स्थित देव को नमन है । नदी के जल में स्थित और अल्प सरोवर (पोखर) आदि में स्थित देव को नमन है ॥३७ ॥

### ८२२. नमः कृप्याय चावट्याय च नमो वीध्याय चातप्याय च नमो मेध्याय च विद्युत्याय च नमो वर्ष्याय चावर्ष्याय च ॥३८ ॥

कुप में अवस्थित देव को नमन, गर्त में उपस्थित देव को नमन, अति प्रकाश में अवस्थित देव को नमन, सूर्य-आतप में अवस्थित देव को नमन, मेघ में अवस्थित और कड़कती धूप में अवस्थित देव को नमन, वृष्टि धारा में अवस्थित और वृष्टि रोकने में सहायक देव को नमन है ॥३८ ॥

### ८२३. नमो वात्याय च रेष्याय च नमो वास्तव्याय च वास्तुपाय च नमः सोमाय च रुद्राय च नमस्ताम्राय चारुणाय च ॥३९॥

वाय-प्रवाह में स्थित देव को नमन तथा प्रलयरूप एवन में स्थित देव को नमन, वास्तुकला में स्थित देव और वास्तु-गृह के पालक देव को नमन, चन्द्रमा में प्रतिष्ठित देव को नमन, पापनाशक रुद्रदेव को नमन, साथ-कालीन (ताम्रवर्ण) सूर्यरूप में विद्यमान और प्रातः कालीन (अरुणिम वर्ण) सूर्यरूप में विद्यमान देव को नमन है ॥३९ ॥

### ८२४. नम:शङ्गवे च पशुपतये च नमऽउग्राय च भीमाय च नमोऽग्रेवद्याय च दूरेवद्याय च नमो हन्त्रे च हनीयसे च नमो वृक्षेभ्यो हरिकेशेभ्यो नमस्ताराय ॥४०॥

कल्याणमयी वाणीरूप रुद्रदेव को नमन, प्राणियों के पालक देव रुद्र को नमन, शत्रुओं के लिए कठोर हृदय रूप रुद्रदेव को और शत्रुओं में भय उत्पादक रुद्रदेव को नमन, प्रत्यक्ष शत्रु के हन्ता और दूरस्थ शत्रु के हन्ता रुद्रदेव को नमन, शत्रुओं का हनन करने वाले और प्रलयंकारों रूप रुद्रदेव को नमन, पर्णरूप हरित केश वाले वृक्ष रूप को नमन तथा संसार सागर से पार लगाने वाले विराट रुद्रदेव को नमन है ॥४० ॥

### ८२५. नमः शम्भवाय च मयोभवाय च नमः शङ्कराय च मयस्कराय च नमः शिवाय च शिवतराय च ॥४१ ॥

दिव्य आनन्द देने वाले और सांसारिक सुख देने वाले रुद्रदेव को नमन है । कल्याण करने वाले और सुख बढ़ाने वाले रुद्रदेव को नमन है । सब प्रकार से मंगल करने वाले और अपने मत्तों को पवित्रता प्रदान करके, गति देने वाले देव रुद्र को नमन है ॥४१ ॥

### ८२६. नमः पार्याय चावार्याय च नमः प्रतरणाय चोत्तरणाय च नमस्तीर्थ्याय च कूल्याय च नमः शष्याय च फेन्याय च ॥४२॥

समुद्र के पार अवस्थित और समुद्र के इस पार अवस्थित देव को नमन, पार लगाने में प्रयुक्त साधनरूप और स्वयं पार करने वाले रूप में अवस्थित देव को नमन, तीर्थ में अवस्थित और जल के किनारे अवस्थित देव को नमन, कुशादि में अवस्थित और समुद्र के फेन में स्थित देव को नमन है ॥४२ ॥

### ८२७. नमः सिकत्याय च प्रवाह्याय च नमः किर्छ्ङशिलाय च क्षयणाय च नमः कपर्दिने च पुलस्तये च नमऽ इरिण्याय च प्रपथ्याय च ॥४३॥

नदी की रेत में अवस्थित और नदी के प्रवाह आदि में अवस्थित देव को नमन है। नदी की तलहटी में वृक्ष-कंकड़ादि में अवस्थित और स्थिर जल में अवस्थित देव को नमन है। कौड़ी-सीप आदि में अवस्थित और पूर्णतया जल में सित्रहित देव को नमन है। वृणादिरहित ऊसर भूखण्ड पर अवस्थित और विशिष्ट जल-प्रवाहों में अवस्थित देव को नमन है। 183 ॥

### ८२८. नमो क्रज्याय च गोष्ठ्याय च नमस्तल्याय च गेह्याय च नमो हृदय्याय च निवेष्याय च नमः काट्याय च गह्ररेष्ठाय च ॥४४॥

गौओं के चरने के स्थान में और गोशाला में अवस्थित देव को नमन, शय्या में अवस्थित तथा गृह आदि में अवस्थित देव को नमन है । हृदय में जीवरूप से अवस्थित और हिमशिखरों में अवस्थित देव को नमन, दुर्गम मार्ग में अवस्थित तथा पर्वतीय गुफा या गहन जल में अवस्थित देव को नमन है ॥४४ ॥

### ८२९. नमः शुष्क्याय च हरित्याय च नमः पार्थ्यसव्याय च रजस्याय च नमो लोप्याय चोलप्याय च नमऽऊर्व्याय च सूर्व्याय च ॥४५ ॥

शुष्क काष्ट्रादि में विराजित, हरित पर्ण आदि में विराजित देव को नमन है। पुथ्मों की छवि में विराजित और धूलिकणों में विराजित देव को नमन है। अदृश्य स्थान में विराजित और तृणादि में विराजित देव को नमन है। पृथ्वी के उर्वर भू-माग में विराजित और महाप्रलय की विकराल अग्नि में विराजित देव को नमन है॥४५॥

### ८३०. नमः पर्णाय च पर्णशदाय च नम ऽ उद्वरमाणाय चाभिष्नते च नमऽआखिदते च प्रखिदते च नमऽइषुकृद्ध्यो यनुष्कृद्ध्यश्च वो नमो नमो वः किरिकेभ्यो देवानाछं इदयेभ्यो नमो विचिन्वत्केभ्यो नमो विक्षिणत्केभ्यो नमऽआनिर्हतेभ्यः ॥४६ ॥

पर्ण में विराजित, गिरे हुए पत्तों में विराजित देव को नमन, उत्पत्ति के निमित्त निरन्तर उद्यमशील में विराजित, शत्रओं का संहार करने वाले रूप में विराजित देव को नमन् अकर्मण्यों को द:ख देने वाले रूप में विराजित, त्रिविध ताप के उत्पत्तिकर्ता रूप में विराजित देव को नमन, बाजादि उत्पन्न करने वाले और धनुषादि निर्माण करने वाले रूप में विराजित देव को नमन, देवताओं के हृदय रूप सूर्य-वृष्टि आदि द्वारा जगत् संचालक रूप में विराजित तथा धार्मिकवृत्ति और पापवृत्ति में संलग्न रहने वालों के विभाजनकर्ता के रूप में विराजित देव को नमस्कार है ॥

८३१. द्रापे अन्धसस्पते दरिद्र नीललोहित । आसां प्रजानामेषां पशुनां मा भेर्मा रोड्मो च नः किंचनाममत् ॥४७॥

हे रुद्रदेव ! आप पापियों को अधम गति में ले जाने वाले, अजादि के स्वामी, अपरिग्रही, नील-लोहित वर्ण वाले हैं। आप इन प्रजाओं-पश्ओं को कष्ट में न पढ़ने दें। पश्ओं में भय न आने दें और किसी भी प्रकार हमें रोगग्रस्त न होने दें ॥४७ ॥

८३२. इमा रुद्राय तवसे कपर्दिने क्षयद्वीराय प्र भरामहे मतीः । यथा श्रामसद् द्विपदे चतुष्पदे विश्वं पृष्टं ग्रामेऽ अस्मिन्ननातुरम् ॥४८ ॥

हम अपनी इन बुद्धियों को दुर्धर्ष बीरों के प्रेरक महाबली रुद्रदेव के प्रति समर्पित करते हैं, ताकि दो पाये (मनुष्यादि) और चौपाये (पशुआदि) सभी शान्ति से रहे । यह माम (क्षेत्र) अनातुर (चिंतारहित) तथा परिपृष्ट विश्व (की इकाई) के रूप में स्थित रहे ॥४८ ॥

[आदर्ज किस व्यवस्था के लिए आवश्यक है कि (१) सुद्धि जनावार के प्रतिरोध में समर्थ हो और (२) प्रत्येक छोटी इकाई (पाम आदि) स्वावसम्बी इकाई के क्या में विकसित हो, अपने को विस्त परिवार की इकाई माने ।]

८३३. या ते रुद्र शिवा तनुः शिवा विश्वाहा भेषजी। शिवा रुतस्य भेषजी तया नो मृड जीवसे ॥४९॥

हे रुद्रदेव ! जो आपका कल्याणकारी रूप है, जो विश्व की व्याधि को मुक्त करने वाला ओषधिरूप है, शरीर को नवजीवन प्रदान करने वाला ओषधिरूप बल है, अपने उस बल से हमारे जीवन को सुखी बनाएँ ॥४९ ॥

८३४. परि नो रुद्रस्य हेतिर्वृणक्तु परि त्वेषस्य दुर्मतिरघायोः । अव स्थिरा मधवद्भधस्तनुष्य मीढ्वस्तोकाय तनयाय मुड ॥५० ॥

हद्रदेव के आयुध हम से दूर रहें । क्रोधित मुद्रा युक्त दुर्मति हम से दूर रहे । हे इष्टप्रदायक रुद्रदेव ! ऐश्वर्यवान् यजमान का भय दूर करने के निमित्त अपने धनुष की प्रत्यचा उतार दें और हमारे पुत्र-पौत्रों के लिए सख-सौभाग्य प्रदान करें ॥५० ॥

८३५. मीबुष्टम शिवतम शिवो नः सुमना भव । परमे वृक्षऽआयुद्धं निद्याय कृत्तिं वसानऽआ चर पिनाकं विश्वदा गहि ॥५१॥

हे इष्टफल प्रदायक रुद्रदेव ! आप हमारे निमित्त कल्याण करने वाले हैं । आप सदा शान्त और श्रेष्ठ मन वाले हैं । अपने शस्त्र-साधन ऊँचे वृक्ष पर रख कर (नि:शस्त्र होकर) चर्म (रूप वस्त) धारण करके आगमन करें । आप (शत्रुनाशक केवल) धनुष को धारण करके वहाँ आएँ ॥५१ ॥

### ८३६. विकिरिद्र विलोहित नमस्ते अस्तु भगवः । यास्ते सहस्रध्ंश्हेतयोऽन्यमस्मन्नि वपन्तु ताः ॥५२ ॥

हे भगवन् (रुद्र) । आप अत्यंत शुद्धस्वरूप वाले और उपद्रवों का नाज्ञ करने वाले हैं । आपको नमस्कार है । आपके जो सहस्रों शस्त्र है, वे हमें छोड़ कर अन्य उपद्रव करने वालों पर पड़ें (उन्हें नष्ट करें ) ॥५२ ॥

८३७. सहस्राणि सहस्रशो बाह्वोस्तव हेतय: । तासामीशानो भगव: पराचीना मुखा कृषि॥

हे भगवन् (रुद्र) ! आपकी भुजाओं में सहस्रो प्रकार के खड्ग-शूलादि आयुध हैं । हे स्वामी ! आप इन संहारक आयुधों के मुख, हम से परे फेर लें (जिससे हमें कोई हानि न हो) ॥५३ । ।

८३८. असंख्याता सहस्राणि ये रुद्राऽअधि भूग्याम् । तेषार्थः सहस्रयोजनेऽव धन्वानि तन्मसि ॥५४॥

असंख्यों-प्राणियों को नियंत्रित करने वाले, रुद्रदेव के जो हजारों गण आदि भूमि के ऊपर अधिष्ठित हैं, हे भव्य रुद्रदेव ! उनके धनुषों को हम से हजारों योजन दूर स्थित करें ॥५४॥

८३९.अस्मिन् महत्वर्णवेऽन्तरिक्षे भवाऽअधि । तेवार्थः सहस्रयोजनेऽव धन्वानि तन्मसि ॥

जो इस अन्तरिक्ष में और विशाल सागर के आश्रय में धनो भृत (प्रलयंकारी शक्तिरूप) रुद्र गण है, हे महारुद्र ! उनके धनुषों को हम से सहस्र योजन दूर प्रत्यंचारहित रखें ॥५५॥

८४०. नीलग्रीबाः शितिकण्ठा दिवध्धेरुद्राऽउपश्चिताः । तेषाध्धे सहस्रयोजनेऽव बन्वानि तन्मसि ॥५६ ॥

जो नीली गर्दन वाले और बेतकंठ वाले रुद्रगण चुलोक के आश्रय में अधिष्ठित हैं, हे महारुद्र ! उनके धनुषों को हमसे सहस्र योजन दूर प्रत्यंचा रहित रखें ॥५६॥

८४१. नीलग्रीवाः शितिकण्ठाः शर्वाऽअधः क्षमाचराः । तेषाध्रं सहस्रयोजनेऽव धन्यानि तन्मसि ॥५७ ॥

जो नीली गर्दन वाले और श्वेतकंठ धारी (शर्व नामक) रुद्रगण नीचे भूमण्डल में विचरते हैं, हे महारुद्र ! उनके सब धनुषों को प्रत्यंचारहित करके हम से दूर रखें ॥५७॥

८४२. ये वृक्षेषु शष्पिञ्जरा नीलग्रीवा विलोहिताः । तेषार्थःसहस्रयोजनेऽव धन्वानि तन्मसि ॥५८ ॥

जो नीलकण्ठ वाले, हरित वर्ण-तेजस्विता सम्पन्न रुद्रगण वृक्षादि में अधिष्ठित हैं,(हे महारुद्र !) उनके सब धनुषों को प्रत्यंचाहीन करके हमसे सहस्र योजन दूर स्थापित करें ॥५८ ॥

८४३.ये भूतानामधिपतयो विशिखासः कपर्दिनः । तेषार्थः सहस्रयोजनेऽव धन्वानि तन्मसि।।

(हे महारुद्र !) जो सभी प्राणियों के रक्षक हैं, मुण्डित सिरयुक्त एवं जटाधारी हैं, उन रुद्रगणों के सब धनुष प्रत्यंचाहीन करके हम से सहस्र योजन दूर स्थापित करें ॥५९॥

८४४.ये पद्यां पश्चिरक्षयऽऐलबृदाऽआयुर्युषः । तेषाध्ं सहस्रयोजनेऽव धन्वानि तन्मसि ॥

(हे महारुद्र !) जो विविध मार्गों के पश्चिकों के रक्षक हैं और अन्न से प्राणियों को पृष्ट करने वाले तथा जीवन पर्यन्त संग्राम में जूझने वाले हैं. उन सब रुद्रगणों के धनुष प्रत्यंचाहीन करके हमसे सहस्र योजन दूर स्थापित करें ॥ ८४५. ये तीर्थानि प्रचरन्ति सुकाहस्ता निषङ्गिणः। तेषा छंसहस्रयोजनेऽव धन्वानि तन्मसि ॥६१ ॥

जो रुद्रगण हाथ में भाले लेकर, तलवार बाँधकर तीर्थों में विचरण करते हैं, (हे महारुद्र !) उनके सब धनुषों को प्रत्यंचाहीन करके हम से सहस्र योजन दूर रखें ॥६१ ॥

८४६.येऽम्नेषु विविध्यन्ति पात्रेषु पिबतो जनान् । तेषा छं सहस्रयोजनेऽव बन्वानि तन्मसि ॥

जो रुद्रगण अन्न ग्रहण करने वाले प्राणियों को प्रतादित करते हैं, (रोगग्रस्त करते हैं) और पात्रों में जल, दूध आदि पीने वालों को पीड़ा पहुँचाते हैं, (हे महारुद्र !) उनके सब धनुषों को प्रत्यंचाहीन करके हमसे सहस्र योजन दूर रखें ॥६२॥

८४७. य एतावन्तश्च भूयाध्यसश्च दिशो रुद्रा वितस्थिरे । तेषा ध्यसहस्रयोजनेऽव बन्वानि तन्मसि ॥६३ ॥

जो स्ट्रगण इन दिशाओं में या अन्यान्य दिशाओं में स्थित रहते हैं. (हे महास्ट्र !) उनके सब धनुषों को प्रत्यंचाहीन करके हम से सहस्र योजन दूर करें ॥६३॥

८४८. नमोऽस्तु रुद्रेभ्यो ये दिवि येषां वर्षमिषवः । तेभ्यो दश प्राचीर्दश दक्षिणा दश प्रतीचीर्दशोदीचीर्दशोर्ध्वाः । तेभ्यो नमो अस्तु ते नोऽवन्तु ते नो मृडयन्तु ते यं द्विष्मो यश्च नो द्वेष्टि तमेषां जम्मे दथ्मः ॥६४॥

जो रुद्रगण (रुद्र की शक्तियाँ) युलोक में अधिष्ठित हैं, जिनके बाण, वृष्टि धाराएँ हैं, उन्हें नमन है । उन रुद्रों को पूर्व दिशा में, दक्षिण में, पश्चिम में, उत्तर और ऊर्ध्व दिशा में हाथ ओड़कर नमन करते हैं । वे रुद्रगण हमारी रक्षा करें, हमें सुख प्रदान करें । जिनसे हम द्वेध करते हैं और जो हमसे द्वेध करते हैं, उन्हें हम रुद्रगणों की दाढ़ में (मुख में ) स्थापित करते हैं ॥६४॥

८४९. नमोऽस्तु रुद्रेभ्यो येऽन्तरिक्षे येषां वातऽइषवः । तेभ्यो दश प्राचीर्दश दक्षिणा दश प्रतीचीर्दशोदीचीर्दशोर्ध्वाः । तेभ्यो नमो अस्तु ते नोऽवन्तु ते नो मृडयन्तु ते यं द्विष्मो यश नो द्वेष्टि तमेषां जम्मे दथ्यः ॥६५ ॥

उन रुद्रगणों को नमन है, जो अन्तरिक्ष में अधिष्ठित हैं, जिनके बाण विविध प्रकार के पवन हैं। उन्हें पूर्व में, दक्षिण में, पश्चिम में, उत्तर में और ऊर्ध्व दिशा में हाथ बोड़ कर नमन करते हैं। वे रुद्रगण हमारी रक्षा करें। वे हमें सुख प्रदान करें। जिनसे हम द्वेष करते हैं और बो हमसे द्वेष करते हैं, उन्हें हम रुद्रगणों की दाढ़ में (मुख में) स्थापित करते हैं ॥६५॥

८५०. नमोऽस्तु रुद्रेभ्यो ये पृथिव्यां येषामन्नमिषवः । तेभ्यो दश प्राचीर्दश दक्षिणा दश प्रतीचीर्दशोदीचीर्दशोर्ध्वाः । तेभ्यो नमो अस्तु ते नोऽवन्तु ते नो मृडयन्तु ते यं द्विष्मो यश नो द्वेष्टि तमेषां जम्मे दभ्मः ॥६६ ॥

उन रुद्रगणों के लिए नमन है, जो पृथ्वी में अधिष्ठित हैं, जिनके बाण अन्नरूप हैं, उन्हें पूर्व में, दक्षिण में, पश्चिम में, उत्तर में और ऊर्ध्वदिशा में नमन करते हैं । वे रुद्रगण हमारी रक्षा करें । वे हमें सुख प्रदान करें । जिनसे हम द्वेष करते हैं और जो हमसे द्वेष करते हैं, उन्हें हम उन रुद्रगणों की दाढ़ में (मुख में) स्थापित करते हैं ॥६६ ॥

M B I

# -ऋषि, देवता, छन्द-विवरण-

ऋषि- परमेष्टी प्रजापति अचवा देवगण प्रजापति १-१४ । कुत्स १५-६६ ।

देक्ता— एक रुद्र १-१६, ४७-५३ । बहुरुद्रमण १७-४५, ५४-६६ । बहुरुद्रमण, अग्नि-वायु-सूर्य ४६ ।

छन्द— आर्थी गायत्री १ । आर्थी स्वराद् अनुष्टुष् २ । विराद् आर्थी अनुष्टुष् ३,५४,६२ । निवृत् आर्थी अनुष्टुष् ४,८,१२,६३,५३,५६-५८,६०-६१ । भुरिक् आर्थी बृहती ५,४७ । निवृत् आर्थी पंक्ति ६ । विराद् आर्थी पंक्ति ७ । भुरिक् आर्थी उध्यिक् १८ । मृदिक् आर्थी उध्यिक् १८ । निवृत् अनुष्टुष् ११ । स्वराद् आर्थी उध्यिक् १४ । निवृत् आर्थी जगती १५,१६ । निवृत् अतिष्वित १७,२१ । निवृत् अष्टि १८,२२ । विराद् अतिष्वित १९ । अतिष्वित २० । निवृत् अतिजगती २३ । शक्वरी २४ । भुरिक् शक्वरी २५ । भुरिक् अतिजगती २६,२९ । निवृत् शक्वरी २७ । आर्थी जगती २८, ४८ । विराद् आर्थी त्रिष्टुष् ३० । स्वराद् आर्थी पंक्ति ३१,३९ । स्वराद् आर्थी त्रिष्टुष् ३२,३४-३६ । आर्थी त्रिष्टुष् ३३,४४,५० । निवृत् आर्थी त्रिष्टुष् ३७,४२,४५ । भुरिक् आर्थी पंक्ति ३८ । अतिशक्वरी ४० । स्वराद् आर्थी वृहती ४१ । जगती ४३ । स्वराद् प्रकृति ४६ । आर्थी अनुष्टुष् ४९,५२,५९ । निवृत् आर्थी यवमध्या त्रिष्टुष् ५१ । निवृत् धृति ६४ । धृति ६५,६६ ।

# ॥ इति षोडशोऽध्यायः ॥



# ॥ अथ सप्तदशोऽध्याय:॥

८५१. अश्मजूर्जं पर्वते शिश्रियाणामद्भचऽ ओषधीभ्यो वनस्पतिभ्यो अधि सम्भृतं पयः । तां नऽइषमूर्जं धत्त मरुतः सथ्ऽरराणा अश्मेंस्ते क्षुन्ययि त ऽ ऊर्ग्यं द्विष्यस्तं ते शुगुच्छतु ॥१ ॥

हे महद्गण ! आप हमें अन्नादि से सम्पन्न करने में सक्षम हैं । आप पर्वतों में—पाषाणों में आश्रित बलों को, जल, ओषधियों, वनस्पतियों से निःस्त रसों को तथा श्रेष्ठ अन्न और ओज को हमारे लिए धारण करें । हे सर्वश्रक्षी (सब कुछ आत्मसात् कर लेने वाले) अग्निदेव ! आप की धुधा-तृष्ति हो (अर्थात् अधिक हविष्यात्र प्राप्त हो) आपका साररूप भाग हमें प्राप्त हो । आपके क्रोध का प्रभाव उन पर पड़े, जो द्वेष रखते हैं ॥१ ॥

८५२. इमा मे अग्नऽ इष्टका धेनवः सन्त्वेका च दश च दश च शतं च शतं च सहस्रं च सहस्रं चायुतं चायुतं च नियुतं च नियुतं च प्रयुतं चार्बुदं च न्यर्बुदं च समुद्रश्च मध्यं चान्तश्च परार्धश्चैता मे अग्नऽ इष्टका धेनवःसन्त्वमुत्रामुर्घ्मित्लोके ॥२॥

हे अग्निदेव ! ये इष्टकाएँ (अपिंत हव्य की सूक्ष्म इकाइयाँ) हमारे लिए (अभीष्ट फलप्रदायक कामधेनु) गौओं के सदश हो जाएँ । ये इष्टकाएँ एक, एक से दस गुणित होकर दस, दस की दस गुणित होकर साँ, सौ की दस गुणित होकर सहस्र (हजार), सहस्र की दस गुणित होकर अयुत (दस हजार), अयुत की दस गुणित होकर नियुत (लक्ष), नियुत की दस गुणित होकर प्रयुत (दस लाख), प्रयुत की दस गुणित होकर कोटि (करोइ), कोटि की दस गुणित होकर अर्बुद (दस करोड़), अर्बुद की दस गुणित होकर न्यर्बुद (अरब-अब्ब) इसी प्रकार दस के गुणक में बढ़ती हुई। न्यर्बुद की दस गुणित खर्व (दस अरब), खर्व की दस गुणित पद्य (खरब), पद्य की दस गुणित महापद्य (दस खरब), महापद्य की दस गुणित शंकु (नील), शंकु की दस गुणित समुद्र (दस नील)। समुद्र, समुद्र की दस गुणित मध्य (शंख-पद्य), मध्य की दस गुणित अन्त (दस शंख) और अन्त की दस गुणित होकर परार्द्ध (लक्ष-लक्ष कोटि) संख्या तक बढ़ जाएँ। ये बढ़ी हुई इष्टकाएँ हमारे लिए इस लोक में और परलोक में हर प्रकार से अभीष्ट फल प्रदायक कामधेनु गौओं के सदश हो जाएँ॥ ।।

[इस कव्यका में यह की सूक्षीकरण प्रतंक के किकास की प्रार्थना की गयी है। विहान का यह मान्य सिद्धाना है कि पदार्थ के कण जितने सूक्ष्म होते जाते हैं, उनका प्रचाय उतना ही अधिक यह कता है। ओषधियों को माहको फहन्द बनाने का अर्थ है, एक कण को दस लाख कजों में विषक्त करना (१x १०<sup>-१</sup>) यह इन्हें परार्थ तक अर्थात् दस लाख के भाग के दस लाख के मान के विभाजित करता है। यह सूक्षीकरण पाइको का सगपण तीन गुना (१x१०<sup>-१७</sup>) अधिक है। इसी कारण यह से सुक्षीकृत पदार्थ सबसे अधिक प्रभावनात्त्री होकर प्रकृति वक को संतुरिक्त एवं पुष्टिक्षक बनाते हैं।]

८५३. ऋतवः स्थऽ ऋताव्धऽ ऋतुष्ठाः स्थऽ ऋताव्धः । घृतश्च्युतो मधुश्च्युतो विराजो नाम कामदुघा ऽ अक्षीयमाणाः ॥३ ॥

हे इष्टके ! आप सत्यरूप यज्ञ के सदृश पोषण करने वाली हैं । यञ्च को बढ़ाने वाली ऋतुओं में अधिष्ठित हों । आप घृतरूप रस और मधुरूप रस का सिंचन करने वाली, देदीप्यमान, अभीष्ट कामनाओं को पूर्ण करने वाली और कभी नष्ट न होने वाली हैं ॥३ ॥

[विज्ञन भी मानता है कि व्यवं की सूक्त इक्याची व्यव्हें होती, केवल स्कारतील होती हैं ।] ८५४. समुद्रस्य त्वावकायाग्ने परि व्ययामसि । पावको अस्मभ्यश्रं शिवो भव ॥४॥ हे अग्निदेव ! हम आपको समुद्र के शैवाल आदि (ताप कुचालकों ) से घेर कर सुरक्षित रखते हैं । (जीवन को) पवित्र बनाते हुए आप हमारा कल्याण करें आर्थ ।।

८५५. हिमस्य त्वा जरायुणाग्ने परि व्ययामसि । पावको अस्मध्यथं शिवो भव ॥५॥

हे अग्निदेव ! हिम के जरायु (संरक्षक आवरण) के सदृश चारों और से लपेटकर हम आपकी रक्षा करते

हैं। आप हमारे लिए पवित्रकर्ता और कल्याण रूप सिद्ध हों ॥५ ॥

[हिम को मलने न देने के लिए जिस प्रकार तार के कुचालकों का आवरण बनाया जाता है, उसी प्रकार का आवरण तार को नष्ट न होने देने के लिए भी किया जाता है। ऋषि भी अग्नि रक्षा के लिए उसी तरह के प्रयोग की बात कहते हैं।]

८५६. उप ज्यन्नुप वेतसेऽवतर नदीच्वा । अग्ने पित्तमपामसि मण्डूकि ताभिरागहि सेमं नो यज्ञं पावकवर्णर्थः शिवं कृधि ॥६ ॥

हे अग्निदेव ! भूमि के ऊपर आएँ और वेतस् (बड़वानल) के साथ नदियों में प्रवाहित हों; क्योंकि आप जल के तेजस् रूप हैं । हे मण्डूकि ! (तुम भी) अग्नि का अनुसरण करते हुए पृथ्वी से बाहर निकल कर जल में प्रवेश करों । हमारे इस यज्ञ को पवित्र और कल्याणप्रद बनाओं ॥६ ॥

[सर्दियों में मेठक सर्दी न सर फने के कारण भूमि के अदर निहोष्ट होकर पढ़े रहते हैं, इसे विज्ञान की भाषा में 'हावरनेजन' कहते हैं । जब वातावरण में गर्मी आती है, तो वे भी बज़र निकलकर जल में विचरण करने लगते हैं ।]

८५७. अपामिदं न्ययनथ्धं समुद्रस्य निवेशनम्। अन्याँस्ते अस्मत्तपन्तु हेतयः पावको अस्मभ्यथ्धं शिवो भव ॥७ ॥

अस्मभ्यश्र शिवो भव ॥७ ॥ यह अग्नि जल के आश्रय स्थल समुद्र के गम्भीर स्थान में बढ़वाग्नि के रूप में अधिष्ठित है ।हे अग्ने !आपकी ज्वालाएँ हमें छोड़कर अन्यान्य शतुओं को संवाप दें ।आप हमारे लिए पवित्रकर्ता और कल्याण रूप सिद्ध हो ॥७ ॥

८५८. अग्ने पावक रोचिषा मन्द्रया देव जिह्नया । आ देवान् वक्षि चक्षि च ॥८ ॥ सबको पवित्र करने वाले, दिव्य गुणों से सम्पन्न हे अग्निदेव । आप अपने दीप्तिमान् , आनन्ददायी ज्वालाओं

रूपी मधुर जिह्ना से देवों को बुलाएँ और यजन करें ॥८ ॥

८५९. स नः पावक दीदिवोऽग्ने देवाँ २ इहा वह । उप यज्ञर्थः हविश्च नः ॥९ ॥

हे पवित्रकर्ता, देदीप्यमान अम्ने ! आप देवों को हमारे इस यजन कर्म में बुलाएँ और यज्ञ के समीप प्रतिष्ठित कर, उन्हें हविष्यात्र प्राप्त कराएँ ॥९ ॥

८६०. पात्रकया यश्चितयन्त्या कृपा क्षामन् रुरुचऽ उषसो न भानुना । तूर्वन् न यामन्नेतशस्य नू रणऽ आ यो घृणे न ततृषाणो अजरः ॥१० ॥

जो पवित्र करने वाली ज्वालाओं से प्रज्वलित अग्निदेव हैं, यह भूमण्डल पर उसी प्रकार सुशोधित होते हैं, जैसे उषाकाल सूर्य-रिश्मयों से शोधायमान होता है। वह अग्निदेव पूर्णाहुति के समय प्रखरतापूर्वक जाज्वल्यमान होकर युद्ध में शतुओं का हनन करने वाले गतिमान् अश्व पर आरूढ़ वीर सैनिकों के सदश अपनी तेजस्विता से सशोधित होते हैं ॥१०॥

८६१. नमस्ते हरसे शोचिषे नमस्ते अस्त्वर्चिषे। अन्याँस्ते अस्मत्तपन्तु हेतवः पावको अस्मभ्यश्त्रेशिवो भव ॥११॥

हे अग्ने !आपकी दीप्तिमान् ज्वालाएँ सब रसों को आकर्षित करने वाली है ।आपके तेज को नमन है । आपकी ज्वालाएँ हमें छोड़कर अन्वों को संताप पहुँचाएँ ।आप हमारे लिए पवित्रकर्ता और कल्याणकारी हो ॥

## ८६२. नृषदे वेडप्सुषदे वेड् बर्हिषदे वेड् वनसदे वेट् स्वर्विदे वेट् ॥१२ ॥

यह अग्नि मनुष्यों में जठराग्नि के रूप में अधिष्ठित हैं, उसके निमित्त यह आहुति समर्पित है । यह अग्नि समुद्र में बड़वानल के रूप में अधिष्ठित हैं, उसकी प्रीति के निमित्त यह आहुति समर्पित है । यह अग्नि कुशादि रूप ओषधि में अधिष्ठित हैं, उसकी प्रीति के निमित्त यह आहुति अर्पित हैं । यह अग्नि वृक्षों में दावानलरूप में अधिष्ठित हैं, उसकी प्रीति के निमित्त यह आहुति अर्पित है । यह अग्नि बुलोक में अवस्थित सूर्यरूप में प्रसिद्ध हैं, उसकी प्रीति के निमित्त यह आहुति अर्पित है ॥१२ ॥

## ८६३. ये देवा देवानां यज्ञिया यज्ञियानार्थः संवत्सरीणमुप भागमासते । अहुतादो हविषो यज्ञे अस्मिन्स्वयं पिबन्तु मधुनो घृतस्य ॥१३ ॥

जो देवगण आहुतियाँ दिये बिना ही हविष्यात्र यहण करते हैं, वे प्राणरूप देवगण इस यज्ञ में मधु, धृत आदि हविभाग का स्वयं पान करें । जो देवगण यजन के निमित्त प्रतिष्ठित देवों के मध्य देदीप्यमान हैं, वे वर्ष की समाप्ति पर होने वाले यज्ञ के हविभाग का सेवन करते हैं ॥१३ ॥

# ८६४. ये देवा देवेष्वधि देवत्वमायन् ये ब्रह्मणः पुरऽएतारो अस्य । येथ्यो नऽऋते पवते धाम किञ्चन न ते दिवो न पृथिव्याऽ अधि स्नुषु ॥१४॥

जिन देवों (प्राणों ) ने इन्द्रादि की भाँति ही देवत्व का अधिकार प्राप्त किया है, जो आत्माग्नि के सम्मुख संचरण करते हैं, जिनके बिना शरीर किञ्चित् भी चेष्टा नहीं कर सकता, वे प्राप्त न दुलोक में हैं और न ही पृथ्वी में हैं, अपितु प्रत्येक इन्द्रिय में विद्यमान हैं ॥१४॥

## ८६५. प्राणदाऽअपानदा व्यानदा वर्चोदा वरिवोदाः । अन्याँस्ते अस्मत्तपन्तु हेतयः पावको अस्मभ्यर्थः शिवो घव ॥१५ ॥

याजकों को प्राण, अपान, व्यान आदि वायु, पराक्रम एवं ऐबर्य प्रदान करने वाले हे अग्निदेव ! आपके शस्त्रास्त्र हमारे लिए पवित्र करने वाले और कल्याणप्रद हो तथा हमारे शत्रुओं को सन्तप्त करें ॥१५॥

#### ८६६. अग्निस्तिग्मेन शोचिषा यासद्विश्वं न्यत्त्रिणम् । अग्निनों वनते रियम् ॥१६ ॥

ये अग्निदेव, तीक्ष्ण, तेजस्विता युक्त ज्वालाओं से अच्छे कार्यों में बाधा डालने वाले सभी राक्षसों का पूरी तरह से विनाश करें और ये अग्निदेव हमें ऐधर्य से युक्त करें ॥१६ ॥

## ८६७. य इमा विश्वा भुवनानि जुह्बद्विहोंता न्यसीदत् पिता नः। सऽआशिषा द्रविणमिच्छमानः प्रथमच्छदवरौं २ आ विवेश ॥१७॥

हमारे पोषणकर्ता पितारूप जो परमात्मा इन सम्पूर्ण लोकों के प्राणियों का सहार करने वाले होकर स्वयं सूक्ष्म द्रष्टा (ऋषि) और याजकों में अधिष्ठित रहते हैं, वे परमात्मा सबकी, धन-सम्पदा की इच्छाओं को पूर्ण करते हुए सबको अपने अधीन करके रखते हैं और अधीनस्व प्राणियों में संव्याप्त हो जाते हैं ॥१७ ॥

## ८६८. किथ्ं स्विदासीद्धिष्ठानमारम्भणं कतमत्स्वित्कथासीत्। यतो भूमि जनयन् विश्वकर्मा वि द्यामौर्णोन्महिना विश्वचक्षाः ॥१८॥

सृष्टि निर्माण के पूर्व परमात्मा किस आश्रव पर अधिष्ठित थे ? सृष्टि के निर्माण में प्रयुक्त होने वाला मूल द्रव्य क्या था ? कैसा था ? जिससे वह विश्वकर्मा परमात्मा, इस सुविस्तृत पृथ्वों का निर्माण करके अपनी महान् सामर्थ्य से सम्पूर्ण सृष्टि का द्रष्टा होकर विशेषरूप से चुलोक में संव्याप्त हो जाता है ॥१८ ॥

### ८६९. विश्वतश्चक्षुरुत विश्वतोमुखो विश्वतोबाहुरुत विश्वतस्पात्। सं बाहुच्यां धमित सं पतत्रैर्द्यावाभूमी जनयन् देवऽएकः ॥१९॥

सर्वत्र आँख वाले, सब ओर मुख वाले, सब ओर भुजाओं वाले और सब ओर चरणों वाले, उस अद्भितीय परमात्मा ने अपनी भुजाओं से पृथिवी और घुलोक को बिना आश्रय के प्रकट किया ।वे प्रकृति के परमाणुओं के संयोग अथवा वियोग से नवीन संसार की रचना अथवा विलय करते हुए इसे सुव्यवस्थित रखते हैं ॥१९ ॥

[पृथ्वी एवं अंतरिश्च के ग्रह-नक्षत्रादि किना किसी स्कूल अस्त्रप के स्वापित किये गये हैं तथा सुकन एवं किलय की कियाएँ सृष्टि में समानात्तर चल रही हैं—यह विज्ञान-सम्मत तथा यहाँ स्पष्टता से प्रकट किया गया है ।]

८७०. किथ्रं स्विद्वनं कऽउ स वृक्षऽ आस यतो द्यावापृथिवी निष्टतक्षुः । मनीविणो मनसा पृच्छतेदु तद्यदध्यतिष्ठद्भवनानि धारयन् ॥२० ॥

वह वन कौन सा है ? वह वृक्ष कौन सा है ? जिससे कि विश्वकर्मा ईश्वर ने चुलोक और पृथिवीलोक का सृजन किया । हे विवेकवान् पुरुषो ! विचार करके यह प्रश्न पूछो कि समस्त भुवनों को धारण करते हुए वह विश्वकर्मादेव किस स्थान पर अधिष्ठित हैं ? ॥२० ॥

अगले मंत्रों में परमात्या की सूजन शक्ति, विश्वकर्मा स्थ्य के संकल्प से उत्पन्न यह कमें द्वारा सूक्ष्म-अदृश्य से ही दृश्य जनत् के सुजन की बात स्पष्ट की गयी है—

८७१. या ते वामानि परमाणि यावमा या मध्यमा विश्वकर्मञ्जुतेमा । शिक्षा सिखभ्यो हविषि स्वधावः स्वयं यजस्व तन्वं वृषानः ॥२१ ॥

हे विश्व के रचिंयता परमात्मन् ! हे सबके धारक-पोषक ईंबर ! जो आपके उच्चतम, नीचेवाले और मध्यम कोटि के धाम हैं, उन सबको तथा हम यजमानों को आप ही मित्रभाव से प्रदर्शित करते हैं (उनका बोध कराते हैं) । आप ही हम सब जीवों के शरीर को वृद्धि प्रदान करते हुए स्वयं ही उत्तम हवि (सूक्ष्म प्राण तत्त्व) द्वारा यजन करें । (यह कार्य दूसरे के लिए शक्य नहीं हैं) ॥२१ ॥

[विश्व के कर्ता परपाल्या सब भुक्तों के सब प्रतिवर्धों के पोषण हेतु स्वयं ही महान् प्रकृति-पत्रकार का सम्पादन करते हैं।]

८७२. विश्वकर्मन् हविषा वावृधानः स्वयं यजस्व पृथिवीमुत द्याम् । मुद्धान्त्वन्ये अभितः सपत्नाऽ इहारमाकं मधवा सुरिरस्तु ॥२२ ॥

हे विश्व के कर्ता परमात्मन् ! हमारे द्वारा प्रदत्त हविष्यात्र द्वारा प्रसन्न होकर आप हमारे यज्ञ में पृथ्वी के सब आश्रितों के हितार्थ स्वयं यजन करें । आप सब शत्रुओं को अपने बल से मोहग्रस्त करें । इस (महान् प्रकृति) यज्ञ में इन्द्रदेव हमारे निमित्त आत्मज्ञान का उपदेश करने वाले विद्वान् रूप हो ॥२२ ॥

८७३. वाचस्पति विश्वकर्माणमूतये मनोजुवं वाजे अद्या हुवेम । स नो विश्वानि हवनानि जोषद्विश्वशम्भूरवसे साधुकर्मा ॥२३॥

आज हम जीवन-संग्राम में अपनी रक्षा के लिए ज्ञान के भण्डार मन की तीव गति के समान वेगवान् सृष्टि के रचयिता परमपिता परमेश्वर का आचाहन करते हैं । सत्कर्म की प्रेरणा देकर कल्याण करने वाले वे विश्वकर्मा हमारे द्वारा प्रदत्त हविष्यात्र को हमारी रक्षा के निमित प्रेमपूर्वक ग्रहण करें ॥२३॥

८७४. विश्वकर्मन् इविषा वर्धनेन त्रातारमिन्द्रमकृणोरवध्यम्। तस्मै विशः समनमन्त पूर्वीरयमुग्रो विहव्यो यथासत् ॥२४॥ हे विश्व के रचयिता परमेश्वर ! हवि द्वारा वृद्धि को प्राप्त होने वाले आपने इन्द्रदेव को विश्व का रक्षक और अपराजेय बनाया है । पूर्व काल के ऋषियों के तुल्य हम भी उन इन्द्रदेव को झुककर नमन करते हैं । ये पराक्रमी इन्द्रदेव आपकी शक्ति से ही सब प्रकार समर्थ हुए हैं । हम उनका आवाहन करते हैं ॥२४ ॥

८७५. चक्षुषः पिता मनसा हि बीरो घृतमेने अजनब्रम्नमाने । यदेदन्ता ऽ अददृहन्त पूर्वऽ आदिद् द्यावापृथिवी अप्रथेताम् ॥२५ ॥

सृष्टि के प्रारम्भ में पूर्वज ऋषियों द्वारा पृथ्वी व द्युलोक के आन्तरिक भाग को सुदृढ़ता प्रदान किये जाने के उपरान्त उन दोनों का विस्तार हुआ । तब चक्षु आदि सब इन्द्रियों के पालक स्नष्टा ने मन के द्वारा धैर्यपूर्वक इस द्युलोक और पृथ्वी के अन्दर रसरूप जल को उत्पन्न किया ॥२५ ॥

८७६. विश्वकर्मा विमना ऽआद्विहाया द्याता विद्याता परमोत सन्दृक् । तेषामिष्टानि समिषा मदन्ति यत्रा सप्तऋषीन् पर ऽएकमाहुः ॥२६ ॥

हे मनुष्यो ! सृष्टिनिर्माण में विश्वकर्मा की शक्ति के साथ मिलकर कार्य करने वाले सप्त ऋषियों का समूह अद्वितीय है । ये दिव्य ज्ञान से सम्पन्न मन वाले सर्वत्र संव्याप्त, सबके धारण-पोषणकर्ता, सृष्टि रचयिता और श्रेष्ठ हैं । इनके अनुग्रह से जीव अपने इच्छित फल पाकर हर्षित होता है । हविष्यात्र से पुष्ट एवं प्रसन्न होने वाले उन परमेश्वर की उपासना करो ॥२६ ॥

८७७. यो नः पिता जनिता यो विधाता घामानि वेद भुवनानि विश्वा । यो देवानां नामघा ऽएक ऽएव तर्थः सम्प्रश्नं भुवना यन्त्यन्या ॥२७ ॥

जो परमेश्वर हम सबके पालन करने वाले और उत्पन्न करने वाले हैं, जो सबके धारणकर्ता हैं, जो सम्पूर्ण स्थानों और लोकों के ज्ञाता हैं, जो एक होकर भी विविध देवों के विविध नामों को धारण करते हैं; सभी लोकों के भाणी अन्तत: उनको ही प्राप्त होते हैं ॥२७॥

८७८. तऽआयजन्त द्रविणर्ध्य समस्माऽऋषयः पूर्वे जरितारो न भूना । असूर्ते सूर्ते रजसि निषत्ते ये भूतानि समकृण्वित्रमानि ॥२८ ॥

अन्तरिक्ष में प्रत्यक्ष अथवा अप्रत्यक्षरूप से वास करने वाले जिस परमेश्वर ने समस्त प्राणियों की रचना की है, उस स्रष्टा के लिए पूर्वज ऋषिगण स्तुति करते हुए यह में महान् वैभव समर्पित करते हैं ॥२८ ॥

८७९. परो दिवा परऽ एना पृथिव्या परो देवेभिरसुरैर्यदस्ति । कथंश्तिवद् गर्भं प्रथमं दश्च ऽआपो यत्र देवाः समपश्यन्त पूर्वे ॥२९॥

जो इदयस्य ईश्वरीय तत्व है, वह युलोक से परे हैं, इस पृथ्वी से परे हैं, देवों और असुरों से भी परे हैं । जल ने सर्वप्रथम किस गर्भ को धारण किया ? वह गर्भ कैसा विलक्षण या ? जहाँ पूर्वकालीन देवगण (ऋषिगण) उस परमतत्त्व का सम्यक् दर्शन पाते एवं देवत्व के परम पद को प्राप्त करते हैं ॥२९ ॥

८८०. तमिद्रर्भं प्रथमं दश्च ऽ आपो यत्र देवाः समगच्छन्त विश्वे । अजस्य नाभावच्येकमर्पितं यस्मिन् विश्वानि भुवनानि तस्युः ॥३० ॥

सृष्टि के आदि से ही विद्यमान उस परमतत्त्व ने जल के गर्भ को घारण किया है, जहाँ सम्पूर्ण देवशक्तियों का आश्रय-स्थल है । इस अजन्मा ईश्वर के नाभि केन्द्र में एक ही परम तत्त्व अधिष्ठित है, जिसमें समस्त भुवन आश्रित होकर स्थिर है ॥३० ॥

## ८८१. न तं विदाथ य ऽ इमा जजानान्यद्युष्माकमन्तरं बभूव । नीहारेण प्रावृता जल्प्या चासुतृप ऽ उक्थशास्श्वरन्ति ॥३१ ॥

हे मनुष्यो ! जिस परमेश्वर ने इस सम्पूर्ण ब्रह्माण्ड को रचना की है, उसे आप लोग नहीं जानते । वह परम तत्त्व सबसे भिन्न होकर भी सबके भीतर प्रतिष्ठित है । अज्ञान के व्यापक अंधकार से घिरे हुए केवल वार्ता या विवाद में लगे हुए मात्र प्राण-रक्षण व पोषण की चिन्ता से संतप्त लोग उस परमेश्वर के सम्बन्ध में व्यर्थ विवाद करते हुए विचरते हैं । उसका साक्षात्कार नहीं कर पाते ॥३१ ॥

८८२. विश्वकर्मा हाजनिष्ट देवऽआदिद्गन्यवॉ अभवद् हितीयः। तृतीयः पिता जनितौषधीनामपां गर्भं व्यदधात् पुरुत्रा ॥३२॥

सृष्टि क्रम में सर्वप्रथम ब्रह्माण्ड के संचालक देवगण आविर्भृत हुए, इसके पश्चात् पृथ्वी को धारण करने वाले (अग्नि-सूर्य) देव प्रकट हुए। तृतीय क्रम में ओषधियों के उत्पादक और पालक प्राण-पर्जन्य उत्पन्न हुए। वह (विश्वसजेता) सभी जल के गर्भ को विविध रूपों में धारण करता है ॥३२॥

८८३. आशुः शिशानो वृषभो न भीमो घनाघनः क्षोभणश्चर्षणीनाम्। संक्रन्दनोऽनिमिषएकवीरः शतथ्रं सेनाऽअजयत् साकमिन्द्रः ॥३३॥

शतुओं पर तीववेग से आक्रमण करने वाले, हवियारों को तीक्ष्ण बनाकर रखने वाले, वृषभ के समान विकराल ध्वनि (गर्जना) करने वाले, शतुसेना को शुब्ध कर देने वाले, शतुओं को बुलाकर आधात पहुँचाने वाले, अत्यन्त स्मूर्त (सचेत) एवं वीर इन्द्रदेव सैकड़ों शतुओं की सेनाओं को एक साथ पराजित करने में समर्थ होते हैं ॥३३ ॥ ८८४. संक्रन्दनेनानिमिषेण जिष्णुना युत्कारेण दुश्यवनेन धृष्णुना। तदिन्द्रेण जयत तत्सहध्वं युधो नरऽड्यहरूतेन वृष्णा ॥३४॥

हे योद्धा पुरुषो ! आप सब धैर्यपूर्वक गर्वना द्वारा शत्रुओं को भयभीत करने वाले, विविध आक्रामक मुद्राओं से अविलम्ब युद्ध में उद्यत होने वाले, बाजधारी, विजेता, अजेय, इच्छित बाजवर्षक इन्द्रदेव की सामध्यों से जुड़कर, शत्रुसेना को पराजित करके विजयी हों और सुखी जीवन जिए ॥३४ ॥

८८५. सऽइषुहस्तैः स निषङ्गिधिर्वशी सध्ध्स्त्रष्टा स युधऽइन्द्रो गणेन । सध्धसृष्टजित्सोमपा बाहुशर्ध्युग्रयन्वा प्रतिहिताभिरस्ता ॥३५ ॥

वे शतुओं को वश में करने वाले इन्द्रदेव, बाजधारी- छड्गधारी वीरों को सैन्य दल में भली प्रकार व्यवस्थित करते हुए संग्राप में शतुओं से युद्ध करने वाले हैं । एकत्रित शतुओं को जीतने वाले, उत्तम धनुष से शतुओं पर बाणों का प्रहार करने वाले तथा यहां में सोम पान करने वाले वह इन्द्रदेव हमारी रक्षा करें ॥३५ ॥

८८६. बृहस्यते परि दीया रक्षेन रक्षोहामित्राँ२ अपबाधमानः । प्रभञ्जन्त्सेनाः प्रमृणो युद्या जयन्नस्माकमेध्यविता रथानाम् ॥३६ ॥

हे बृहस्पते ! आप राक्षसों का विनाश करने वाले, रब द्वारा सर्वत्र प्रमण करने वाले तथा शत्रु-सेनाओं को छित्र-भित्र करके उन्हें पीड़ा देने वाले हैं । हिंसा करने वाले हमारे शत्रुओं को युद्ध में पराजित करके हमारे रथीं की रक्षा करें ॥३६ ॥

८८७. बलविज्ञाय स्थविरःप्रवीरः सहस्वान् वाजी सहमान ऽ उग्नः । अभिवीरो अभिसत्त्वा सहोजा जैत्रमिन्द्र रथमा तिष्ठ गोवित् ॥३७ ॥ हे इन्द्रदेव ! आप शतु के बलों को जानने वाले, युद्ध में अतिकुशल, अतिसामर्थ्यवान, बलवान, उम वीरों से चिरे हुए श्रेष्ठ पुरुषों के सहायक, प्रसिद्ध बलों से युक्त, शतुओं का पराभव करके भूभाग को जीतने वाले हैं । आप सदैव विजयी रथ पर विराजमान रहते हैं ॥३७ ॥

# ८८८. गोत्रभिदं गोविदं वज्रबाहुं जयन्तमञ्म प्रमृणन्तमोजसा । इपछं सजाताऽअनु वीरयध्वमिन्द्रछंसखायो अनु सछंरभव्वम् ॥३८॥

एक समान जन्म लेने वाले (भित्र सदृश) हे देवताओ ! शतु वंश का विनाश करने वाले, भूभागों पर अधिकार कर लेने वाले, वजधारी भुजा वाले, युद्ध विजेता, अपने पराक्रम से शतुओं के विनाशक, विद्वान, इन्द्रदेव को वीरोचित कर्मों के निमित्त आप उत्साह दिलाएँ, स्वयं भी श्रेष्ठ कार्य के लिए उत्साहित हों ॥३८ ॥

## ८८९. अभि गोत्राणि सहसा गाहमानोदयो वीरः शतमन्युरिन्द्रः। दुश्चयवनः पृतनाषाडयुष्योस्माकश्ंः सेना अवतु प्र युत्सु ॥३९॥

अपने बल से शतु प्रदेशों को निर्दयतापूर्वक रौदते हुए, अत्वंत क्रोध में भरे हुए, शतु सेना को पराजित करने वाले, पराक्रमी इन्द्रदेव युद्ध में हमारी सेना को उत्तम प्रकार से संरक्षण प्रदान करें ॥३९ ॥

## ८९०. इन्द्रऽआसां नेता बृहस्पतिर्दक्षिणा यज्ञः पुरऽएतु सोमः । देवसेनानामभिभञ्जतीनां जयन्तीनां मस्तो यन्त्वग्रम् ॥४० ॥

शतुओं के मद को चूर कर, उन्हें परास्त करके विजय प्राप्त करने वाली देवताओं की सेना का नेतृत्व इन्द्रदेव और बृहस्पतिदेव (बल और ज्ञान) मिलकर करते हैं। ऐसी सेना के आगे-आगे मरुद्गण चलते हैं। यज्ञपुरुष विष्णु-देव दाहिनी ओर तथा सोम-देव पीछे-पीछे गमन करते हैं॥४०॥

[सेना की दाहिनी और यहभूत्व कियु के होने का तायर्थ है कि यह अभियान पोषण-यह प्रयान है। पीछे-पीछे सोप का भाव है कि वे शांति-संतोव की स्थापना करते हुए आगे बढ़ते हैं।]

# ८९१. इन्द्रस्य वृष्णो वरुणस्य राज्ञऽआदित्यानां मरुतार्थःशर्धऽउग्रम्। महामनसां भुवनच्यवानां घोषो देवानां जयतामुदस्थात् ॥४१ ॥

युद्ध क्षेत्र में स्थिर मन से शतु पक्ष की सेना का विष्वंस करने में समर्थ, विजय प्राप्त करने वाले देवों की, आदित्यों की, मरुद्गणों की, वरुणदेव की तथा इच्छानुसार वृष्टि करने वाले इन्द्रेदव की सेना का श्रेष्ट बलयुक्त जयनाद उत्तम रीति से गुञ्जायमान हुआ ॥४९ ॥

## ८९२. उद्धर्षय मधवन्नायुधान्युत्सत्वनी मामकानी मनाथंसि । उद्वृत्रहन् वाजिनी वाजिनान्युद्रथानी जयती यन्तु घोषाः ॥४२ ॥

हे ऐश्वर्यशाली इन्द्रदेव ! आप अपने आयुधों को उत्तम रीति से तीक्ष्ण करके देव पक्ष के वीरों के मन को उत्साहित करें । अश्वों को शीधगमन के निमित्त उत्तेजित करें । हे शतुनाशक इन्द्रदेव ! विजयी रथों के जयधीय चतुर्दिक् गुञ्जायमान हों, अर्थात् चारों ओर देवताओं की विजय का जय-जयकार हो ॥४२ ॥

## ८९३. अस्माकमिन्द्रः समृतेषु ध्वजेष्वस्माकं याऽ इषवस्ता जयन्तु । अस्मादः वीराऽउत्तरे भवनवस्मा २ उ देवाऽअवता हवेषु ॥४३॥

रथों पर लगे ध्वजों के उत्तम रीति से फहराये जाने पर (युद्ध की स्थिति में ) शतुनाशक इन्द्रदेव और हमारे बाण उत्तेजित होकर शत्रु पर विजय प्राप्त करें । हमारे वीर पुरुष युद्ध में श्रेष्ठ हों (विजयी हों ) तथा समस्त देव शक्तियाँ सुरक्षा प्रदान करें ॥४३ ॥

## ८९४. अमीषां चित्तं प्रतिलोभयन्ती गृहाणाङ्गान्यप्ये परेहि। अभि प्रेहि निर्दह हत्सु शोकैरन्धेनामित्रास्तमसा सचन्ताम्।।४४॥

हे व्याधे ! आप शतुसेना में व्याप्त होकर उनके शरीरों को कष्ट देने वाली और उनके चित्त को मीहित कर देने वाली हैं । हमसे दूर रहकर शतुओं के अंगों को जकड़ें । दीप्तिमान् ज्वालाओं के समान आगे बढ़कर शतुओं के हृदय को शोकांग्नि से संतापित करें । इस शोक-पीड़ा से शतु गहन तिमस्ता में डूब जाएँ ॥४४॥

८९५. अवसृष्टा परा पत शरव्ये ब्रह्मस्थंशिते। गच्छामित्रान् प्र पद्यस्व मामीषां कं चनोच्छिषः॥४५॥

हे बाणरूपी अख्न ! मन्त्रों के प्रयोग से तीक्ष्ण किये हुए आए हमारे द्वारा छोड़े जाते हुए शत्रु सेना पर एक साथ प्रहार करें और उन्हें संतप्त करें । उनके शरीरों में प्रविष्ट होकर सभी का विनाश करें । किसी भी दुष्ट को जीवित न बचने दें ॥४५॥

८९६. प्रेता जयता नरऽइन्द्रो वः शर्म यच्छतु। उग्रा वः सन्तु बाहवोऽनाधृष्या यथासथ ॥४६॥

हे वीरपुरुषो ! शतु सेनाओं पर शोधता से आक्रमण करो और विजयश्री का वरण करो । नेतृत्वकर्ता इन्द्रदेव आपको विजय-सुख प्रदान करें । आपकी मुजाएँ अत्यन्त बलशाली हो, जिससे कोई भी शतु आप पर आक्रमण न कर सके ॥४६ ॥

८९७. असौ या सेना मरुतः परेषामध्यैति नऽओजसा स्पर्धमाना । तां गृहत तमसापव्रतेन यथामी अन्यो अन्यं न जानन् ॥४७ ॥

हे मरुद्गणों ! जो यह शतुओं की सेना अपने बल के अहंकार से स्पर्धा को उद्यत होकर हमारी ओर बढ़ती चली आ रही हैं, उस सेना को गहन अन्धकार से आच्छादित करें, जिससे ये शतु भमवश एक दूसरे को जान न सकें और आपस में ही लड़ मरें ॥४७॥

८९८. यत्र बाणाः सम्पतन्ति कुमारा विशिखा ऽ इव । तन्नऽ इन्द्रो बृहस्पतिरदितिः शर्म यच्छतु विश्वाहा शर्म यच्छतु ॥४८ ॥

जिस संग्राम में हमारे सैनिकों के बाण इधर-उधर ऐसे गिरते हों, जैसे शिखारहित बालक (चंचल बालक) इधर-उधर घूमते-गिरते हैं । उस संग्राम में बृहस्मतिदेव, देवमाता अदिति और इन्द्रदेव हमें कल्याणकारी संरक्षण प्रदान करें तथा शत्रुओं को नष्ट करके विजय प्राप्त करने का सुख अनुभव कराएँ ॥४८ ॥

८९९. मर्माणि ते वर्मणा छादयामि सोमस्त्वा राजामृतेनानुवस्ताम्। उरोर्वरीयो वरुणस्ते कृणोतु जयन्तं त्वानु देवा मदन्तु ॥४९॥

वीर पुरुष मर्म-स्थलों को सुरक्षा-कवच से आच्छादित करते हैं। वरुणदेव इस कवच को सुदृढ़ता एवं स्थायित्व प्रदान करें। राजा सोम आपको अमृत देकर परिरक्षित करें और समस्त देवगण आपकी विजय में सहायक होकर आपको हर्षित करें ॥४९॥

९००. उदेनमुत्तरां नयाग्ने घृतेनाहुत । रायस्योषेण सध्ध सूज प्रजया च बहुं कृषि ॥५० ॥

हे अमें ! याजको द्वारा प्रदान की गई घृत की आहुतियों से तृप्त होकर आप उन्हें प्रचुर मात्रा में धन-सम्पदा के रूप में अपार वैभव प्रदान करें । पुत्र-पौत्रादि देकर सन्तान सुख्य से लाभान्वित करें ॥५०॥

# ९०१. इन्द्रेमं प्रतरां नय सजातानामसद्वशी । समेनं वर्चसा सृज देवानां भागदाऽ असत् ॥

हे इन्द्रदेव ! इस यजमान को उत्कृष्टता को ओर बढ़ाएँ, जिससे यह बंधु-बान्धवों को अपने अनुकूल पाने में समर्थ हो ।इसे तेजस्वी वैभव भदान करें, जिससे यह यह के रूप में देवों को उनका भाग देने में समर्थ हो ॥५१ ॥ १०२. यस्य कुर्मों गृहे हविस्तमम्ने वर्धया त्वम्। तस्मै देवाऽ अधि बुवन्नयं च बहाणस्पतिः ॥५२ ॥

हे अग्ने ! हम जिस याजक के आवास पर यज्ञकर्म करते हैं, आप उसके वैभव को बढ़ाएँ । सभी देवगण उसकी श्रेष्ठता को स्वीकार करें । वह यजमान यज्ञादि श्रेष्ठ कर्मों का सदैव पालन करते हुए सुखी-समृद्ध जीवन का अधिकारी हो ॥५२ ॥

## ९०३. उदु त्वा विश्वे देवाऽअग्ने भरन्तु चित्तिभिः। स नो भव शिवस्त्वश्रं सुप्रतीको विभावसुः॥५३॥

हे अग्ने ! दिव्यगुण-सम्पन्न समस्त देवमानव (देवतागण) नित्य यञ्चादि कर्मों एवं श्रेष्ठ विचारों द्वारा आपका विस्तार करें । (मंत्रों के साथ आहुतियाँ देकर यञ्चाग्नि को बढ़ाएँ ) आप हम याजको को अपार तेजस्वी वैभव प्रदान कर हमारा कल्याण करने का अनुग्रह करें ॥५३ ॥

# ९०४. पञ्च दिशो दैवीर्यज्ञमवन्तु देवीरपामति दुर्मति बाधमानाः। रायस्योषे यज्ञपतिमाभजन्ती रायस्योषे अधि यज्ञो अस्थात् ॥५४॥

हम याजकों की मन्दबुद्धि और दुर्बुद्धि को, इन्द्र, यम, वरुण, सोम और ब्रह्मा से सम्बन्धित पाँचों दिव्य दिशाएँ (पूर्व, पश्चिम, उत्तर, दक्षिण और मध्य) दूर करें । यज्ञ आदि श्रेष्ठ कर्म करने वाले यजमान को अपार धन- वैभव प्राप्त कराएँ और हमारे यज्ञों की सुरक्षा करें । धन की वृद्धि के साथ ही साथ हमारे यज्ञ (दान आदि सत्कर्म) समृद्धि को प्राप्त हों ॥५४॥

## ९०५. समिद्धे अग्नावधि मामहानऽउक्श्वपत्रऽईड्यो गृभीतः । तप्तं घर्मं परिगृह्यायजन्तोर्जा यद्यज्ञमयजन्त देवाः ॥५५ ॥

जब दिव्यगुण सम्पन्न-याजक तप्त यृत को लेकर यजन कर्म करते और यृतयुक्त हविष्यात्र द्वारा अग्नि को प्रदीप्त करते हैं, तब बेदमंत्रों द्वारा अत्यन्त पूज्य, स्तुत्य देवों को स्तुतियों करके यज्ञ को उत्तम प्रकार से सम्पन्न (या सिद्ध) किया जाता है ॥५५ ॥

# ९०६. दैव्याय घर्त्रे जोष्ट्रे देवश्रीः श्रीमनाः शतपयाः । परिगृह्य देवा यज्ञमायन् देवा देवेभ्यो अध्वर्यन्तो अस्युः ॥५६ ॥

श्रेष्ठ पुरुष देवों के निमित्त यज्ञ कर्म की कामना करते हैं । वे दिव्य गुणों और सम्पदा के स्वामी, उत्तम मन बाले और सैकड़ों गौओं के दुग्धादि पदार्थों से पुष्ट होने वाले पुरुष, यज्ञ में आते हैं और दिव्यगुण सम्पन्न, विश्व को धारण करने वाले, प्रेमभावयुक्त परमात्मा की स्तुतियाँ करके उसके आश्रय को प्राप्त होते हैं ॥५६ ॥

## ९०७. वीतर्थं हिंदः शमितर्थं शमिता यजध्यै तुरीयो यज्ञो यत्र हव्यमेति। ततो वाकाऽआशिषो नो जुषन्ताम् ॥५७॥

जब उदारमना सौम्य पुरुष द्वारा सौम्य (संस्कारित) हवियों वाला यज्ञ देवों की तृष्ति-तृष्टि हेतु सम्पन्न होता है, तो वह तुरीय (चतुर्थ अथवा श्रेष्ठ) यज्ञ कहा जाता है । उस समय यज्ञ में उच्चारित वेद-मंत्रों के आशीर्यचन हमारे अनुकल फलित होते हैं ॥५७ ॥

## ९०८. सूर्यरश्मिर्हरिकेशः पुरस्तात्सविता ज्योतिरुदयाँ२ अजस्रम् । तस्य पूषा प्रसवे याति विद्वान्तसम्पश्यन्विश्वा भुवनानि गोपाः ॥५८ ॥

हरित वर्ण वाली वनस्पतियों और इस पर आश्रित सभी जीवों का पोषण करने वाले परम ज्योतिष्मान् सूर्यदेव अपनी रश्मियों को पूर्व से ही प्रकट कर देते हैं । जितेन्द्रिय, विद्वान् और पोषणकर्ता सूर्यदेव उत्पन्न हुए सम्पूर्ण लोकों को प्रकाशित करते और सतत गमनशील होते हैं ॥५८ ॥

[वैज्ञानिकों हारा प्रतिपादित है कि सूर्य अपनी राज्ययों के विजिष्ट गुण (अफ्वर्तन) के कारण कुछ समय पूर्व ही उदित (प्रकट) हुआ प्रतीत होता है।]

## ९०९. विमानऽ एष दिवो मध्यऽ आस्तऽ आपप्रिवान् रोदसी अन्तरिक्षम् । स विश्वाचीरिंभ चष्टे घृताचीरन्तरा पूर्वमपरं च केतुम् ॥५९ ॥

जगत्-रचना में समर्थ सूर्यदेव द्युलोक के मध्य में अवस्थित हैं। यह द्युलोक, पृथ्वीलोक और अन्तरिश्च लोक तीनों को अपने तेज से पूर्ण दीप्तिमान् करते हैं। यह सूर्यदेव सम्पूर्ण विश्व को अपने आश्रय में लेने वाले, जल धारण करने वाले तथा सब कुछ देखने वाले हैं। इस लोक-परलोक और मध्यलोक में स्थित प्राणियों के सूक्ष्म भावों को भली-भाँति जानते हैं।।५९॥

# ९१०. उक्षा समुद्रो अरुणः सुपर्णः पूर्वस्य योनि पितुराविवेश । मध्ये दिवो निहितः पृश्निरश्मा विचक्रमे रजसस्पात्यन्तौ ॥६०॥

जो सूर्यदेव वृष्टि द्वारा सिचन करने वाले, समुद्र से जल धारण करने वाले, रक्त वर्णयुक्त आकाश में निरन्तर गतिशील हैं । अनेक रिश्मयों से युक्त पूर्व दिशा से उदित होकर झुलोक के गर्भ में समाविष्ट होते हैं, वे आकाश में गमन करते हुए सब लोकों को सब ओर से परिरक्षित करते हैं ॥६० ॥

# ९११.इन्द्रं विश्वाऽअवीवृथन्समुद्रव्यचसं गिरः । रथीतमध्ंरथीनां वाजानाधंःसत्पतिं पतिम्।

समुद्र के तुल्य व्यापक, सब र्राधयों में महानतम, अत्र के स्वामी और सत्प्रवृत्तियों के पालक इन्द्रदेव को समस्त स्तुतियाँ अभिवृद्धि प्रदान करती हैं ॥६१॥

# ९१२. देवहूर्यज्ञऽ आ च वक्षत्सुम्नहूर्यज्ञ ऽ आ च वक्षत्। यक्षदिग्निदेवो देवाँ२ आ च वक्षत्।

देवों का आवाहन करने वाला यज्ञ, देवों के लिए हविष्याज वहन करे और उनका यजन करे । सम्पूर्ण सुखों का आवाहन करने वाला यज्ञ देवों को हवि पहुँचाने का कार्य सम्पन्न करे । अग्निदेव समस्त देवताओं को यज्ञशाला में अधिष्ठित करके यजन-कार्य पूर्ण करें ॥६२ ॥

## ९१३. वाजस्य मा प्रसव ऽ उद्ग्राभेणोदग्रभीत्। अद्या सपत्नानिन्द्रो मे निग्राभेणाधराँ२ अक: ॥६३ ॥

हे इन्द्रदेव ! हमारे (सत्कर्म करने वाले याजकों के) लिए अत्र उत्पन्न करने वाले होकर प्रगति का मार्ग प्रशस्त करते हुए उच्चतम स्थिति प्रदान करें और हमारे शत्रुओं को निम्न स्थिति में पहुँचाकर अधोगित प्रदान करें ॥६३॥ ९१४. उद्ग्राभं च निग्नाभं च बहा देवा ऽ अवीवृधन्। अधा सपत्नानिन्द्राग्नी मे विष्चीनान्ध्यस्यताम् ॥६४॥

हे देवो ! हम सत्कर्म करने वालों को उत्तम सामर्थ्य धारण करने की स्थिति में और शत्रुओं को पतन के गर्त में पहुँचाएँ । आप हमारे ज्ञान को अनवरत बढ़ाएँ । इन्द्रदेव और अग्निदेव हमारे शत्रुओं का विविध प्रकार से पूर्णरूपेण विनाश करें ॥६४ ॥

#### ९१५. क्रमध्वमग्निना नाकमुख्यथं हस्तेषु विश्वतः। दिवस्पृष्ठथं स्वर्गत्वा मिश्रा देवेभिराध्वम् ॥६५॥

हे याज्ञिको ! अग्निदेव से उत्तम सुख को प्राप्त करके, उखा पात्र को हाथों में धारण करके शौर्य दिखाओ । आप देवगणों के साथ मिलकर दिव्यलोक में जाकर सुखपूर्वक निवास करो ॥६५ ॥

# ९१६. प्राचीमनु प्रदिशं प्रेहि विद्वानग्नेरग्ने पुरो अग्निर्भवेह । विश्वा ऽ आशा दीद्यानो वि भाह्यूर्जं नो धेहि द्विपदे चतुष्पदे ॥६६ ॥

हे अग्ने ! आप पूर्व दिशा की ओर उन्पुख हो । अग्रगामी होकर सबका नेतृत्व करें । सम्पूर्ण दिशाओं को दीप्तिमान् ज्वालाओं (प्रकाश) से संब्याप्त करें और हमारे पुत्र-पौत्रों तथा गवादि पशुओं में बल स्थापित करें ।

# ९१७. पृथिव्या ऽ अहमुदन्तरिक्षमारुहमन्तरिक्षाद्दिवमारुहम्। दिवो नाकस्य पृष्ठात् स्वज्योतिरगामहम्।।६७॥

हम पृथ्वी से उच्च अवस्थित अन्तरिक्ष में आरूढ़ होते हैं और अन्तरिक्ष से उच्च अवस्थित झुलोक में आरूढ़ होते हैं और तब धुलोक के सुखस्वरूप बलय (चक्र) से उच्च अवस्थित परम ज्योतिष्मान् सूर्यलोक को प्राप्त होते हैं ॥६७ ॥

[यदादि आध्यात्मिक प्रयोगों से आत्म चेतना को कार्वलोकों कह मतिशील बनाने का बाद है ।]

# ९१८. स्वर्यन्तो नापेक्षन्त ऽ आ द्यार्थ्य रोहन्ति रोदसी । यज्ञं ये विश्वतोद्यारथ्यसुविद्वार्थ्यसो वितेनिरे ॥६८ ॥

जो उत्तम बिद्वान् विश्व को (विश्व की चक्रीय व्यवस्था को) धारण करने वाले यज्ञ का अनुष्ठान सम्पन्न करके अपने यश को फैलाते हैं, ये अत्यन्त सुखकारी स्वर्ग को भोगते हुए लौकिक भोगों की अपेक्षा नहीं करते हैं; वरन् द्याया-पृथ्वी से ऊपर उठकर स्वर्ग में आरोहण करते हैं ॥६८ ॥

## ९१९. अग्ने प्रेहि प्रथमो देवयतां चक्षुदेवानामुत मर्त्यानाम् । इयक्षमाणा भृगुभिः सजोषाः स्वर्यन्तु यजमानाः स्वस्ति ॥६९ ॥

है अग्ने ! आप दिव्य गुणों की इच्छा करने वाले यजमानों ये प्रमुख है । देखों और मनुष्यों के नेप्ररूप द्रष्टा है, अत: आप अप्रणी-सबके मार्गदर्शक हैं । यज्ञ की इच्छा करने वाले, पापों को मिटाकर सबसे प्रेम करने वाले याजकों का कल्याण करके आप उन्हें स्वर्ग लोक को प्राप्त कराते हैं ॥६९ ॥

# ९२०. नक्तोषासा समनसा विरूपे धापयेते शिशुमेकछ समीची। द्यावाक्षामा रुक्मो अन्तर्विभाति देवा ऽ अग्नि धारयन् द्रविणोदाः ॥७० ॥

कृष्णवर्ण रात्रि एवं शुक्लवर्ण दिन के मध्य (सन्ध्या काल में अम्निहोत्र के लिए प्रकट अम्नि) सुशोधित अम्निदेव अनुकूल विचारों वाले माता-पिता से उत्पन्न मुसन्तित के रूप में प्रतिष्ठित हैं । यही अम्निदेव पृथ्वी और अन्तिरक्ष के मध्य दिव्य प्रकाश के रूप में सुशोधित होते हैं । बज्रादि श्रेष्ट कर्मों के परिणाम-स्वरूप याजकों को अपार वैभव प्रदान करने वाले देवगण, यज्ञ सम्पन्न करने के लिए यज्ञाम्नि को महण कर रहे हैं ॥७० ॥

# ९२१. अग्ने सहस्राक्ष शतमूर्धञ्छतं ते प्राणाः सहस्रं व्यानाः । त्वध्धं साहस्रस्य रायऽईशिषे तस्मै ते विधेम वाजाय स्वाहा ॥७१ ॥

हे सहस्रो नेत्रों वाले ! हे सी सिरो वाले अग्ने ! आपके सैकड़ो प्राण है, सहस्रों च्यान हैं । आप सहस्रों सम्पदाओं के स्वामी हैं । आपके लिए हम इविष्यात्र प्रदान करते हैं । हमारो आहुति स्वीकार करें ॥७१ ॥

# ९२२. सुपर्णोऽसि गरुत्मान् पृष्ठे पृथिव्याः सीद। भासाऽन्तरिक्षमापृण ज्योतिषा दिवमुत्तभान तेजसा दिश ऽ उद्दुर्थह ॥७२॥

सुन्दर पंख वाले गरुड़ पक्षी के रूप में हे अपने ! आप सुख से परिपूर्ण और गुरुता (दिव्यता या श्रेष्टता) से सम्पन्न हैं । पृथ्वी तल पर अधिष्टित होकर आप अपनी कान्ति से अन्तरिक्ष को अभिपूरित करें । अपनी ज्योति से दुलोक का उत्थान करें और तेज से दिशाओं को सुदृढ़ता प्रदान करें ॥७२ ॥

९२३. आजुह्वानः सुप्रतीकः पुरस्तादग्ने स्वं योनिमा सीद साधुया। अस्मिन्सधस्थे अध्युत्तरस्मिन्त्रश्चे देवा यजमानश्च सीदत ॥७३ ॥

है अपने ! आप विनयपूर्वक आवाहित किये हुए, उत्तम गुणों से युक्त, उत्तम स्थान में पहले से ही स्थित हैं । दिव्य गुणों से सम्पन्न यह यजमान अग्निदेव के साथ (यज्ञादि सत्कर्म करते हुए प्रगतिशील जीवन जीकर) उच्चतम सोपानों को प्राप्त करे ॥७३॥

९२४. तार्थः सवितुर्वरिण्यस्य चित्रामाहं वृणे सुमति विश्वजन्याम्। यामस्य कण्वो अदुहत्प्रपीनार्थः सहस्रधारां पयसा महीं गाम् ॥७४॥

कण्व-गोत्रीय ऋषि ने सर्वितादेव की पुष्टिकारक सहस्रों रश्मियों को धारण करने वाली प्रयस्थिनी महान् गौ (पोषण क्षमता) को दृहा । सबके द्वारा स्वीकार्य सर्वितादेव की उस अद्भुव, सबका हित करने वाली, सृजनात्मक श्रेष्ठमति (बुद्धि) को हम स्वीकार करते हैं ॥७४ ॥

९२५. विधेम ते परमे जन्मन्नग्ने विधेम स्तोमैरवरे सद्यस्थे । यस्माद्योनेरुदारिथा यजे तं प्र त्वे हवीशंश्रीष जुहुरे समिद्धे ॥७५ ॥

हे अपने ! सबसे उत्कृष्ट स्थान में जन्म लेने वाले आपको हम हविष्यात्र समर्पित करते हैं । आप जिस स्थान से प्रकट होते हैं, उस स्थान को यजन के अनुकूल बनाते हैं । हम उत्तम प्रकार से प्रदीप्त आप में आहुतियाँ समर्पित करते हैं ॥७५ ॥

९२६. प्रेद्धो अग्ने दीदिहि पुरो नोऽजस्त्रया सूर्म्या यविष्ठ । त्वार्थः शश्चन्त उपयन्ति वाजाः ॥७६ ॥

हे तरुण अग्ने ! अनवरत (अर्पित) समिशाओं द्वारा प्रज्वलित होकर आप हमारे सम्मुख देदीप्यमान हो । हम आपको सदैव हविष्यात्र समर्पित करते हैं ॥७६ ॥

९२७. अग्ने तमद्याश्चं न स्तोमैः क्रतुं न भद्रथः हृदिस्पृशम् । ऋष्यामातऽओहैः ॥७७ ॥

हे अग्ने ! आज आपके अश्वों (यज्ञीय प्रभावों ) को हम अपने कल्याणकारी यज्ञीय कृत्ययुक्त तथा संकल्पों से युक्त हृदयस्पर्शी स्तोत्रों द्वारा संवर्धित करते हैं ॥७७ ॥

९२८. चित्तिं जुहोमि मनसा घृतेन यथा देवा ऽ इहागमन्वीतिहोत्रा ऽ ऋतावृधः । पत्ये विश्वस्य भूमनो जुहोमि विश्वकर्मणे विश्वाहादाभ्यथ्येहविः ॥७८ ॥

हम मनोयोग से घृत-आहुतियों द्वारा इस चिति में स्थित अग्निदेव को पुष्ट करते हैं । जिससे इस यज्ञ में आहुतियों की इच्छा करने वाले और यज्ञ को बढ़ाने वाले देवगण उत्साहपूर्वक प्रधारें । हम इस विशालमना, विश्व के स्वामी, विश्व-रचयिता, विश्व संतापहर्ता ईश्वर के निमित्त श्रेष्ठ हविष्यात्र प्रदान करते हैं ॥७८ ॥

## ९२९. सप्त ते अग्ने समिधः सप्त जिह्वाः सप्त ऋषयः सप्त धाम प्रियाणि । सप्त होत्राः सप्तधा त्वा यजन्ति सप्त योनीरापृणस्य घृतेन स्वाहा ॥७९॥

हे अग्ने ! सात प्रकार की विशिष्ट समिधाओं से आप प्रज्वलित होते हैं, ज्वालारूप सात जिह्नाओं से हवि का रस प्रहण करते हैं, सप्तऋषि उसके स्वरूप द्रष्टा हैं, सात गायत्रों आदि छन्द आपके प्रिय धाम हैं, सात होता आपके निमित्त सात अग्निहोत्र करते हैं, सात चिति आपके उत्पत्ति-केन्द्र हैं, जो घी की आहुतियों से पूर्ण होते हैं। यह आहुति उत्तम प्रकार से स्वीकार करें ॥७९॥

## ९३०.शुक्रज्योतिश्च चित्रज्योतिश्च सत्यज्योतिश्च ज्योतिष्माँश्च । शुक्रश्च ऋतपाश्चात्यध्य हाः ॥

उत्तम ज्योति वाले, विविध ज्योति वाले, सत्यरूप ज्योति वाले, तेजस्वी दीप्तिमान्, यज्ञरक्षक्, पापरहित, मरुद्गण यज्ञ में पधारें । उनके निमित्त यह आहुति अर्पित है ॥८० ॥

#### ९३१. ईदृङ् चान्यादृङ् च सदृङ् च प्रतिसदृङ् च । मितश्च सम्मितश्च सभराः ॥८१ ॥

यज्ञ में अर्पित हविष्यात्र (पुरोडाश) को सामान्य दृष्टि से देखने वाले, अन्य दृष्टि से देखने वाले, समान रीति से देखने वाले, समानभाव से देखने वाले, समान मन वाले, पूर्णतया सम्मिलित मन वाले, समान शस्त्रास्त्र धारण करने वाले मरुद्गण हमारे यज्ञ में पधारें । उनके निमित्त यह आहुति अर्पित है ॥८१ ।।

#### ९३२. ऋतश्च सत्यश्च धूवश्च धरुणश्च । चर्ता च विधर्ता च विधारय: ॥८२ ॥

शुद्ध और सत्य स्वरूप, स्थिर, धारणशील, धर्ना, विधर्ना और विविध भाँति से धारणकर्ता, (उज्वास महद्गण) हमारे यज्ञ में पधारें । उनके निमित्त यह आहुति समर्पित है ॥८२ ॥

# ९३३.ऋतजिच्च सत्यजिच्च सेनजिच्च सुषेणश्च । अन्तिमित्रश्च दूरे अमित्रश्च गणः ॥८३ ॥

शुद्ध स्वरूप के विजेता, सत्यरूप के विजेता, शत्रु सेनाओं के विजेता, श्रेष्ठ सेनाओं वाले, मित्रों के समीप रहने वाले, शत्रुओं को दूर हटाने वाले तथा संघ बद्ध रहने वाले ये मरुद्गण हमारे इस यज्ञ में पधारें । उनके निमित्त यह आहुति समर्पित है ॥८३॥

#### ९३४. ईद्क्षास ऽ एताद्क्षास ऽ ऊ घु णः सद्क्षासः प्रतिसद्क्षास ऽ एतन। मितासछ सम्मितासो नो अद्य सभरसो मरुतो यज्ञे अस्मिन् ॥८४॥

हे मरुद्गण ! आप विविध कोणों से देखने वाले, समान कोण से देखने वाले, प्रत्येक समान कोण से देखने वाले, मिश्रित कोण से देखने वाले, समान प्रकार के मिश्रित कोण से देखने वाले तथा समान अलंकारों के धारक हैं। आप आज हमारे इस यज्ञ में पधारें। आपके निमित्त वह आहुति अर्पित हैं॥८४॥

#### ९३५. स्वतवाँश्च प्रधासी च सान्तपनश्च गृहमेधी च । क्रीडी च शाकी चोज्जेषी ॥८५ ॥

स्वयं अर्जित तपोवल से सम्पन्न और पुरोडाश आदि का भक्षण करने वाले, शत्रुओं को संतप्त करने वाले. गृहस्थ धर्म के पालक, क्रीडाशील, बलशाली, यशस्वी, विजयशील मरुद्गण हमारे यज्ञ में पधारें । आपके निमित्त यह आहति समर्पित है ॥८५ ॥

## ९३६. इन्द्रं दैवीर्विशो मरुतोनुवर्त्मानोऽभवन्यथेन्द्रं दैवीर्विशो मरुतोनु- वर्त्मानोऽभवन्। एवमिमं यजमानं दैवीश्च विशो मानुषीश्चानुवर्त्मानो भवन्तु ॥८६॥

शक्तिशाली मरुद्गणों के रूप में देवताओं की सेना जिस प्रकार से इन्द्रदेव की प्रजारूप और उनकी अनुगामिनी है, उसी प्रकार से समस्त देवी गुण और मनुष्यरूप सब प्रजा इस यजमान का अनुगमन करें ॥८६ ॥

## ९३७. इमर्थ्य स्तनमूर्जस्वन्तं धयापां प्रपीनमग्ने सरिरस्य मध्ये। उत्सं जुषस्व मधुमन्तमर्वन्तसमुद्रियर्थ्य सदनमा विशस्त्र ॥८७॥

हे अग्ने ! जल के मध्य अवस्थित विशिष्टरस से परिपूर्ण, घृत धारा से युक्त खुक् (घी होमने वाले पात्र) रूप स्तन का पान करें । हे अर्वन् ! (गमनशोल अग्ने) मधुर स्वाद वाले घृत से घरे खुक् का स्नेहपूर्वक पान करें और तृप्त होकर समुद्र (चयन याग) सम्बन्धी इस यजस्थल में शोध प्रविष्ट हों ॥८७॥

## ९३८. घृतं मिमिक्षे घृतमस्य योनिर्घृते श्रितो घृतम्वस्य धाम । अनुष्वधमावह मादयस्य स्वाहाकृतं वृषभ वक्षि हव्यम् ॥८८ ॥

हम घृत को अग्नि के मुख में समार्पित करने की इच्छा करते हैं। अग्नि की उत्पत्ति का मूलकारण घृत है, यह घृत के आश्रित हैं। घृत ही अग्नि का आधार हैं। हे अध्वर्युं! हवि को अनुकूल (संस्कारित) कर अग्निदेव का आवाहन करों, उसे तृप्त करके कहो-पर्जन्य को वर्षा करने वाले हे ऑग्नदेव! आहुति द्वारा समर्पित हविष्यात्र को देवों तक पहुँचाएँ ॥८८॥

## ९३९. समुद्रादूर्मिर्मधुमाँ२ उदारदुपाध्ये शुना सममृतत्वमानद्। घृतस्य नाम गुह्यं यदस्ति जिह्वा देवानाममृतस्य नाभिः ॥८९॥

मधुर रसयुक्त तरंगें, पृतरूप समुद्र से उठती हुई प्राणभूत अग्निदेव से एकीकृत होकर अगरता को प्राप्त होती हैं। उस पृत का गुप्त नाम देवों की जिल्ला और अमृत की नामि के रूप में कहा गया है ॥८९ ॥

# ९४०. वयं नाम प्र ब्रवामा घृतस्यास्मिन् यज्ञे बारयामा नमोधि: । उप ब्रह्मा शृणवच्छस्यमानं चतुःशङ्कोऽवमीद्रौरऽ एतत् ॥९० ॥

6म इस यज्ञ में घृत के नाम को उच्चारित करते हुए हविरूप अन्न द्वारा यज्ञ को पुष्ट करते हैं । यज्ञ में ब्रह्मा संज्ञा से विभूषित विद्वान् स्तुति में अर्पित घृत के नाम को सुनें । यह चार प्रकार के होताओं वाला, गौरवर्ण घृत, यज्ञ के फल को प्रकट करता है ॥९०॥

## ९४१. चत्वारि शृङ्गा त्रयो अस्य पादा द्वे शीर्षे सप्त हस्तासो अस्य । त्रिधा बद्धो वृषभो रोरवीति महो देवो मर्त्या २ आविवेश ॥९१ ॥

ब्रह्मा, उद्गाता, होता और अध्वर्यु ये बार इस यज्ञ के नृद्ध है । ऋक्, यजु और सामरूपों वाले तीन चरण हैं । हविधीन और प्रवर्ग्य रूप वाले दो शिर हैं । सात छन्दों के रूप में इसके सात हाथ हैं । यह तीन सबनो— प्रात: सबन, माध्यन्दिन सबन और साथं सबन में आबन्द हैं । यह अत्यन्त बलवान, महान, शब्द करने वाला सर्वोत्तम पूजनीय देव (यज्ञ) मनुष्यलोक में अधिष्ठित है ॥९१ ॥

## ९४२. त्रिधा हितं पणिभिर्गुह्यमानं गवि देवासो घृतमन्वविन्दन् । इन्द्रऽ एकछं सूर्यऽ एकं जजान वेनादेकछं स्वथया निष्टतक्षुः ॥९२ ॥

तीनों लोकों में स्थित असुरों से छिपाकर रखे. यज्ञ के फलरूप प्राप्त घृत को देवों ने गौओं में से प्राप्त किया । उसके एक भाग को इन्द्रदेव के निमित्त और दूसरे भाग को सूर्यदेव के निमित्त प्रकट किया तथा तीसरे भाग को यज्ञ-साधन रूप अग्निदेव से आहुति के रूप में (यज्ञ धृम्र से) ब्राह्मणों ने प्राप्त किया ॥९२ ॥

९४३. एता ऽ अर्चन्ति हद्यात्समुद्राच्छतद्वजा रिपुणा नावचक्षे । घृतस्य घाराऽ अभि चाकशीमि हिरण्ययो वेतसो मध्यऽ आसाम् ॥९३ ॥ इस यज्ञ में अनेकों प्रकार की गतिमान् घृत-धाराएँ उसी प्रकार प्रवाहित होती हैं, जैसे हटयरूपी समुद्र से संकल्प के साथ उल्लास — उमंगरूपी धाराएँ फूटती हैं । ये धाराएँ शत्रु के प्रहार से टूटती नहीं हैं । इसके मध्य में अधिष्ठित तेजस्वी अग्निदेव को हम सब ओर से देखते हैं ॥९३ ॥

# ९४४. सम्यक् स्रवन्ति सरितो न धेना ऽ अन्तर्हदा मनसा पूयमानाः । एते अर्धन्त्यूर्मयो घृतस्य मृगाऽ इव क्षिपणोरीषमाणाः ॥९४ ॥

शरीर के अन्तर्मन और हृदय से पवित्र हुई वाणियाँ उसीप्रकार स्ववित होती हैं, जैसे शब्दायमान सरित्-प्रवाह । ये घृत तरंगें यज्ञाग्नि की ओर उसी प्रकार प्रवाहित होती हैं, जैसे व्याध से डरकर भागते हुए मृग दौड़ते हैं ॥९४ ॥

## ९४५. सिन्थोरिव प्राध्वने शूघनासो वातप्रमियः पतयन्ति यह्नाः । घृतस्य धाराऽ अरुषो न वाजी काष्ठा भिन्दत्रूर्मिभिः पिन्वमानः ॥९५ ॥

घृत की बहती धाराएँ यज्ञाग्नि पर ऐसे गिरती हैं, जैसे तीव चेग से प्रवाहित नदी की वायु के संयोग से उठती तरंगें विषम प्रदेश में गिरती हैं और जैसे श्रेष्ठ गुणों से युक्त बलशाली अश्व युद्धस्थल में शत्रुओं की सेनाओं का बेधन करता हुआ श्रम से नि:सुत पसीने का पृथ्वी पर सिंचन करता हुआ गमन करता है ॥९५ ॥

## ९४६. अभि प्रवन्त समनेव योषाः कल्याण्यः स्मयमानासो अग्निम् । घृतस्य घाराः समिषो नसन्त ता जुषाणो हर्यति जातवेदाः ॥९६ ॥

जिस प्रकार समान मन वाली रूप-लावण्यपुक्त स्थियाँ हवं व प्रसप्तता व्यक्त करती हुई अपने-अपने पति को प्राप्त होती हैं, उसी प्रकार घृत धाराएँ प्रदीप्त अग्नि को प्राप्त होकर उसे व्याप्त करती हैं । वे जातनेदा (सब कुछ जानने वाले अग्निदेव) उन धाराओं की अनकरत कामना करते हैं ॥९६ ॥

## ९४७. कन्याऽ इव वहतुमेतवा ऽ उ अञ्ज्यञ्जाना ऽ अभि चाकशीमि । यत्र सोमः सूयते यत्र यज्ञो घृतस्य घाराऽ अभि तत्पवन्ते ॥९७ ॥

. जिस प्रकार अपने सुन्दररूप को प्रकट करती हुई कन्या स्वयंवर के समय अपने पति के समीप जाती है, उसी प्रकार जहाँ सोम का अभिषव किया जाता है, जहाँ यज्ञ होता है, वहाँ ही पृत धाराओं को गमन करते हुए देखा जाता है ॥९७ ॥

# ९४८. अभ्यर्षत सुष्टुतिं गव्यमाजिमस्मासु भद्रा द्रविणानि वत्त । इमं यज्ञं नयत देवता नो घृतस्य वारा मधुमत्पवन्ते ॥९८ ॥

हे देवो ! आप श्रेष्ठ स्तुतियों वाले घृतयुक्त यज्ञ को सब ओर से प्राप्त हो । जिस यज्ञ में मधुर स्वादयुक्त धृत धाराएँ गिरती हैं. उस समय की इन मधुर आहुतियों को देवलोंक में प्राप्त कराएँ और हमें सब प्रकार के कल्याणकारी धन-ऐश्वर्य प्रदान करें ॥९८ ॥

# ९४९. धामं ते विश्वं भुवनमधि श्रितमन्तः समुद्रे हद्यन्तरायुषि । अपामनीके समिथे यऽ आभृतस्तमञ्चाम मधुमन्तं तऽ ऊर्मिम् ॥९९॥

हे अग्ने ! आपने अपनी धारक सामर्थ्य से सम्पूर्ण लोकों को आश्रय दिया है । सागर के बीच में, हृदय में, जीवनकाल में, जल के संघात में और यज्ञ कार्य में भी आपका श्रेष्ठ रूप सन्निहित हैं, उस मधुर आनन्दयुक्त, रस रूप तरंगों को हम प्राप्त करें ॥९९ ॥

# —ऋषि, देवता, छन्द-विवरण—

ऋषि— कुत्स १-७,७० । वसूयव ८ । मेधातिबि १ । भरद्वाज १०,१६ । ऋषिसुता लोपामुद्रा ११-१५ । विश्वकर्मा भौवन १७-३२ । अप्रतिस्थ ३३-५२,५४-५८,६० । तापस ५३ । विश्वावसु ५९ । जेता माधुच्छन्दस ६१ । विधृति ६२-६९,७१-७३ । कण्व ७४ । गृत्समद ७५,८८ । वसिष्ठ ७६,७८ । कुमार-वृष ७७ । सप्त ऋषिगण ७९-८७ । वामदेव ८९-१९ ।

देवता— मरुद्गण, अश्मा, आशीर्वाद् आधिचारिक १ । अग्नि २-१२,१५,१६,५०,५३,५५,५६,५८, ६५-७३,७५-७७,७९,८७-९० । प्राण-समूह १३,१४ । विश्वकर्मा १७-३२,७८ । इन्द्र ३३-४४,५१,६१, ६३ । इषु ४५ । योद्धागण ४६ । मरुद्गण ४७,८०-८६ । लिंगोक्त ४८,४९,५२ । दिशाएँ ५४ । हविर्यञ्ज ५७ । आदित्य ५९,६० । यञ्च ६२ । इन्द्राग्नी ६४ । सविता ७४ । यञ्चपुरुष ९१-९९ ।

छन्द— पुरिक् अतिशक्को १ । निवृत् विकृति २ । विराद् आधीं पेक्ति ३, १५, ५६ । पुरिक् आधीं गायत्री ४-५ । आधीं त्रिष्टुप् ६, २१, २५, २९, ३०, ३३, ३५-३७, ४१, ४९, ५८, ५९, ७०, ७३, ७५, ८७, ९२, ९५, ९८ । आधीं बृहती ७ । आधीं गायत्री ८, ७७, ८१, ८२ । निवृत् आधीं गायत्री ९,६६ । निवृत् आधीं जगती १०, १३, ८४ । पुरिक् आधीं वृहती ११ । निवृत् गायत्री १२ । आधीं जगती १४, ७९ । निवृत् आधीं त्रिष्टुप् १७, २२, २४, २७, ३९, ४३, ४७, ६०, ६६, ७४, ८८, ८९, ९३, १४, ९६, ९७ । पुरिक् आधीं पंक्ति १८, ३१, ५५, ६९, ७१ । पुरिक् आधीं त्रिष्टुप् १९, २३, २६, २८, ३८ । स्वराद आधीं त्रिष्टुप् २०, ३४, ५४, ९९ । स्वराद आधीं पंक्ति ३२ । विराद् आधीं त्रिष्टुप् ४०, ४२, ६४ । विराद् आधीं अनुष्टुप् ४६, ५०, ५३, ६४ । विराद् आधीं अनुष्टुप् ४६, ५०, ५३, ६२, ६४ । विराद् आधीं वृहती ५७ । पिपीलिकामध्या बृहती ६७ । निवृत् आधीं पंक्ति ७२ । आधीं उष्णिक् ७६, ८० । विराद् अतिजगती ७८ । पुरिक् आधीं उष्णिक् ८३ । स्वराद् आधीं गायत्री ८५ । निवृत् शाधीं उष्णिक् ८६, ८० । विराद् अतिजगती ७८ । पुरिक् आधीं उष्णिक् ८३ । स्वराद् आधीं गायत्री ८५ । निवृत् शाधीं उष्णिक् ७६, ८० । विराद् अतिजगती ७८ । पुरिक् आधीं उष्णिक् ८३ । स्वराद् आधीं गायत्री ८५ । निवृत् शाधीं उष्णिक् १३ । स्वराद् अतिजगती ७८ । पुरिक्

# ॥ इति सप्तदशोऽध्यायः ॥



# ॥ अथ अष्टादशोऽध्यायः ॥

९५०. वाजश्च मे प्रसवश्च मे प्रयतिश्च मे प्रसितिश्च मे बीतिश्च मे क्रतुश्च मे स्वरश्च मे श्लोकश्च मे श्रवश्च मे श्रुतिश्च मे ज्योतिश्च मे स्वश्च मे यज्ञेन कल्पन्ताम् ॥१ ॥

इस यज्ञ से हमारे लिए अज-सम्पदा, ऐबर्थ, पुरुषार्थ-परायणता, प्रवन्ध-क्षमता, बृद्धि की निर्णय क्षमता, कर्तृत्व-शक्ति, स्वर, श्लोक (यश-सम्पदा), श्रवण-क्षमता, ज्ञान-संपदा, तेजस्विता और आत्मशक्ति (स्वत्व) प्राप्त हो ॥१ ॥ ९५९. प्राणश्च मेपानश्च मे व्यानश्च मेसुश्च मे चित्तं च म ऽ आधीतं च मे वाक् च मे मनश्च मे चक्षुश्च मे श्रोत्रं च मे दक्षश्च मे बलं च मे यज्ञेन कल्पन्ताम् ॥२ ॥

हमें प्राण वायु, अपान वायु, व्यान वायु, मुख्य प्राण, चिंतन, अध्यवसाय, वाणी, मन, दृष्टि-क्षमता, श्रवण-दक्षता, और बल यह सब यज्ञ की फलश्रुति के रूप में प्राप्त हों ॥२ ॥

९५२. ओज्छ मे सह्छ मऽआत्मा च मे तनूछ मे शर्म च मे वर्म च मेङ्गानि च मेस्थीनि च मे परूरंशिव च मे शरीराणि च मऽआयुष्ठ मे जरा च मे यज्ञेन कल्पन्ताम् ॥३ ॥

इस यज्ञ के फल से हमारा ओज, सहिष्णुता, आत्मबल और शरीर बल बढ़े । सुख-सम्पदा, कवन, (शारीरिक सुरक्षा) अंगों की पृष्टता, अस्थियों की दृढ़ता, अँगुली आदि की संधियों में दृढ़ता, शारीरिक आरोग्यता, आयुष्य और परिपक्वता में अभिवृद्धि हो ॥३ ॥

९५३.ज्यैष्ठवं च मऽआधिपत्यं च मे मन्युश्च मे घामश्च मेमश्च मेम्पश्च मे जेमा च मे महिमा च मे वरिमा च मे प्रथिमा च मे वर्षिमा च मे द्राधिमा च मे वृद्धं च मे वृद्धिश्च मे यज्ञेन कल्पन्ताम् ॥४॥

यज्ञ के फलस्वरूप हमारी श्रेष्ठता, स्वामित्व, अनीति के प्रति क्रोध , दुष्टता के विरुद्ध प्रतिकारक क्षमता बढ़े । हमारी परिपक्वता, जीवनी - सक्ति, विजयसीलता, महत्ता, उत्कृष्टता, व्यापकता, दीर्घायुष्य, बड्ण्यन, वंश-परंपरा और उत्कृष्टता में अभिवृद्धि हो ॥४ ॥

९५४.सत्यं च मे श्रद्धा च मे जगच्च मे घनं च मे विश्वं च मे महश्च मे क्रीडा च मे मोदश्च मे जातं च मे जनिष्यमाणं च मे सूक्तं च मे सुकृतं च मे यज्ञेन कल्पन्ताम् ॥५ । ।

यज्ञ के फल-स्वरूप हम में सत्य और श्रद्धा की वृद्धि हो । हमारे लौकिक पदार्थ, धन-सम्पदा, विश्वस्तर, महत्ता, क्रीड़ा, मोद (हर्ष), संतान, सूत्त (ऋचाएँ) और उन पर आधारित कर्मों में सब प्रकार अभिवृद्धि हो ॥५ ॥ १५५. ऋतं च मेमृतं च मेयक्ष्मं च मेनामयच्च मे जीवातुष्ठ मे दीर्घायुत्वं च मेनमित्रं च मेभ्यं च मे सुखं च मे शयनं च मे सुषष्ठ मे सुदिनं च मे यज्ञेन कल्पन्ताम् । १६ ॥

यज्ञादि कमों के फल से श्रेष्ठ कमं, अमृत-तत्त्व, क्षयादि रोगों का अभाव, आरोग्य, प्रतिरोधक क्षपता, दीर्घायुष्य, शत्रुओं का अभाव , निर्भयता, आनन्द, सुखकारक शयन, संध्योपासना हेतु सुप्रभात और उत्तम दिन में अभिवृद्धि हो ॥६ ॥

## ९५६.यन्ता च में धर्ता च में क्षेमश्च में धृतिश्च में विश्वं च में महश्च में संविच्च में ज्ञात्रं च में सूश्च में प्रसूश्च में सीरं च में लवश्च में यज्ञेन कल्पन्ताम् ॥७ ॥

यञ्ज के फलस्वरूप हमें नेतृत्व-क्षमता, धारण-क्षमता, सम्पत्ति-रक्षण-क्षमता प्राप्त हो । हमें धैर्य, सभी लौकिक ऐक्षर्य, महान् सामर्थ्य प्राप्त हो । हमारी ज्ञान एवं विज्ञान क्षमता, कृषि के साधन और सांसारिक वाधाओं से निवृत्ति की क्षमताएँ प्राप्त हो ॥७ ॥

## ९५७ . शं च मे मयश्च मे प्रियं च मेनुकामश्च मे कामश्च मे सौमनसश्च मे भगश्च मे द्रविणं च मे भद्रं च मे श्रेयश्च मे वसीयश्च मे यशश्च मे यज्ञेन कल्पन्ताम् ॥८ ॥

यज्ञादि श्रेष्ठ कमों के फल से सब सुख, सब आनन्द, प्रिय पदार्थ, अनुकृत पदार्थ, भोग्य पदार्थ, उत्तम मन, ऐश्चर्य, धन-सम्पदा, श्रेय-कल्याण, गृह-सुख, यश आदि अभिवृद्धि को प्राप्त हो ॥८ ॥

## ९५८ . ऊर्क् च मे सूनृता च मे पयश्च मे रसश्च मे घृतं च मे मधु च मे सग्धिश्च मे सपीतिश्च मे कृषिश्च मे वृष्टिश्च मे जैत्रं च मऽऔद्धिद्यं च मे यज्ञेन कल्पन्ताम् ॥९ ॥

यज्ञादि के फलस्वरूप हमें अन्न, ज्ञानमयी वाणी, दूध, रसयुक्त पेय, घृत, मधु आदि प्राप्त हों । हम अपने बन्धुओं के साथ मिलकर भोजन करने वाले और दुम्धादि पान करने वाले हो । वृष्टि हमारे लिए धान्य उत्पन्न करने वाली तथा हमारी कृषि सुविकसित और अनुकूल बने । हमारे वृक्षों को बढ़ोत्तरी भलो प्रकार हो और हम विजय के लिए उपयुक्त शक्ति-सम्पन्न होकर शत्रुवयी बने ॥९॥

## ९५९.रियश में रायश में पुष्ट च में पुष्टिश में विभु च में प्रभु च में पूर्ण च में पूर्णतरं च में कुयवं च मेक्षितं च मेन्न च मेक्षुच्च में यज्ञेन कल्पन्ताम् ॥१० ॥

यज्ञादि श्रेष्ठ कमें के फल से हमारी संपदा, हमारे ऐन्नर्य हर प्रकार से पृष्ट हो। शरीर आदि की भी सब प्रकार से पृष्टि हो। हमारी व्यापकता, प्रभुता, पूर्णता और घन-धान्य की प्रचुरता में प्रयाप्त वृद्धि होती रहे। हमारे कुयव (मनुष्यों के न खाने योग्य-पशुओं के उपयुक्त) धान्य क्षयरहित अत्र, पृष्टिकारक अत्र और हमारी शुधा में भी अभिवृद्धि होती रहे। ११०॥

# ९६०. वित्तं च मे वेद्यं च मे भूतं च मे भविष्यच्च मे सुगं च मे सुपथ्यं च नऽ ऋदां च मऽऋदिश मे क्लूप्तं च मे क्लूप्तिश मे मतिश मे सुमतिश मे यज्ञेन कल्पन्ताम् ॥११॥

यज्ञादि श्रेष्ठ कर्मों के फल से हमारे धन-द्रव्यादि में निरंतर ऑपवृद्धि हो । पूर्व सचित धन और भावी प्राप्य धन में वृद्धि हो । धन प्राप्ति के कर्म सुगम और पध अवरोधों से मुक्त हो, बज्ञीय सत्कर्म समृद्ध हो । हमारे ये कर्म श्रेष्ठ द्रव्य और सत् सामर्थ्य बढ़ाने वाले हो । ये (बज्ञीय सत्परिणाम) हमारी मित को उच्च बनाने वाले व सबके लिए हितकारी (मंगलमय) हो ॥११॥

# ९६१.बीहयश्च में यवाश्च में माषाश्च में तिलाश्च में मुद्राश्च में खल्वाश्च में प्रियङ्गवश्च मेणवश्च में श्यामाकाश्च में नीवाराश्च में गोंबूमाश्च में मसूराश्च में यज्ञेन कल्पन्ताम् ॥१२ ॥

यज्ञादि कमों के फलस्वरूप हमारे लिए बोहि धान्य, बौ, उड़द, तिल, मूँग, चना, प्रियङ्क (मालकाँगनी, राई) अणव (छोटे तन्दुल-चावल), साँवा चावल, नीवार धान्य, गेहूँ और मसूर आदि सब धान्यों में वृद्धि हो ॥१२॥ ९६२.अश्मा च मे मृत्तिका च मे गिरयश्च मे पर्वताश्च मे सिकताश्च मे वनस्पतयश्च मे हिरण्यं च मेयश्च मे श्यामं च मे लोहं च मे सीसं च मे त्रपु च मे यज्ञेन कल्पन्ताम् ॥१३॥

यज्ञादि कमों के फल से हमारे (खनिज तत्त्वों ) पाषाण, उत्तम मिट्टी, छोटे पर्वत, बड़े पर्वत, रेत, वनस्मतियां, सुवर्ण, लोहा, ताम्रलोह, श्याम लोह, सीसा और टीन आदि में बढ़ोत्तरी होती रहे । ११३ ॥

९६३.अग्निश्च मऽआपश्च मे वीरुध्श्च म ऽ ओषधयश्च मे कृष्टपच्याश्च मेकृष्टपच्याश्च मे ग्राम्याश्च मे पशवऽआरण्याश्च मे वित्तं च मे वित्तिश्च मे भूतं च मे भूतिश्च मे यज्ञेन कल्पन्ताम् ॥१४॥

यज्ञ के फल से देवगण हमारे लिए अग्नि को और आकाशीय जल को अनुकूल बनाएँ । गुल्म, तृण, वनस्मित, ओषधियाँ, प्रयासपूर्वक उत्पन्न ओषधियाँ और स्वक उत्पन्न ओषधियाँ पूर्णरूप से विकसें । यह यज्ञ प्राप्य और अंगली पशुओं को पृष्ट करे । पूर्व प्राप्त और मावी प्राप्य धन पुजादि सुख और ऐश्वर्य आदि मे अभिवृद्धि हो ॥१४ ॥ १६४.वसु च मे वसतिश्च मे कर्म च मे शक्तिश्च मेथश्च मऽएमश्च मऽइत्या च मे गतिश्च मे यज्ञेन कल्पन्ताम् ॥१५ ॥

यज्ञादि कर्मों के फल से देवगण हमें उपयोगी धन-संपदा व गृह-संपदा से पुष्ट करें । इच्छित कर्म हेतु एवं इसे पूर्णता तक पहुँचाने हेतु अभीष्ट सामर्थ्य भी आप्त करण् । आवश्यक धन, इष्ट साधन, इष्ट प्राप्ति का उपाय और गति-सामर्थ्य से भी अभिपूरित करें ॥१५ ॥

९६५. अग्निश्च मऽइन्द्रश्च मे सोमश्च मऽइन्द्रश्च मे सविता च मऽइन्द्रश्च मे सरस्वती च म ऽइन्द्रश्च मे पूषा च मऽइन्द्रश्च मे बृहस्यतिश्च मऽइन्द्रश्च मे यज्ञेन कल्पन्ताम् ॥१६ ॥

यज्ञ के फल से हमारे निमित्त अग्निदेव के साथ इन्द्रदेव की, सोमदेव के साथ इन्द्रदेव की, सवितादेव के साथ इन्द्रदेव की, देवी सरस्वती के साथ इन्द्रदेव की, पूणदेव के साथ इन्द्रदेव की और बृहस्पतिदेव के साथ इन्द्रदेव की अनुपम कृपा में अभिवृद्धि हो ॥१६॥

९६६. मित्रश्च मऽइन्द्रश्च मे वरुणश्च मऽइन्द्रश्च मे बाता च मऽइन्द्रश्च मे त्वष्टा च मऽइन्द्रश्च मे मरुतश्च मऽइन्द्रश्च मे विश्वे च मे देवा ऽ इन्द्रश्च मे यज्ञेन कल्पन्ताम् ॥१७॥

यज्ञादि श्रेप्त कमों के फलस्वरूप हमारे निमित्त मित्रदेव के साथ इन्द्रदेव की, वरुणदेव के साथ इन्द्रदेव की, धाता देव के साथ इन्द्रदेव की, त्वप्टादेव के साथ इन्द्रदेव की, मरुद्देव के साथ इन्द्रदेव की, विश्वेदेवा के साथ इन्द्रदेव की अनुपम कृपा में अभिवृद्धि हो ॥१७॥

९६७.पृथिवी च मऽइन्द्रश्च मेन्तरिक्षं च मऽइन्द्रश्च मे खौश्च मऽइन्द्रश्च मे समाश्च मऽइन्द्रश्च मे नक्षत्राणि च मऽइन्द्रश्च मे दिशश्च मऽइन्द्रश्च मे यज्ञेन कल्पन्ताम् ॥१८ ॥

यज्ञ कर्म के फलस्वरूप हमारे निमित्त भूमिदेव, अन्तरिखदेव, चुलोक के देव, वृष्टि के देव, नक्षत्रों के देव, दिसाओं के देवगणों की अनुषम कृषा की प्राप्त हो; पर इन सब देवगणों के साथ-साथ देवों के राजा इन्द्र की कृषा अनिवार्यत: प्राप्त हो ॥१८ ॥

९६८. अ थं शुञ्ज मे रश्मिश्च मेदाभ्यश्च मेधिपतिश्च मऽउपा थं शुश्च मेन्तर्यामश्च म ऽऐन्द्रवायवश्च मे मैत्रावरुणश्च मऽआश्चिनश्च मे प्रतिप्रस्थानश्च मे शुक्कश्च मे मन्धी च मे यज्ञेन कल्पन्ताम् ॥१९ ॥

यज्ञकर्म के फलस्वरूप अंशुमह,रश्मियह, अदाभ्यग्रह, अधिपतिग्रह, उपांशुम्रह, अन्तर्यामग्रह, ऐन्द्रवायवग्रह, भैत्रावरुणग्रह, आश्विनग्रह, प्रतिप्रस्थानग्रह, शुक्रग्रह, मन्बीग्रह आदि सभी सहायक होकर हमें पुष्ट करें ॥१९॥ ९६९. आग्रयणञ्च मे वैश्वदेवञ्च मे खुवञ्च मे वैश्वानरञ्च मऽऐन्द्राग्नञ्च मे महावैश्वदेवञ्च मे मरुत्वतीयाञ्च मे निष्केवल्यञ्च मे सावित्रञ्च मे सारस्वतञ्च मे पालीवतञ्च मे हारियोजनञ्च मे यज्ञेन कल्पन्ताम् ॥२०॥

यज्ञकमं के फलस्वरूप आग्रयण, वैश्वदेव, धृव, वैश्वानर, ऐन्द्राग्न, महावैश्वदेव, मरुत्वतीय, निष्केवल्य, सावित्र, सारस्वत, पालीवत और हारियोजन आदि सभी अनुकृत होकर हमें पृष्ट करें ॥२० ॥

९७०. सुच्छ मे चमसाञ्च मे वायव्यानि च मे द्रोणकलशञ्च मे ग्रावाणञ्च मेथिषवणे च मे पूतभृच्च मऽआघवनीयञ्च मे वेदिश मे बर्हिश मेवभृथञ्च मे स्वगाकारञ्च मे यज्ञेन कल्पन्ताम् ॥२१॥

यज्ञ के फल से हमारे निमित्त सुच, चमस, वायव्य आदि यज्ञ पात्र, द्रोणकलश, ग्रावा, अधिषवण फलक (काष्ट्रफलक), पृतभृत् (सोमपात्र), आधवनीय पात्र, वेदिका और कुशा, अवभृथस्नान और शम्युवाक पात्र अनुकूल होकर अभीष्ट पूर्ति करें ॥२१ ॥

९७१.अग्निश्च में घर्मश्च मेर्कश्च में सूर्यश्च में प्राणश्च मेश्वमेद्यश्च में पृथिवी च मेदितिश्च मे दितिश्च में द्यौश्च मेङ्गलयः शक्वरयो दिशश्च में यज्ञेन कल्पन्ताम् ॥२२ ॥

यज्ञ के फल से हमारे लिए अग्नि प्रवर्ग्य, पुरोडाश सम्बन्धीयाग, सूर्य, प्राण, अश्वमेध, भूमि, दिति और अदिति, युलोक, विराद् पुरुष के अवयव, शक्तियाँ और दिशाएँ आदि सब सहायक होकर हमें अधीष्ट प्राप्त कराएँ ॥२२ ॥ ९७२.वर्त च म ऽ ऋतवश्च मे तपश्च मे संवत्सरश्च मेहोरात्रे ऊर्वष्ठीवे बृहद्रथन्तरे च मे यज्ञेन कल्पन्ताम् ॥२३ ॥

यज्ञ के फलस्वरूप वत, ऋतु, तप, संबत्सर, दिन-रात, ऊर्वच्छी, बृहद्रधन्तर साम आदि सब हमारे अनुकूल होकर हमें अभीष्ट्र प्राप्त कराएँ ॥२३ ॥

१७३.एका च में तिस्रश्च में तिस्रश्च में पञ्च च में पञ्च च में सप्त च में सप्त च में नव च में नव च में उपलिश च में पञ्चदश च में सप्तदश च में सप्तदश च में सप्तदश च में नवदश च में उपलिश के शितश्च में पञ्चित्र के शितश्च में सप्ति के शितश्च में सप्ति के शितश्च में सप्ति के शितश्च में नवित्र के शितश्च में नवित्र के शितश्च में नवित्र के शितश्च में अपलिश में अपलिश

यज्ञ के फलस्वरूप हमारे निमित्त एक संख्यक स्तोम, तीन संख्यक, पाँच संख्यक, सात संख्यक, नौ संख्यक, ग्यारह संख्यक, तेरह संख्यक, पंद्रह संख्यक, सत्रह संख्यक, उन्नीस संख्यक, इक्कीस संख्यक, तेर्हस संख्यक, पन्नीस संख्यक, सत्ताइस संख्यक, उनतीस संख्यक, इक्कीस संख्यक और तैतीस संख्यक स्तोम सहायक होकर अभीष्ट प्राप्त कराएँ ॥२४॥

[ इस केडिका में विषम (उनी) संख्याओं का कम दिया गया है। प्रत्येख संख्या के साथ 'च' जुड़ा है। इसका अर्थ + १ कर लेने पर ये सम संख्याएँ वन जाती हैं। 'वैदिक सम्बदा' नामक पुस्तक में इसी से पहाड़ों एवं वर्गमूल आदि के सूत्रों का विकास भी सिद्ध किया गया है। यज्ञ का एक अर्थ संगतिकरण हैं, अंकों से अंकों की संगति विठाने से अंक विद्या करती है। यज्ञेन करपंताम् का अर्थ अंकों की संगति विठाने के संदर्भ से भी लिया जाता है।] ९७४.चतस्रश्च मेष्टौ च मेष्टौ च मे द्वादश च मे द्वादश च मे बोडश च मे बोडश च मे वि छंशितश्च मे वि छंशितश्च मे चतुर्वि छंशितश्च मे चतुर्वि छंशितश्च मेष्ट्वि छंशितश्च मेष्टावि छंशितश्च मे द्वात्रि छंशिच्च मे द्वात्रि छंशिच्च मे बद्त्रि छंशिच्च मे बद्त्रि छंशिच्च मे चत्वारि छंशिच्च मे चत्वारि छंशिच्च मे चतुश्चत्वारि छंशिच्च मे चतुश्चत्वारि छंशिच्च मेष्टाचत्वारि छंशिच्च मे यज्ञेन कल्पन्ताम् ॥२५॥

यज्ञ के फलस्वरूप हमारे निमित्त चार संख्यक स्तोम् आठ संख्यक, बारह संख्यक, सोलह संख्यक, बीस संख्यक, चौबीस संख्यक, अट्डाइस संख्यक, बत्तीस संख्यक, छत्तीस संख्यक, चालीस संख्यक, चौवालीस संख्यक और अड़तालीस संख्यक स्तोम सहायक होका अभीष्ट प्राप्त कराएँ ॥२५ ॥

९७५.त्र्यविश्च मे त्र्यवी च मे दित्यवाट् च मे दित्यौही च मे पञ्चाविश्च मे पञ्चावी च मे त्रिवत्सश्च मे त्रिवत्सा च मे तुर्यवाट् च मे तुर्यौही च मे यज्ञेन कल्पन्ताम् ॥२६ ॥

यज्ञ के फलस्वरूप हमारे निमित्त डेड़ वर्ष का बछड़ा और बछिया, दो वर्ष का बछड़ा और बछिया, डाई वर्ष का बछड़ा और बछिया, तीन वर्ष का बैल और माय तथा साढ़े तीन वर्ष (अर्द्धांक गणना के सूत्र) का बैल और गाय सहायक होकर प्राप्त हों ॥२६॥

९७६.पष्ठवाट् च मे पष्ठौही च मऽउक्षा च मे वशा च मऽऋषभश्च मे वेहच्च मेनड्वाँश मे घेनुश्च मे यज्ञेन कल्पन्ताम् ॥२७ ॥

यञ्ज के फल से चार वर्ष का वृषभ और गाय, सेचन-समर्थ वृषभ और बन्ध्या गाय, पृष्ट वृषभ और गर्भघातिनी गाय, गाड़ी वहन करने में समर्थ बैल और नवप्रसृता गौ आदि हमें प्राप्त हों, अर्थात् हम सब प्रकार की पशु-सम्पदा से युक्त हों ॥२७ ॥

९७७. वाजाय स्वाहा प्रसवाय स्वाहापिजाय स्वाहा क्रतवे स्वाहा वसवे स्वाहाहर्पतये स्वाहाह्ने मुग्बाय स्वाहा मुग्बाय वैन <sup>१३</sup> शिनाय स्वाहा विन १३ शिन ऽ आन्त्यायनाय स्वाहान्त्याय भौवनाय स्वाहा भुवनस्य पतये स्वाहाधिपतये स्वाहा प्रजापतये स्वाहा। इयं ते राण्मित्राय यन्तासि यमन ऽ ऊर्जे त्वा वृष्ट्यै त्वा प्रजानां त्वाधिपत्याय।।२८।।

(अत्र प्राचुर्य के कारण) वाज (अत्र) रूप चैत्र के लिए (जल क्रोडादि की प्रमुखता का परिचय देने वाले) प्रसवरूप वैशाख मास के लिए (अा क्रीडादि में अधिक आनन्द देने वाले) अपिज रूप ज्येष्ठ मास के लिए, (चातुर्मास्यादि यागों को प्रचुरता के हेतु) क्रतुरूप आधाढ़ मास के लिए (चातुर्मास्य में यात्रा के निषेधक) वसुरूप श्रावण मास के लिए, (वर्षानन्तर तीवातपकारी) अहपीत रूप भाइपद मास के लिए, (तुषारपात के कारण) मुग्ध (मोह) रूप आश्विन मास के लिए, (दिनमान घटने के कारण विनाशशील तथा स्नान-दानादि के कारण पापनाशक) अमुग्ध एवं विनंशी स्वरूप कार्तिक मास के लिए (दिक्षणायन के अन्त में स्थित होने वाले) अविनाशी विष्णुरूप मार्गशीर्ष मास के लिए, (जठराग्नि को दीप्त करने के हेतुभूत) भौवन स्वरूप पीष मास के लिए, (सम्पूर्ण भूतजात-प्राणमात्र के पालन करने वाले) भुवनपति रूप माध मास के लिए (वर्ष के अन्त में होने तथा शैत्य की कमी के कारण अधिक रुचिकर अथवा वसन्त ऋतु के आविर्भाव के कारण अधिक स्वास्थ्यकर—सुन्दर ) प्रजापित रूप फाल्गुन मास के लिए ये आहुतियाँ समर्पित हैं । हे प्रजापते ! इस अपने राज्य में आप इस यजमान के मित्रवत् हितैषी हैं । आप यज्ञादि क्रियाओं के नियन्ता हैं । पोषक अत्ररूप ऋवां की वृद्धि के लिए, (धन-धान्य प्राप्त के निमत्त) वृष्टि के लिए प्रजाओं के अधिपति रूप में संरक्षण के लिए हम आपको प्रोतिपूर्वक नमन करते हैं ॥२८ ॥

९७८.आयुर्वज्ञेन कल्पतां प्राणो यज्ञेन कल्पतां चक्षुर्वज्ञेन कल्पता <sup>१६</sup> श्रोत्रं यज्ञेन कल्पतां वाग्यज्ञेन कल्पतां मनो यज्ञेन कल्पतामात्मा यज्ञेन कल्पतां ब्रह्मा यज्ञेन कल्पतां ज्योतिर्यज्ञेन कल्पता १६ स्वर्यज्ञेन कल्पतां पृष्ठं यज्ञेन कल्पतां यज्ञो यज्ञेन कल्पताम् । स्तोमश्च यजुश्च ऋक् च साम च बृहच्च रथन्तरं च । स्वर्देवा ऽ अगन्मामृता ऽ अभूम प्रजापतेः प्रजा ऽ अभूम वेट् स्वाहा ॥२९ ॥

यञ्च के फल से हमारी आयु में अभिवृद्धि हो। प्राण तेजयुक्त बलों से पूर्ण हो। चक्षु और श्रवण इन्द्रियों उत्कृष्टता से अभिपूरित हों। वाणी उत्कृष्ट हो। मन सामर्थ्यवान् हो। आत्मा परम आनन्द में पूर्ण हो। वेदों के ज्ञाता (ब्रह्मा) सन्तोष से परिपूर्ण हों। यञ्च से ज्वोतिर्मान् परमतत्त्व की प्राप्त हो। यञ्च से स्वर्ग प्राप्त हो। स्वर्गिक सुख प्राप्त हो। यञ्च से यञ्च उत्कर्षता को प्राप्त हो। स्वृति के मन्त्व, यजु, ऋक्, साम, बृहन् और रथन्तर भी हमारी अभीष्ट प्राप्ति में सहायक हों। समस्त देवगण स्वयं प्रयत्नपूर्वक हम में देवत्व स्वापित करके, स्वर्ग के अमृतमय सुखों को प्राप्त कराएँ। हम भी प्रजापति परमात्मा की प्रजाक्त में सुख भीग करें। इसी अभिलाषा से प्रेरित यह विशिष्ट आहुति समर्पित है ॥२९॥

९७९. वाजस्य नु प्रसवे मातरं महीमदितिं नाम वचसा करामहे। यस्यामिदं विश्वं भुवनमाविवेश तस्यां नो देव: सविता धर्म साविषत्॥३०॥

अपने दिव्य रसों एवं अन्न से समस्त प्राणियों को पोषण देने वाली अखण्ड पृथ्वी की हम उत्तम स्तुतियों से बन्दना करते हैं, उसमें सम्पूर्ण लोक समाविष्ट हैं। सम्पूर्ण जगत् को अपनो दिव्य किरणों से प्रेरित करने वाले सर्वितादेव इस पृथ्वी में हमारी स्थिति को सुदृढ़ करें ॥३०॥

९८०.विश्वे अद्य मरुतो विश्व ऽ ऊती विश्वे भवन्त्वग्नयः समिद्धाः । विश्वे नो देवाऽ अवसागमन्तु विश्वमस्तु द्रविणं वाजो अस्मे ॥३१ ॥

आज हमारे इस यत्त में सम्पूर्ण मरुद्गण पधारे । सरदाण करने वाली समस्त देव सत्ताएँ (विश्वेदेवा आदि) रक्षा साधनों सहित यत्र में पधारे । समस्त अग्नियाँ प्रदोप्त हो । हमें महान् ऐश्वर्य व अब प्राप्त कराएँ ॥३१ ॥

९८९. वाजो नः सप्त प्रदिशश्चतस्त्रो वो परावतः । वाजो नो विश्वैदेवैर्धनसाताविहावतु ॥

हमारे अन्न, ज्ञान, ऐश्वर्य, पराक्रम आदि चारों लोकों और सातों दिशाओं में अधिवृद्धि को प्राप्त हों । समस्त दिव्य शक्तियाँ हमारे धन-धान्य की रक्षा करें ॥३२ ॥

९८२. वाजो नो अद्य प्र सुवाति दानं वाजो देवाँ२ ऋतुभिः कल्पयाति । वाजो हि मा सर्ववीरं जजान विश्वा ऽ आशा वाजपतिर्जयेयम् ॥३३ ॥

अन्न के अधिष्टाता देव आप हमें अन्नदान की प्रेरणा दें । सब देवगणों को ऋतुओं के अनुकूल हविष्यान्न प्राप्त होता रहें । अन्नदेव हमें (पुत्र-पौत्रादि) वीरों से सम्पन्न कों । हम अन्न के अधिपति देवरूप को ग्रहण कर सब दिशाओं में प्रगति करें ॥३३ ॥

९८३. वाजः पुरस्तादुत मध्यतो नो वाजो देवान् हविषा वर्धयाति । वाजो हि मा सर्ववीरं चकार सर्वाऽ आशा वाजपतिर्भवेयम् ॥३४ ॥

अन्न हमारे आगे और घरों के मध्य उत्पन्न होता है, अन्न हवियों द्वारा देवगणों को तृप्त (पृष्ट) करता है । अन्न ही हमें (पुत्र-पौत्रादि) वीरों से युक्त करता है । हम अन्न के अधिपति होकर सभी दिशाओं में प्रगति करें ॥३४ ॥

#### ९८४.सम्मा सृजामि पयसा पृथिव्याः सम्मा सृजाम्यद्भिरोषधीभिः। सोहं वाज १७ सनेयमग्ने ॥३५॥

हे अग्ने ! हम इस पृथ्वी पर उपलब्ध होने वाले रसों को अपने आप से संयुक्त करते हैं । हम जल और ओषधियों को भी अपने से संयुक्त करते हैं । हम ओषधियों और जल रूप में पोषक अत्र प्राप्त करते हैं ॥३५ ॥

९८५.पयः पृथिव्यां पय ऽ ओषघीषु पयो दिव्यन्तरिक्षे पयो घाः । पयस्वतीः प्रदिशः सन्तु मह्मम् ॥३६ ॥

हे अग्ने ! आप इस पृथ्वी पर समस्त पोपक रसों को स्थापित करें । ओषधियों में जीवन रस को स्थापित करें । द्युलोक में दिव्यरस को स्थापित करें । अन्तरिक्ष में श्रेष्ठ रस को स्थापित करें । हमारे लिए ये सब दिशाएँ व उपदिशाएँ अभीष्ट रसों को देने वाली हो ॥३६ ॥

९८६. देवस्य त्वा सवितुः प्रसवेश्विनोर्बाहुभ्यां पूष्णो हस्ताभ्याम्। सरस्वत्यै वाचो यन्तुर्यन्त्रेणाग्नेः साम्राज्येनाभिषञ्चामि ॥३७ ॥

सवितादेव के उदय होने पर उनकी प्रेरणा से दोनों अश्विनीकुमारों की बाहुओं एवं पृषादेव के दोनों हाथों से, देवी सरस्वती की वाणी और नियामक सत्ता के नियमन से तथा अग्निदेव के साम्राज्य से हे यजमान ! अनुदानों की वर्षा के रूप में आपका अभिषेक किया जा रहा है ॥३७ ॥

९८७. ऋताषाङ्तथामाग्निर्गन्थर्वस्तस्यौषधयोप्सरसो मुदो नाम । स नऽइदं ब्रह्म क्षत्रं पातु तस्मै स्वाहा वाट् ताच्यः स्वाहा ॥३८ ॥

कः ३८ से ४३ तक की कण्डिकाओं में 'इद ब्रह्म क्षत्र पातु' का सम्पुट है । अधिकतर इसका अर्थ किया जाता है, 'इस ब्राह्मण एवं क्षत्रिय की रक्षा करें; किन्तु यत्र के प्रभाव से यत्र में लगने काली प्रवृत्तियों 'ब्रह्मवृत्ति— ब्रह्मनिष्टा एवं क्षात्र - पराक्रम की यृत्ति, की रक्षा का माय अधिक पुत्तिसंगत बैठता है—

सत्य के बल से विजय पाने वाले, श्रेष्ठ आधार वाले, पृथिवी को धारण करने वाले अग्निदेव ब्राह्मण, क्षत्रिय आदि श्रेष्ठ वर्णों, द्विजातियों अर्थात् संस्कारवान् नागरिकों को रथा करने वाले हो । उनके निमित्त यह आहुति प्रीतिपूर्वक अर्पित है । प्राणियों में हर्ष का संचार करने वाली ओषधियाँ उस अग्निरूपी गन्धर्व की अप्सरारूप हैं, वे हमारी रथा करें । उन्हें प्रीतिपूर्वक यह आहुति समर्पित हैं ॥३८ ॥

९८८. सर्छहितो विश्वसामा सूर्यो गन्धर्वस्तस्य मरीचयोप्सरस ऽ आयुवो नाम । स न ऽइदं ब्रह्म क्षत्रं पातु तस्मै स्वाहा वाट् ताभ्यः स्वाहा ॥३९ ॥

ब्रह्म क्षत्र पातु तस्म स्वाहा वाट् ताभ्यः स्वाहा ॥३९ ॥ दिन और रात्रि को मिलाने वाले, सामवेद की उत्तम कवाओ द्वारा स्वृत्य, पृथ्वी के कर्ता-धर्ता सूर्यदेव हमारे सुवर्णों अर्थात् संस्कारवान् ब्राह्मण, क्षत्रिय आदि वर्णों की रक्षा करें । उनके निमित्त यह आहुति अर्पित हैं । परस्पर संयोग के गुणवाली व्यापक गन्धर्वरूप सुर्य रिश्मयाँ इनकी अपसराओं के रूप में हैं, वे हमारी रक्षा करें । उनके

निमित्त प्रीतिपूर्वक आहुति अर्पित है ॥३९ ॥ ९८९.सुषुम्णः सूर्यरिष्मश्चन्द्रमा गन्धर्वस्तस्य नक्षत्राण्यप्सरसो भेकुरयो नाम । स नऽइदं ब्रह्म क्षत्रं पातु तस्मै स्वाहा वाट् ताध्यः स्वाहा ॥४० ॥

उत्तम आह्नाद प्रदायक, सूर्य रशिमयों से प्रकाश पाने वाले चन्द्रमा रूप गन्धर्व हमारे ब्राह्मबल और क्षात्रबल की रक्षा करें । उनके निमित्त यह आहुति समर्पित है । विशेष रूप से कान्तिमान्, आरोग्यवर्धक, शीतल रशिमयाँ उनकी अप्सराएँ हैं, वे हमारी रक्षा करें । उनके निमित्त प्रीतिपूर्वक आहुति अर्पित है ॥४० ॥

## ९९०. इषिरो विश्वव्यचा वातो गन्धर्वस्तस्यापो अप्सरसऽ ऊर्जो नाम । स नऽ इदं ब्रह्म क्षत्रं पातु तस्मै स्वाहा वाट् ताभ्यः स्वाहा ॥४१ ॥

शीघ गमनशील, सर्वत्र व्याप्त इस भूमि को धारण करने वाले जो गन्धर्वरूप वायु देव हैं, वे हमारे ब्राह्म और क्षात्र बल की रक्षा करें । उनके निर्मित श्रीतिपूर्वक आहुति समर्पित है । श्राणियों के जीवन-रस रूप जल इनकी अप्सराएँ हैं, वे हमारी रक्षा करें । उनके निर्मित श्रीतिपूर्वक आहुति अर्पित है ॥४१ ॥

९९१.भुज्युः सुपर्णो यज्ञो गन्धर्वस्तस्य दक्षिणाऽ अप्सरस स्तावा नाम । स नऽ इदं ब्रह्म क्षत्रं पातु तस्मै स्वाहा वाट् ताभ्यः स्वाहा ॥४२ ॥

प्राण-पर्जन्य के रूप में पोषक पदार्थों के दाता, सदैव उत्तम गमनशील यज्ञरूप गन्धर्व हैं, वे हमारे ब्राह्म बल और क्षात्र बल की रक्षा करें । उनके निमित्त श्रेष्ठ आहुति अर्पित हैं । श्रेष्ठ स्तुतिरूप स्तावा नामक दक्षिणा उस यज्ञ की अप्सरा हैं, वे हमारी रक्षा करें । उनकी प्रीति के निमित्त श्रेष्ठ आहुति अर्पित है ॥४२ ॥

९९२. प्रजापतिर्विश्वकर्मा मनो गन्धर्वस्तस्य ऋक्सामान्यप्सरसऽ एष्टयो नाम । स नऽ इदं बह्य क्षत्रं पातु तस्मै स्वाहा वाट् ताभ्यः स्वाहा ॥४३ ॥

प्रजा के पालक, समस्त विश्व के कर्ता, मनरूप गन्धर्व हमारे क्षात्र और बाह्य बल को रक्षा करें । उनके निमित्त प्रीतिपूर्वक यह आहुति अर्पित हैं । अभीष्ट बदायक एष्टि नाम की ऋक् और सामवेद की ऋचाएँ मन की अप्सराओं के समान हैं, वे हमारी रक्षा करें । यह आहुति उनके निमित्त प्रीतिपूर्वक अर्पित है ॥४३ ॥

९९३. स नो भुवनस्य पते प्रजापते यस्य तऽउपरि गृहा यस्य वेह । अस्मै ब्रह्मणेस्मै क्षत्राय महि शर्म यच्छ स्वाहा ॥४४॥

विश्व का पालन करने वाले हे प्रजापते ! ऊपर ऊर्ध्वलोक के ग्रह अथवा इस लोक के ग्रह सब आपके हो आश्रय पर अवलम्बित हैं । ऐसे आप हमारे इस बाह्मणत्व और क्षात्रत्व को महान् सुख देने वाले हो । आपके निमित्त प्रीतिपूर्वक यह आहुति समर्पित है ॥४४ ॥

९९४.समुद्रोसि नभस्वानाईदानुः शम्भूर्मयोभूरभि मा वाहि स्वाहा । मारुतोसि मरुतां गणः शम्भूर्मयोभूरभि मा वाहि स्वाहावस्यूरसि दुवस्वाञ्छम्भूर्मयोभूरभि मा वाहि स्वाहा ॥४५॥

हे वायो ! आप सागर के सदश अगाध जल से पूर्ण हैं, नभमण्डल में सर्वत्र व्याप्त रहने वाले, वृष्टि द्वारा भूतल को आई करने वाले, सब सुखों को प्रदान करने वाले तथा परम हर्ष उत्पन्न करने वाले हैं। आप अन्तरिक्ष में गमनशील, मरुद्गण स्वरूप हैं। सबको अपने आश्रय में संरक्षण देने वाले, अन्न उत्पन्न करने वाले, सम्पूर्ण सुख और हर्ष उत्पन्न करने वाले हैं, आप हमें परिरक्षित करें। आपके निमित्न प्रीतिपूर्वक आहुति अर्पित है।।४५।।

९९५. यास्ते अग्ने सूर्ये रुचो दिवमातन्वन्ति रश्मिभः । ताभिनों अद्य सर्वाभी रुचे जनाय नस्कृषि ॥४६ ॥

हे अपने ! आपका दिव्य प्रकाश सूर्य रश्मियों द्वारा द्युलोक को प्रकाशित करता है । वह ज्योति आज दिव्य कान्तियुक्त होकर हमें और हमारे पुत्र-पौत्रादि को तेल-सम्पन्न बनाने के लिए प्रकाशित हो ॥४६ ॥

९९६या वो देवाः सूर्ये रुचो गोध्वश्चेषु या रुचः । इन्द्राग्नी ताभिः सर्वाभी रुचन्नो धत्त बृहस्पते ॥

हे इन्द्र, अग्नि, बृहस्पति आदि विश्व को समस्त देवशक्तियों ! आपकी जो टीप्तियाँ सूर्यमण्डल में विद्यमान हैं और जो दीप्तियाँ गौओं और अश्वों में तेजरूप में समाविष्ट हैं. उन सम्पूर्ण दीप्तियों से प्रकाशित हुए आप हमारे अन्दर दिव्य तेज को धारण कराएँ ॥४७॥

## ९९७. रुचन्नो थेहि ब्राह्मणेषु रुचॐ राजसु नस्कृषि । रुचं विश्येषु शूद्रेषु मयि थेहि रुचा रुचम् ॥४८ ॥

हे अपने ! हमारे ब्राह्मणों में तेजस्विता स्थापित करें । हमारे श्वत्रियों में तेजस्विता स्थापित करें । वैश्यों को तेजस्विता धारण कराएँ और शृद्रों में तथा हममें दिव्य तेजों को धारण कराएँ ( जिससे कि हमारे राष्ट्र में चारों वर्ण तेजस्वी हों ) ॥४८ ॥

# ९९८.तत्त्वायामि ब्रह्मणा वन्दमानस्तदा शास्ते यजमानो हविर्मिः । अहेडमानो वरुणेह बोध्युरुश छ स मा न ऽ आयुः प्र मोषीः ॥४९ ॥

वेद मन्त्रों द्वारा अभिनन्दित हे बरुणदेव ! हवियों का दान देकर यजमान लौकिक सुखो की आकांक्षा करता है । हम वेद- वाणियों के ज्ञाता (ब्राह्मण) यजमान की तुष्टि व प्रसन्तता के निमित्त स्तुतियों द्वारा आपकी प्रार्थना करते हैं । सबके द्वारा स्तुत्य देव ! इस स्थान में आप क्रोध न करके हमारों प्रार्थना सुने । हमारी आयु को किसी प्रकार क्षीण न करें ॥४९ ॥

# ९९९. स्तर्ण घर्मः स्वाहा स्वर्णार्कः स्वाहा स्वर्ण शुक्रः स्वाहा स्वर्ण ज्योतिः स्वाहा स्वर्ण सूर्यः स्वाहा ॥५० ॥

सर्वत्र प्रकाश बिखेरने वाले आदित्यदेव के निमित्त यह आहुति समर्पित है । सूर्यरूप अग्निदेव के निमित्त यह आहुति समर्पित है । शुभ्र तेजों से युक्त देव के निमित्त यह आहुति समर्पित है । अन्तर्निहित ज्योति के निमित्त यह आहुति समर्पित है । अन्तः प्रकाशित सूर्य के निमित्त यह आहुति समर्पित है । यह सब आहुतियाँ उत्तम प्रकार से स्वीकृत हों ॥५० ॥

# १०००.अग्नि युनज्मि शवसा घृतेन दिव्य थं सुपर्णं वयसा बृहन्तम् । तेन वयं गमेम ब्रध्नस्य विष्ठप थं स्वो रुहाणा अधि नाकमुत्तमम् ॥५१ ॥

दिव्य गुणसम्पन्न, श्रेष्ठ गति वाले, आज्याहुतियों से वृद्धि को पाने वाले अग्निदेव को हम बलदायक घृत से सुसम्पन्न करते हैं । हम इस माध्यम से आदित्वलोक को गमन करेंगे, फिर ऊपर स्वर्ग को गमन करते हुए संताप रहित सर्वोत्तम लोक को प्राप्त होंगे ॥५१॥

# १००१. इमौ ते पक्षावजरी पतत्रिणौ याध्या छं रक्षा छं स्थपह छंस्यग्ने । ताध्यां पतेम सुकृतामु लोकं यत्र ऋषयो जग्मुः प्रथमजाः पुराणाः ॥५२ ॥

हे अग्ने ! आपके ये दोनों पंख कभी न जीर्ण होने वाले और उड़ने में सदैव प्रवृत्त रहने वाले हैं, जिसके द्वारा आप राक्षसों का विनाश करते हैं । उन पंखों के सहारे ही हम पुण्यात्माओं के दिव्यलोक को गमन करें, जहाँ प्रथम उत्पन्न पूर्वकालीन ऋषिगण गये हैं ॥५२ ॥

## १००२.इन्दुर्दक्षः श्येन ऽ ऋतावा हिरण्यपक्षः शकुनो भुरण्युः । महान्त्सग्रस्थे धुव ऽ आ निषत्तो नमस्ते अस्तु मा मा हि छं सीः ॥५३॥

है अग्ने ! आप चन्द्र के तुल्य आनन्द प्रदान करने वाले, सतत प्रयलशील, बाज़ के तुल्य वेगवान, सत्यरूप कर्म वाले, स्वर्णिम (सत्य) पक्ष वाले, शक्तिमान्, भरण-पोषण के आधार रूप, महान् सामर्थ्यवान्, अटल, यज्ञ में अविच्छित्र रूप से स्थित रहने वाले हैं, आपको सतत नमन है । आप हमें किसी प्रकार पीड़ा न दें ॥५३॥

## १००३.दिवो मूर्धासि पृथिव्या नाभिरूर्गपामोषधीनाम् । विश्वायुः शर्म सप्रथा नमस्पथे ॥

हे अग्ने ! आप स्वर्गलोक के मस्तक तुल्य मूर्धन्य और पृथ्वों के नाभि स्वरूप केन्द्र बिन्दु हैं । आप जल और ओपधियों के साररूप हैं । समस्त प्राणियों के जीवन आधार, सुख-प्रदायक आप समान रूप से व्याप्त होकर स्थित है । सबके पथ-प्रकाशकरूप, आपके लिए सतत नमन है ॥५४॥

## १००४. विश्वस्य मूर्घन्नधितिष्ठसि श्रितः समुद्रे ते हृदयमप्रवायुरपो दत्तोदधिं भिन्त । दिवस्पर्जन्यादन्तरिक्षात्पृथिव्यास्ततो नो वृष्ट्याव ॥५५ ॥

हे अग्ने ! सर्वत्र व्याप्त होकर आप विश्व के सर्वोच्च स्थान में अधिष्ठित हैं । आपका हृदय अन्तरिक्ष में तथा आयु जल में व्याप्त होकर प्रतिष्ठित है । आप हुलोक से, अन्तरिक्ष से, पृथिवी के गर्भ तथा अन्य स्थानों से जल लाकर पृथिवी पर वृष्टि द्वारा हमारी रक्षा करें । मेघों को विदीर्ण कर जल प्रदान करें ॥५५ ॥

# १००५.इष्ट्रो यज्ञो भृगुभिराशीर्दा वसुभिः । तस्य नऽ इष्टस्य प्रीतस्य द्रविणेहागमेः ॥५६ ।

हे द्रविण (धन) ! आप हमारे इष्टरूप, हमसे प्रीति करने वाले हैं । धन की कामना करने वाले यजमान के घर को अपने वैभव से सम्पन्न करें । इच्छित फल देने वाला यह यज्ञ भृगुओं (शत्रु विनाशक वीरों ) और वसुओं (निवासक वीरो- भू सम्पदावान् वीरों ) द्वारा उत्तम प्रकार से सम्पादित किया गया है ॥५६ ॥

#### १००६. इष्टो अग्निराहुत: पिपर्तु न ऽ इष्ट र्थ्ड हवि: । स्वगेदं देवेभ्यो नम: ॥५७ ॥

यज्ञ सम्पादन में सबसे प्रमुख अग्निटेव, याजको द्वारा प्रदत्त हिंत से तृप्त होकर हमारे अभीष्ट को पूर्ण करें और स्वयं गमनशील होकर यह हिंव देवताओं को प्राप्त कराएँ ॥५७ ॥

# १००७.यदाकूतात्समसुस्रोद्धृदो वा मनसो वा सम्भृतं चक्षुषो वा। तदनु प्रेत सुकृतामु लोकं यत्र ऋषयो जग्मुः प्रथमजाः पुराणाः ॥५८ ॥

हे ऋत्विजो ! जो ज्ञान अन्तर्धेरणा से, इदय से, मानस से या नेत्रादि इन्द्रियों से सम्यक् प्रकार सर्वित हुआ है, उसके अनुगामी होकर आचारवान् सत्पुरुषों के दिव्यलोक को ही प्राप्त करें, जहाँ प्रथम उत्पन्न पूर्वकालीन ऋषिगण प्राप्त हुए हैं ॥५८ ॥

## १००८. एत छं सद्यस्थ परि ते ददामि यमावहाच्छेवधि जातवेदाः । अन्वागन्ता यज्ञपतिर्वो अत्र त छं स्म जानीत परमे व्योमन् ॥५९ ॥

स्वर्ग में निवास करने वाली है दिव्य शक्तियों ! अग्निदेव ने जिस यज्ञ के सुखमय फल को यजमान के लिए प्रदान किया है, उस फल को हम आपके लिए अर्पित करते हैं । हे देवों ! यजमान आपके पास आयेगा: परम (व्यापक अथवा श्रेष्ठ) स्वर्ग में आये यजमान को आप जाने । (अभीष्ट प्रदान करें ।) ॥५९ ॥

## १००९. एतं जानीथ परमे व्योमन् देवाः सधस्था विद रूपमस्य । यदागच्छात्पथिभिर्देवयानैरिष्टापूर्ते कृणवाथाविरस्मै ॥६० ॥

परम श्रेष्ठ स्वर्ग में स्थित है देवो ! इस बजमान से एवं इसके श्रेष्ठस्वरूप से अवगत हों । जिस समय यह देवयान मार्ग (देवों के गमन योग्य मार्ग) से गमन करे. तब यह कमों के सम्पूर्ण फल इस यजमान के निमित्त प्रकाशित करें, अर्थात् उसे प्रदान करें ॥६० ॥

१०१०. उद्बुध्यस्वाग्ने प्रति जागृहि त्विमष्टापूर्ते स छ सृजेथामयं च । अस्मिन्सथस्थे अध्युत्तरस्मिन्विश्चे देवा यजमानश्च सीदत ॥६१ ॥ हे अग्ने ! आप उत्तम रीति से प्रज्वलित होकर चैतन्यता को धारण करें । अभीष्ट पूर्ति वाले इस यज्ञ के फल स्वरूप यजमान की सत् आकांक्षाओं को पूर्ण तथा उसके जीवन को भी चैतन्य करें । हे विश्वेदेवो ! आपके लिए कर्म करने वाला यह यजमान देवों के साथ रहने योग्य होता हुआ, स्वर्गलोक में चिरकाल तक अधिष्ठित रहे ॥ १०११ येन वहसि सहस्रं येनाग्ने सर्ववेदसम् । तेनेमं यहां नो नय स्वर्देवेष गन्तवे । १६२ ॥

है अग्ने ! आप जिस सामर्थ्य से सहस्र दक्षिणा वाले यह को सम्पादित करते हैं, जिससे सर्वज्ञ होने का गौरव प्राप्त करते हैं । उसी सामर्थ्य से हमारे इस यह को अर्थात् यह में समर्पित हविष्यात्र को स्वर्गस्थ देवताओं तक पहुँचाने की कृपा करें । याजकों को दिव्यगुणों से अभिपुरित करें ॥६२ ॥

# १०१२. प्रस्तरेण परिधिना सुचा वेद्या च बर्हिषा। ऋचेमं यज्ञं नो नय स्वर्देवेषु गन्तवे।।

हे अग्ने ! हमारे प्रस्तर परिधि, सुक् , वेदी, कुशा और ऋचा आदि से सम्पन्न इस यज्ञ को (यज्ञीय पोषक तत्त्वों को) देवों के पास पहुँचाने के लिए दिव्यलोक की ओर प्रेरित करें । 16.3 ॥

# १०१३. यहत्तं यत्परादानं यत्पूर्तं याश्च दक्षिणाः । तदग्निवैश्वकर्मणः स्वर्देवेषु नो दघत् ॥

हे विश्वकमर्न्-अग्निदेव ! हमारे द्वारा दीन-दुखियों, अतिथियों एवं ब्राह्मणों को धन -साधनादि के रूप में दिये गये दान को तथा कूप-बावड़ी आदि के निर्माण जैसे ब्रेग्ट कार्यों में खर्च किये गये धन अर्थात् यज्ञ दक्षिणा को स्वर्गस्थ देवशक्तियों तक पहुँचाएँ ॥६४॥

# १०१४. यत्र घारा ऽ अनपेता मधोर्घृतस्य च याः । तदग्निवैश्वकर्मणः स्वर्देवेषु नो दधत् ॥

यह विश्वकर्मा अग्नि जहाँ मधु की , पृत की और दूध-दहों आदि की, कभी क्षीण न होने वाली धाराएँ सतत प्रवहमान रहती हैं, ऐसे दिव्यलोक में (सद्गुणों से सुशोधित सुखद स्थिति में ) हम याजकों को पहुँचाएँ ॥६५ ॥ १०१५,अग्निरस्मि जन्मना जातवेदा घृतं में चक्षुरमृतं मठ आसन्। अर्कस्त्रिधात् रजसो

# १०१५.अग्निरस्मि जन्मना जातवेदा घृतं मे चक्षुरमृतं मऽ आसन्। अर्कस्त्रिधातू रजसो विमानोजस्त्रो घर्मो हविरस्मि नाम ॥६६ ॥

सम्पूर्ण जगत् को जानने वाले, अर्चन के योग्य ऋक, यबु साम से लक्षित होने वाले, जल के निर्माता, अविनाशी अग्निदेव उत्पत्ति से ही यज्ञद्रष्टा हैं। उनकी आँखें घृत हैं, पुख में हविरूप अमृत तत्त्व है। वे तीक्ष्ण आदित्य-रूप और पुरोडाश आदि हविष्यात्र भी वही हैं ॥६६॥

# १०१६. ऋचो नामास्मि यज् छेषि नामास्मि सामानि नामास्मि । ये अग्नयः पाञ्चजन्याऽ अस्यां पृथिव्यामधि । तेषामसि त्वमुत्तमः प्र नो जीवातवे सुव ॥६७ ॥

अद्वैतवादी याजक स्वयं को अग्निरूप में अनुभव करता हुआ कहता है कि ऋग्वेद नामक अग्नि मैं ही हूं । मैं यजुर्वेद और सामवेद नामक अग्नि भी हूँ । इस पृथिवों पर जो पाँचों प्रजाबनों के निमित्त हितकारक अग्नि है, उनमें हे विशिष्ट यज्ञाग्नि ! आप श्रेष्ठ हैं । सत्कर्मरत हम याजकों को आप दोर्घ जीवन प्रदान करें ॥६७ ॥

# १०१७.वार्त्रहत्याय शवसे पृतनाषाद्वाय च । इन्द्र त्वा वर्तयामसि ॥६८ ॥

हे इन्द्रदेव ! आप शत्रुओं का हनन करने वाले हैं. शत्रुओं पर आक्रमण कर उन्हें पराजित करने वाले. अति सामर्थ्यवान् हैं, हम आपको बार-बार बुलाते हैं ॥६८ ॥

१०१८. सहदानुं पुरुहूत क्षियन्तमहस्तमिन्द्र सं पिणक् कुणारुम्। अभि वृत्रं वर्धमानं पियारुमपादमिन्द्र तवसा जघन्थ ॥६९ ॥ अनेकों याजको द्वारा हवि प्राप्त करने वाले हे इन्द्रदेव ! समीपस्य शत्रु और कुल्सित वचन कहने वाले शत्रु को हस्तहीन (शस्त्रहीन) करके कुचल डाले । हे इन्द्रदेव ! आप वृद्धि को प्राप्त होने वाले तथा सब ओर हिंसा का आतंक फैलाने वाले हैं । आप वृत्रासुर को पादरहित अर्थात् मतिहीन करके विनष्ट करें ॥६९ ॥

# १०१९. वि नऽ इन्द्र मृथो जहि नीचा यच्छ पृतन्यतः । यो अस्मौँ२ अभिदासत्यबरं गमया तमः ॥७० ॥

हे इन्द्रदेव ! संग्राम में हमारे शत्रुओं को पूरी तरह पराजित करें । युद्ध की कामना करते हुए जो हमारे विरुद्ध सैन्य बल खड़े करने वाले हैं, उन शत्रुओं को नीचे पहुँचा दें । जो शत्रु हमें वश में करके दासत्व देने की इच्छा करें, उन्हें गहन तमिग्रा के गर्त में डाल दें ॥७०॥

## १०२०. मृगो न भीमः कुचरो गिरिष्ठाः परावत ऽ आ जगन्या परस्याः । स्क छंस छंशाय पविमिन्द्र तिग्मं वि शत्रून् ताढि वि मृथो नुदस्व ॥७१ ॥

हे इन्द्रदेव ! आप कुटिल बाल वाले, पर्वत की गुफाओं में रहने वाले, सिंह के सदश, विकराल, दूरस्थ शत्रुओं को सब ओर से घेर लें । अपने तीक्ष्ण वज्र से शत्रु के शरीर को क्षत-विश्वत करके उन्हें प्रताड़ित करें तथा शत्रुसेना को पीछे भगा दें ॥७१ ॥

## १०२१. वैश्वानरो नऽ ऊतयऽ आ प्र यातु परावतः । अग्निर्नः सुष्टुतीरूप ॥७२ ॥

प्राणि मात्र का कल्याण करने वाले हे अग्निदेव ! आप हमारी उत्तम स्तुतियों का श्रवण करें । दूर देश से भी पथारकर सत्कर्मरत हम याजकों की रक्षा करें ॥७२ ॥

# १०२२.पृष्टो दिवि पृष्टो अग्निः पृथिव्यां पृष्टो विश्वा ओषधीरा विवेश । वैश्वानरः सहसा पृष्टो अग्निः स नो दिवा स रिषस्पातु नक्तम् ॥७३ ॥

प्राणि-मात्र का कल्याण करने वाले अग्निदेव से दुलोक में स्थापित आदित्य-रूप के विषय में पूछा गया है। अन्तरिक्ष में विद्यमान जल में ज्याप्त विद्युद्रूष के विषय में पूछा गया है। पृथ्वी के ऊपर सम्पूर्ण ओषधियों में प्रविष्ट हुए अग्नितत्त्व के विषय में तत्सम्बन्धी शोध हेतु पूछा गया है। बल पूर्वक मन्थन से उत्पन्न होने वाले हे अग्निदेव! आप कौन हैं? आप हमें दिन और रात्रि में हिंसा से संरक्षित करें। 103 ॥

## १०२३.अश्याम तं काममग्ने तवोती अश्याम रविध्धं रियवः सुवीरम् ।अश्याम वाजमिष वाजयन्तोश्याम द्युम्नमजराजरं ते ॥७४ ॥

हे अग्निदेव ! आपके द्वारा संरक्षित होकर हम कामनाओं को पूर्ण करें । हे ऐश्वर्यवान् ! आपकी कृपा से हम उत्तम वीर-सन्तान और ऐश्वर्य को प्राप्त करें । संग्राम में शत्रु के ऊपर विजय प्राप्त कर ऐश्वर्य को प्राप्त करें । हे जरारहित ! आपकी कभी श्रीण न होने वाली विजस्थिता को हम प्राप्त करें ॥७४ ॥

## १०२४.वयं ते अद्य रिंमा हि काममुत्तानहस्ता नमसोपसद्य। यजिष्ठेन मनसा यक्षि देवानश्लेषता मन्मना विप्रो अग्ने ॥७५॥

है अग्ने ! हम ऊँचे किये हाथों से नमस्कार कर आपके समीप पहुँचते हैं । आज हम यज्ञ- अनुष्ठान में तत्पर हैं । एकाग्रचित्त और मननशील मन से, अभीष्ट हव्य को आपके निमित्त अर्पण करते हैं । हे अग्ने ! इस उत्तम हिव को बुद्धिमान् देवों तक पहुँचाएँ ॥७५ ॥

# १०२५.धामच्छदग्निरिन्द्रो ब्रह्मा देवो बृहस्पतिः । सचेतसो विश्वे देवा यज्ञं प्रावन्तु नः शुभे ॥

सब लोकों को धारण करने वाले देवगण, अग्नि, इन्द्र, ब्रह्मा, बृहस्पति एवं उत्तम बुद्धि वाले हे विश्वेदेवो ! आप हमारे यज्ञ को श्रेष्ठ धाम में स्थापित करें । याजकों के इस श्रेष्ठ कर्मरूप यज्ञानुष्ठान को दिव्यलोक तक पहुँचाएँ ॥७६ ॥

# १०२६.त्वं यविष्ठ दाशुषो नृं: पाहि शृणुधी गिर: । रक्षा तोकमुत त्मना ॥७७ ॥

हे अति जाज्वल्यमान युवा अग्निदेव ! आप हमारे द्वारा वेदमत्रों के रूप में स्तुतियों का श्रवण करें और यजमान के पुत्र-पौत्रादि का रक्षण करें । सत्कर्मरत याजकों से सम्बन्धित सभी मनुष्यों की सुरक्षा करें ॥७७ ॥

# —ऋषि, देवता, छन्द- विवरण—

ऋषि— देवगण १-३०। लुशोधानाक ३१-४५, ४८। इन्द्राग्नी ४६, ४७। शुनः शेप ४९-५५। गालव ५६,५७। विश्वकर्मा ५८-६०, ६३-६५। बन्धु आदि ६१,६२। देवश्रवा और देववात भारत ६६, ६७। इन्द्र, विश्वामित्र ६८, ६९। शास भारद्वाज ७०। जय ऐन्द्र ७१, ७२। कुत्स ७३। भरद्वाज ७४। उत्कील कात्य ७५, ७६। उशना काव्य ७७।

देवता— अग्नि १-२९, ३५, ३६, ४६-४८, ५०-५५, ५७-५९, ६१-६६, ७४, ७५, ७७ । पृथिवी ३० । विश्वेदेवा ३१, ७६ । अत्र ३२-३४ । सविता, लिगोक्त ३७ । गधर्व, अप्सराएँ ३८-४३ । प्रजापति ४४ । वायु ४५ । वरुण ४९ । यजमान ५६ । अग्नि अवता देवगण ६० । आत्मा, अग्नि ६७ । वृत्रहा (इन्द्र) ६८-७१ । वैश्वानर ७२, ७३ ।

छन्द— शक्वरी १,१। पुरिक् अतिजगती २। पुरिक् शक्वरी ३,११,१८,२२। निवृत् अत्यष्टि ४,१९। स्वराट् शक्वरी ५,८,१७। पुरिक् अतिशक्वरी ६,१२,१३। पुरिक् अतिजगती ७। निवृत् शक्वरी १०। पुरिक् अष्टि १४। विराट् आर्थी पंक्ति १५। निवृत् अतिशक्वरी १६। स्वराट् अतिष्ठति २०। विराट् धृति २१। पंक्ति २३। संकृति, विराट् संकृति २४। पुरिक् पंक्ति, निवृत् आकृति २५। ज्ञाह्मी बृहती २६। पुरिक् आर्थी पंक्ति २७,४४। पुरिक् अकृति, आर्ची बृहती २८। स्वराट् विकृति, ज्ञाह्मी उष्णिक् २९। स्वराट् जगती ३०। निवृत् आर्थी ज्ञष्टुप् ३१,४९,५९,६०। निवृत् आर्थी अनुष्टुप् ३२,६२। ज्ञिष्टुप् ३३,३४। विराट् आर्थी अनुष्टुप् ३५। आर्थी अनुष्टुप् ३६,४७। आर्थी पंक्ति ३७,५३। विराट् आर्थी ज्ञष्टुप् ३८। पुरिक् आर्थी त्रिष्टुप् ३९। निवृत् आर्थी जगती ४०,५८। ज्ञाह्मी उष्णिक् ४१। आर्थी ज्ञाह्मी अनुष्टुप् ४६,४८। पुरिक् आर्थी उष्णिक् ५०,५४। स्वराट् आर्थी ज्ञाह्मी प्रश्न ५२। निवृत् अष्टि ४५। पुरिक् आर्थी ज्ञाह्मी उष्णिक् ५०,५४। स्वराट् आर्थी त्रिष्टुप् ५१। आर्थी ज्ञाह्मी द्वराट् अनुष्टुप् ६६, ४८। पुरिक् आर्थी ज्ञाह्मी ५७। निवृत् अनुष्टुप् ६३, ६४,७०,७६। विराट् अनुष्टुप् ६५। निवृत् ज्ञाह्मी द्वराट् अनुष्टुप् ६६,७४। निवृत् आर्थी गायत्री ५७। आर्थी गायत्री ७२।

# ॥ इति अष्टादशोऽध्यायः ॥



# ॥ अथ एकोनविंशोऽध्याय:॥

# १०२७. स्वाद्वीं त्वा स्वादुना तीवां तीवेणामृताममृतेन । मधुमतीं मधुमता सुजामि सर्थ्यसोमेन । सोमोस्यश्विष्यां पच्यस्व सरस्वत्यै पच्यस्वेन्द्राय सुत्राम्णे पच्यस्व ॥१ ॥

उत्तम स्वादयुक्त, तीक्ष्ण, अमृतोपम गुणवाली, मधुर रसवाली (हे ओषधि !) आपको अति स्वादिष्ट, तीक्ष्ण, अमृतोपम और मधुर सोम के साथ मिश्रित करते हैं । हे ओषधे ! सोम के संसर्ग से आप सोम के तुल्य हो गयी हैं । आप दोनों अश्विनीकुमारों के निमित्त परिषक्व हों । देवी सरस्वती के निमित्त परिषक्व हों और सब प्रकार संरक्षण देने वाले इन्द्रदेव के लिए भी परिषक्व हों ॥१ ॥

#### १०२८. परीतो षिञ्चता सुतश्चे सोमो य उत्तमश्चे हिन्छः । दधन्वा यो नयों अपन्यन्तरा सुषाव सोममद्रिभिः ॥२ ॥

हे ऋत्विजो । यह सोम उत्तम हविरूप है । यह सोम याज्ञिकों का हितकारी होकर उनके निमित्त सुख धारण करता है । जल के मध्य व्याप्त इस सोम को पाषाणों द्वारा (कूटकर) निचोड़ो और उस पवित्र सोम को गोदुग्ध के साथ सम्मिश्रित करो ॥२ ॥

# १०२९.वायोः पूतः पवित्रेण प्रत्यङ्क्सोमो अतिद्वतः । इन्द्रस्य युज्यः सखा । वायोः पूतः पवित्रेण प्राङ्क्सोमो अतिद्वतः । इन्द्रस्य युज्यः सखा ॥३ ॥

यह दिव्य सोम जब ऊपर से (अन्तरिश्व से) अवतरित होता है, तब वायु के द्वारा शुद्ध होकर इन्द्रदेव (नियन्त्रक देवशक्ति) का मित्र बनता है । यहीं सोम जब नीचे से ऊपर (यज्ञादि द्वारा) जाता है, तब भी वायु से शुद्ध होकर इन्द्रदेव का मित्र सिद्ध होता है ॥३ ॥

# १०३०. पुनाति ते परिस्नुतर्थः सोमध्ः सूर्यस्य दुहिता । वारेण शश्वता तना ॥४ ॥

है यजमान ! जिस प्रकार सोम को शास्त्र छन्ना (प्रकृतिगत शोधन प्रक्रिया) पवित्र करता है, उसी प्रकार श्रद्धा तुम्हें पवित्र करती है । (देवशक्तियों के लिये उपयोगी बनाती है) ॥४ ॥

# १०३१. ब्रह्म क्षत्रं पवते तेज ऽ इन्द्रिय— सुरया सोमः सुत ऽ आसुतो मदाय । शुक्केण देव देवताः पिपृग्धि रसेनान्नं यजमानाय धेहि ॥५ ॥

हे दिव्य सोम ! आप अपने शुप्र तेज से देवों को प्रसन्न करें । रसयुक्त अन्न को यजमान के लिए प्रदान करें । अभिषुत हुआ यह सोम, ब्रह्मबल और क्षात्रवल को पवित्र करता है तथा उनके तेज और इन्द्रिय-सामर्थ्य को प्रकट करता है । तीक्ष्म स्वभाव वाली, उत्तम रसरूप ओषधि से संयुक्त होकर यह सोम और भी अधिक आनन्ददायक हो जाता है ॥५ ॥

## १०३२.कुविदङ्ग यवमन्तो यवं चिद्यथा दान्त्यनुपूर्वं वियूय । इहेहैषां कृणुहि भोजनानि ये बर्हिषो नम ऽ उक्तिं यजन्ति । उपयामगृहीतोस्यश्विभ्यां त्वा सरस्वत्यै त्वेन्द्राय त्वा सुत्राम्ण ऽ एष ते योनिस्तेजसे त्वा वीर्याय त्वा बलाय त्वा ॥६ ॥

हे सोम ! जैसे यवादि अन्न से सम्पन्न कृषक पर्याप्त जो प्राप्ति के लिए शीघता से उसे काटकर सुरक्षित रखते हैं । वैसे ही आप इस बजमान के लिए सब भोज्य पदार्थों को तैयार रखें । कुश-आसन पर विराजित ये यजमान हविष्यात्र लेकर मन्त्रों के साथ यजन करते हैं। हे हव्यरूप सोम !आप उपयाम पात्र में गृहीत होते हैं। हम आपको अश्विनीकुमारों के निमित्त ग्रहण करते हैं। यह आपका उत्पत्ति स्थान है, अतः इस स्थान पर हम आपको स्थापित करते हैं। सरस्वती देवी के निमित्त आपको स्थापित करते हैं। रक्षा करने वाले श्रेष्ठ इन्द्रदेव के निमित्त आपको स्थापित करते हैं। शौर्य और बल-सम्पत्रता के निमित्त भी आपको यहाँ स्थापित करते हैं॥६॥

[ इस अध्याय की कांग्डकाओं में मुता एवं सोय का नाम उत्तेक बार आया है। सोयलता आदि लताओं से निबोड़े नये पोषक रस को 'सोम' कहा जाता वा और ओवधियों का आसदन करके निकाल नये द्रव को सुता कहते थे। कुछ रोजनात्रक एवं पृष्टिकारक ओवधियों ऐसी होती हैं. किनमें हलकी तंद्रा लाने का पुण (सैडेटिव इफैक्ट) होता है। सुता उसी प्रकार का उपयोगी द्रव था। कालांतर में मुता तब्द विज्ञुद्धकय से जराब आदि नजीले पेवों के लिए प्रपुक्त होने लगा। वेदोक्त 'सुता' को वर्तमान प्रवलन के अबों में प्रयुक्त नहीं करना चाहिए।]

१०३३.नाना हि वां देवहित<sup>छं</sup> सदस्कृतं मा सर्छः सृक्षाद्यां परमे व्योमन् । सुरा त्वमसि शुष्मिणी सोम ऽ एव मा मा हिछं सी: स्वां योनिमाविशन्ती ॥७ ॥

हे सुरा (ओषधिरस) और सोम ! जैसे देवों के हिठकारी आप दोनों यज्ञशाला में पृथक्-पृथक् स्थित होते हैं, वैसे ही अत्यन्त ऊँचे आकाश में (यजन के बाद) भी आप संयुक्त न हो हि सुरे !आप बलशाली रसरूप हैं और यह सोम आपसे भिन्न प्रकृति वाला है, अत: उसके स्थान में प्रवेश करते हुए आप सोम की प्रकृति नष्ट न करें ॥७ ॥ १०३४. उपयामगृहीतोस्याश्चिनं तेज: सारस्वतं वीर्यमैन्द्रं बलम् । एव ते योनिर्मोदाय त्वा नन्दाय त्वा महसे त्वा ॥८ ॥

हे सोम ! आप उपयाम पात्र में संगृहीत हो । यह आपका स्थान है, इस स्थान में आपको अश्विनीकुमारों के तेज, देवी सरस्वती के बल एवं इन्द्रदेव के शौर्य की प्राप्ति के निमित स्थापित करते हैं । हे सोम ! आपको देवों के हर्ष, आनन्द एवं उनकी महत्ता के लिए उन्हें प्रदान करते हैं ॥८ ॥

१०३५. तेजोसि तेजो मयि घेहि वीर्यमसि वीर्यं मयि घेहि बलमसि बलं मयि बेह्मोजोस्योजो मयि बेहि मन्युरसि मन्युं मयि बेहि सहोसि सहो मयि बेहि ॥९॥

हे तेजस्वी ! हमें तेजयुक्त करें । हे वीर्यवान् ! हमें पराक्रमी बनाएँ । हे बलशाली ! हमें बलवान् बनाएँ । हे ओजस्वी ! हमें ओजवान् बनाएँ । हे मन्युरूप ! हमें अनीति प्रतिरोध की क्षमता प्रदान करें । हे संघर्षशील ! (आक्रमणकारियों को प्रत्युत्तर देने में समर्थ ) हमें संघर्ष की क्षमता दें ॥९ ॥

१०३६. या व्याग्नं विष्चिकोभौ वृकं च रक्षति। श्येनं पतत्रिणध्धं सिध्धं हथं सेमं पात्वध्यं हस:॥१०॥

जो विसूचिका (रोग की अधिष्ठात्री देवी) बाघ और भेड़िया इन दोनों की रक्षा करती है और वेग से जा टूटने वाले दोनों श्येन तथा सिंह की भी रक्षा करती है, वह इन याजकों की भी रक्षा करे । ( अर्थात् जिस प्रकार पुरुषार्थी भूचरों एवं नभचरों पर विसूचिका का असर नहीं होता, वैसे ही याजकों पर भी न हो ) ॥१०॥

१०३७. यदापिपेष मातरं पुत्रः प्रमुदितो बयन् । एतत्तदम्ने अनृणो भवाम्यहतौ पितरौ मया । सम्पृच स्थ सं मा भद्रेण पृङ्क्त विपृच स्थ वि मा पाप्पना पृङ्क्त ॥११ ॥

बालक (अनजाने में हीं) दूध पीकर, हर्षित होता हुआ (हाथ-पैर पीटकर) माँ को प्रताड़ित करता है । है अग्निदेव ! हम इस प्रकार माता-पिता के प्रति हुए ऋषों से आपकी साक्षी में ठऋण होना चाहते हैं । अपनी जानकारी से हमने अपना कल्याण करने वाले माता-पिता का अहित नहीं किया है । आप संयोग कराने में समर्थ हैं, हमें कल्याण से युक्त करें । आप वियोग करने में समर्थ हैं, हमें पापों से विमुक्त करें ॥११ ॥

#### १०३८.देवा यज्ञमतन्वत भेषजं भिषजाश्चिना। वाचा सरस्वती भिषगिन्द्रायेन्द्रियाणि दधतः ॥१२॥

देवों ने ओषधियों का हवन कर यज्ञ का विस्तार किया । वैद्य अश्विनीकुमारों ने और देवी सरस्वती ने वेद-वाणियों से इन्द्रदेव के लिए इन्द्रिय-सामध्यों को धारण किया ॥१२॥

## १०३९.दीक्षायै रूपथ्रं शब्पणि प्रायणीयस्य तोक्मानि । क्रयस्य रूपथ्रं सोमस्य लाजाः सोमाथ्रं शबो मधु ॥१३ ॥

नवोत्पन्न ब्रीहि (चावल) दीक्षा यज्ञ के लिए अनिवार्य है । नवीन जौ प्रायणीय यज्ञ के रूप है । खरीदे गये लाजा (खीलें ) तथा शहद सोम के रूप हैं ॥१३ ॥

## १०४०.आतिथ्यरूपं मासरं महावीरस्य नम्नहुः । रूपमुपसदामेतत्तिस्रो रात्रीः सुरासुता ॥

ब्रीहि आदि धान्यों, ओषधियों के मिश्रित चूर्ण आतिच्य रूप में उपादेय हैं । शुद्ध धान्य महावीरों के लिए उपादेय हैं । उपसद प्रक्रिया के अन्तर्गत तीन रात्रि तक अधिषुत होकर रस 'सुरा' बन जाता है ॥१४ ॥

# १०४१.सोमस्य रूपं कीतस्य परिस्नुत्परिषिच्यते । अश्विभ्यां दुग्धं भेषजमिन्द्रायैन्द्रथः सरस्वत्या ॥१५ ॥

अश्विनीकुमारों द्वारा दोहन किये गये ओषधि रसों और देवी सरस्वती द्वारा दोहन किये गये दुग्ध को उत्तम प्रकार से मिश्रित किया जाता हैं, वहीं ऐखर्यवानों द्वारा क्रय किये हुए सोमरस का रूप है । यह ऐश्वर्य के अधिपति इन्द्रदेव के लिए हैं ॥१५॥

## १०४२. आसन्दी रूपछं राजासन्धै वेद्यै कुम्भी सुराघानी । अन्तरऽ उत्तरवेद्या रूपं कारोतरो भिषक् ।।१६ ॥

राजा के आसन के समान आसन पर सोम स्वापित हैं । वेदिका पर सुरा (ओषधि रस) का कुंभ स्थापित है । दोनों के बीच का खाली स्थान उत्तरवेदी (अगले चरण में उपयोग के स्थल) रूप में है । (ओषधि और अनुपान को मिलाने वाले कुशल ओषधिकर्ता) भिषक के रूप में कारोतर (छानने का यंत्र) स्थापित है ॥१६ ॥

# १०४३.वेद्या वेदिः समाप्यते बर्हिषा बर्हिरिन्द्रियम्। यूपेन यूपऽ आप्यते प्रणीतो अग्निरग्निना ॥१७॥

प्रकृति में बल रहे विराद् यह के घटकों से इस यह के घटक प्राप्त किये गये हैं. इस पाय से यह पंत्र प्रतिल होता है— इस यज्ञ के लिए बेदी ( पृथ्वी) से यह बेदिका, कुशाओं से कुशा, (दिव्य) इन्द्रियों से पुरुषार्थ, स्तंभ रूप ( वृक्षों) से स्तंभ और दिव्य अग्निदेव से अग्नि को सम्यक्रूप से प्राप्त किया गया है ॥१७ ॥

# १०४४.हविर्धानं यदश्चिनाग्नीधं यत्सरस्वती । इन्द्रायैन्द्रथं सदस्कृतं पत्नीशालं गाईपत्य:।।

यज्ञ में जो अश्विनीकुमार हैं, उनकी अनुकम्मा से सोम सम्बन्धी हव्य पदार्थ प्राप्त होते हैं । जो देवी सरस्वती हैं, उनकी अनुकम्मा से सोम सम्बन्धी आग्नीध प्राप्त होते हैं । इन्द्रदेव के लिए उनके ऐश्वर्य के अनुरूप हवियाँ, सभागृह में (ज्ञानयज्ञ), पत्नीशाला में (बलिवेश यज्ञ) एवं गाईपत्य अग्नि में (देवयज्ञ द्वारा) प्रस्तुत की जाती है ॥१८॥ १०४५. प्रैषेभि: प्रैषानाप्नोत्याप्रीभिराप्रीर्यज्ञस्य । प्रयाजेभिरनुयाजान् वषट्कारेभिराहुती:॥

प्रैय-आज़ादि कर्मों से आज़ाकारियों की, तृष्तिकारक क्रियाओं से तृष्ति प्रदाताओं की, श्रेष्ठ यज्ञ साधनों से यज्ञादि क्रियाओं की और वषट्कार (स्वाहाकार) आदि मे आहुतियों की प्राप्ति होती है ॥१९ ॥

# १०४६. पशुभिः पशूनाप्नोति पुरोडाशैर्हवीर्थः ध्या। छन्दोभिः सामिश्वेनी-र्याज्याभिर्वषट्कारान् ॥२०॥

पशुओं के माध्यम से पशुओं की, पुरोडाश से हव्य पदार्थों की, छन्दों से छन्दों (काव्य शक्ति) की, सामधेनी (विशिष्ट ऋचाओं ) से सामधेनियों (रहस्यात्मक ज्ञान) की तथा यज्ञादि क्रियाओं से यज्ञ के अनुरूप आवरण की प्राप्ति होती है ॥२०॥

# १०४७.बानाः करम्भः सक्तवः परीवापः पयो दिध । सोमस्य रूपथ्रं हविषऽ आमिक्षा वाजिनं मधु ॥२१ ॥

भूने हुए धान्य, लप्सी, सत् आदि- यह हव्य पदार्ष एवं दुग्ध, दिध आदि सोम के रूप हैं । छेना, शहद और अन्नादि हविष्य रूप हैं ॥२१ ॥

## १०४८. घानानार्थः रूपं कुवलं परीवापस्य गोयूमाः । सक्तूनार्थः रूपं बदरमुपवाकाः करम्भस्य ॥२२॥

मृत धान्य ही भुने हुए अन्न के रूप में, गेहूँ के पके हुए पुरोडाश आदि हव्य पदार्थों के रूप में, (चूर्ण बनाया हुआ) बेर सत्तूरूप में और यव लफ्तों के रूप में बन्नार्च प्रयुक्त है ॥२२ ॥

# १०४९.पयसो रूपं यद्यवा दब्नो रूपं कर्कन्यूनि । सोमस्य रूपं वाजिनशं सौम्यस्य रूपमामिक्षा ॥२३ ॥

यह जो यव है, वह दुग्ध के समान पीष्टिक रूप में हैं, बेर दही के रूप में है तथा अत्र सोम के रूप में है और दहीं मिश्रित दुग्ध एवं सोम रस चरु के सदश हैं ॥२३॥

[ यहाँ दूध आदि पौष्टिक पदार्वों के अपाद में उनकी पूर्ति अन्न आदि पूषि उत्पादनों से करने का संकेत है ।]

# १०५०.आश्रावयेति स्तोत्रियाः प्रत्याश्रावो अनुरूपः। यजेति वाच्यारूपं प्रगाथा ये यजामहाः॥२४॥

स्तोत्र की पहली तीन कवाएँ "आश्रावाय" शब्द को लक्षित करती है तथा अन्तिम तीन ऋचाएँ "प्रत्याश्राव" को । धाय्या नामक कवाएँ "यब" पद से प्रारम्भ होती हैं । प्रगाचा रूप कवाओं का प्रारम्भ "ये यजामहे" पद से होता है ॥२४ ॥

## १०५१,अर्थऋचैरुक्थानार्थः रूपं पदैराप्नोति निविदः । प्रणवैः शस्त्राणार्थः रूपं पयसा सोम ऽ आप्यते ॥२५ ॥

अर्द्ध ऋचाओं के उच्चारण से उन मन्त्रों का बोध होता है, जो उक्थ नाम से जाने जाते हैं । पदों से 'निविद' नामक ऋचाओं के उच्चारण का बोध किया जाता है । प्रणवों से शस्त्रों (स्तोत्रों ) के रूप का अनुभव करते हैं तथा दुग्ध से सोम के रूप का आभास होता है ॥२५ ॥

## १०५२.अश्विष्यां प्रातःसवनमिन्द्रेणैन्द्रं मार्ध्यदिनम्। वैश्वदेवछं सरस्वत्या तृतीयमाप्तछं सवनम् ॥२६ ॥

"प्रात: सवन" की प्राप्त दोनों अश्विनीकुमारों द्वारा होती है, "माध्यन्दिन सवन" की प्राप्त इन्द्र देवता सम्बन्धी इन्द्रदेव के मन्त्रों से होती है और "तृतीय सवन" की प्राप्ति विश्वेदेवों से सम्बन्धित देवी सरस्वती के माध्यम से होती है ॥२६ ॥

#### १०५३.वायव्यैर्वायव्यान्याप्नोति सतेन द्रोणकलशम् । कुम्भीभ्यामम्भृणौ सुते स्थालीभिः स्थालीराप्नोति ॥२७ ॥

प्रकृति में बल रहे विराट् यज्ञ के घटकों से इस यज्ञ के घटक प्राप्त किये गये हैं। इस भाव से यह मन्त्र घटित होता है— वायव्य पात्रों की प्राप्ति (अनन्त अन्तरिक्ष स्थित) महान् वायव्य सोमपात्रों से होती है और द्रोण कलश की प्राप्ति वेतस् (बेंत) पात्र द्वाराः, सोम सबन होने पर दोनों कुम्भियों के द्वारा पूतभृत् और आधवनीय की प्राप्ति होती है तथा स्थालियों की प्राप्ति याज्ञिक यज्ञमान को दिव्य स्थालियों द्वारा होती है ॥२७ ॥

## १०५४.यजुर्भिराय्यन्ते ग्रहा ग्रहैः स्तोमाश्च विष्टुतीः। छन्दोभिरुक्थाशस्त्राणि साम्नावभृथऽआय्यते ॥२८ ॥

यजुर्मन्त्रों के द्वारा यजु. सब ग्रह-पात्रों के द्वारा ग्रहपात्र, सब स्तोमो (त्रशस्तियों ) द्वारा स्तोम, उत्तम स्तुतियों द्वारा स्तुति, छन्दों द्वारा सब उक्त्य और शस्त्र (स्तोत्र). साम मन्त्रों से साम तथा अवभृथ स्नान से अवभृथ (का पुण्य) प्राप्त होता है ॥२८ ॥

# १०५५. इडाभिर्भक्षानाप्नोति सूक्तवाकेनाशिषः। शंयुना पत्नीसंयाजान्समिष्टयजुषा सर्थः स्थाम् ॥२९ ॥

यज्ञ में प्रयुक्त होने वाले अत्र के त्याग (हरिक्यात्र आदि) से प्राणपर्जन्यरूपी पोषक पदार्थों की प्राप्त होती है। उत्तम मन्त्र रूपी शुध बचनों के प्रयोग से आशीष की प्राप्त होती है। संयम से प्रति-पत्नों के प्रीति-संबंध की प्राप्ति और सामृहिक रूप से सम्पन्न होने वाले यज्ञानुष्यानों से संगठित समाज की प्राप्त होती है। १९९॥

# १०५६.व्रतेन दीक्षामाप्नोति दीक्षयाप्नोति दक्षिणाम्। दक्षिणा श्रद्धामाप्नोति श्रद्धया सत्यमाप्यते ॥३० ॥

वतपूर्वक यज्ञानुष्टान सम्पन्न करने पर मनुष्य (दोक्षा) दक्षता को प्राप्त करता है, दक्षता से प्रतिष्टा को प्राप्त करता है: प्रतिष्टा से श्रद्धा की प्राप्ति होतो है और श्रद्धा से सत्य (रूप परमेश्वर) को प्राप्त करता है ॥३० ॥

# १०५७. एतावद्रूपं यज्ञस्य यहेवैर्बह्मणा कृतम् । तदेतत्सर्वमाप्नोति यज्ञे सौत्रामणी सुते ॥

देवों और ब्रह्मा द्वारा सम्पादित यज्ञ का उतम-स्वरूप सौत्रामणी- यज्ञ रूप में वर्णित है । इस सौत्रामणी यज्ञ में सोम का अभिषयण होने पर यज्ञ पूर्णता को प्राप्त होता है ॥३१ ॥

## १०५८.सुरावन्तं बर्हिषदथं सुवीरं यज्ञथं हिन्वन्ति महिषा नमोभिः । दधानाः सोमं दिवि देवतासु मदेमेन्द्रं यजमानाः स्वर्काः ॥३२ ॥

स्तुतिगान द्वारा, दिव्यलोक में निवास करने वाले देवताओं के निमित्त सोमरस को धारण करते हुए श्रेष्ठ याज्ञिक एवं कुशा के आसन पर विराजमान देवताओं से युक्त सोम रस को विनिर्मित करने वाले उत्तम ऋत्विज, सौत्रामणी नामक यज्ञ को संवर्धित करते हैं। ऐसे इस श्रेष्ठ यज्ञ में हम महान् वैभव से सम्पन्न इन्द्रदेव के लिए यजन करते हुए हर्षित हो ॥३२॥

# १०५९. यस्ते रसः सम्भृत ऽ ओषधीषु सोमस्य शुष्यः सुरया सुतस्य । तेन जिन्व यजमानं मदेन सरस्वतीमश्चिनाविन्द्रमग्निम् ॥३३॥

हे सोमरस ! ओषधियों में संगृहीत किया गया आपका जो सारतत्व हैं, वह तीक्ष्ण ओषधिरस है । अभिषुत सोम में जो पोषक तत्त्वरूप बस है, उस आनन्दप्रदायक रसरूप सार से यजमान, देवी सरस्वती, दोनों अश्विनीकुमारों और ऑग्नदेव को संतुष्ट करें ॥३३ ॥

## १०६०. यमश्चिना नमुचेरासुरादधि सरस्वत्यसुनोदिन्द्रियाय। इमं तथ्छे शुक्रं मधुमन्तमिन्दु थ्छं सोमथ्छं राजानमिह भक्षयामि ॥३४॥

दोनों अश्विनीकुमारों ने असुर पुत्र नमुचि के पास से जिस सोम को उपलब्ध किया, देवी सरस्वती ने जिसे इन्द्रदेव की पराक्रमशक्ति बढ़ाने के निमित्त ओषधि रूप में अभिषुत किया । वैभव-सम्पन्न, सुसंस्कृत राजा (तेजस्वी व्यक्ति) मधुरतायुक्त रस वाले उस सोम का सोमयज्ञ में सेवन करते हैं ॥३४ ॥

# १०६१.यदत्र रिप्तछंरसिनः सुतस्य यदिन्द्रो अपिबच्छचीभिः । अहं तदस्य मनसा शिवेन सोमछं राजानमिह भक्षयामि ॥३५ ॥

रसयुक्त अभिषुत हुए सोम का जो भाग यहाँ विद्यमान है और जिसे अपने बल-पराक्रम से इन्द्रदेव ने पिया है, उस दीप्तिमान सोम का अपने कल्याण की भावना तथा उत्तम मन से, इस यज्ञ में, हम सेवन करते हैं ॥३५ ॥ १०६२.पितृभ्यः स्वधायिभ्यः स्वधा नमः पितामहेभ्यः स्वधायिभ्यः स्वधा नमः प्रिपतामहेभ्यः स्वधायिभ्यः स्वधा नमः । अक्षन् पितरोमीमदन्त पितरोतीतृपन्त पितरः पितरः शुन्धध्वम् ॥३६ ॥

स्वधा (अत्र) को धारण करने वाले पितरों को स्वधा संज्ञक अत्र प्राप्त हो । स्वधा को धारण करने वाले पितामह को स्वधा संज्ञक अत्र प्राप्त हो । स्वधा को धारण करने वाले प्रपितामह को स्वधा संज्ञक अत्र प्राप्त हो । पितरों ने हविष्यात्र के रूप में समर्पित आहार को बहुण करके तृप्ति को प्राप्त किया । पितर तृप्त होकर हमें भी तृप्त करते हैं । हे पितृगण ! आप लोग शुद्ध होकर हमें भी पवित्र जीवन की प्रेरणा प्रदान करें ॥३६ ॥

# १०६३. पुनन्तु मा पितरः सोम्यासः पुनन्तु मा पितामहाः पुनन्तु प्रपितामहाः पवित्रेण शतायुषा। पुनन्तु मा पितामहाः पुनन्तु प्रपितामहाः पवित्रेण शतायुषा विश्वमायुर्व्यश्नवै।।

सौम्यता से परिपूर्ण, पवित्र हुए पितर-गण सौ वर्ष के पूर्ण जीवन से हमें पवित्र बनाएँ। पितामह हमें पवित्र बनाएँ॥ प्रपितामह हमें पवित्र बनाएँ। पवित्र हुए पितामह सौ वर्ष के पूर्ण जीवन से हमें पवित्र बनाएँ। प्रपितामह हमें पवित्र बनाएँ। इस प्रकार आपकी प्रेरणा से पवित्र जीवन से लाभान्त्रित होकर हम अपनी पूर्ण आयु का उपयोग करें ॥३७॥

# १०६४.अग्न ऽ आयूथं पि पवस ऽ आ सुवोर्जिमचं च नः । आरे बाधस्व दुच्छुनाम् ॥

दीर्घायुष्य प्रदायक, यज्ञादि कर्म सम्पन्न कराने वाले हे अग्ने ! आप हमें पोषक अन्न और दुग्ध आदि रस प्रदान करें । दुष्ट-दुराचारियों से हमारे जीवन की रक्षा करते हुए वाधाओं को दूर करें ॥३८ ॥

# १०६५. पुनन्तु मा देवजनाः पुनन्तु मनसा धियः। पुनन्तु विश्वा भूतानि जातवेदः पुनीहि मा ॥३९॥

# २०६६. पवित्रेण पुनीहि मा शुक्रेण देव दीद्यत्। अग्ने क्रत्वा क्रतूँ १ रनु ॥४० ॥

हे दिव्यगुण-सम्पन्न अग्निदेव ! आप अपनी जाञ्चल्यमान एवं पवित्र तेजस्विता से हमें पवित्र करें । हमारे नकर्मी के द्रष्टारूप आप अपने पवित्र कर्मी से हमें पवित्र करें ॥४० ॥

#### १०६७.यत्ते पवित्रमर्चिष्यग्ने विततमन्तरा । ब्रह्म तेन पुनातु मा ॥४१ ॥

हे अपने ! आपकी तेजस्वी ज्वालाओं के मध्य में जो परम पवित्र सत्य, ज्ञान एवं अनन्तरूप विविध लक्षणों से युक्त ब्रह्म विस्तृत हुआ है, उससे हमारे जीवन को पवित्र करें ॥४१ ॥

#### १०६८,पवमानः सो अद्य नः पवित्रेण विचर्षणिः । यः पोता स पुनातु मा ॥४२ ॥

दो पवित्रता प्रदान करने वाले विलक्षण द्रष्टा, वायुदेव सर्वज्ञाता और स्वयं पवित्र हैं, वे आज अपनी पवित्रता से हमारे जीवन को पवित्र करें ॥४२ ॥

#### १०६९. उधाध्यां देव सवितः पवित्रेण सवेन च । मां पुनीहि विश्वतः ॥४३ ॥

हे सर्व-प्रेरक सर्वितादेव ! आप अपने दोनों प्रकार के स्वरूपों से अर्थात् अपनी (यज्ञ के लिए) आज्ञा से और प्रत्यक्ष पवित्र स्वरूप से, सब ओर से हमारे जीवन को पवित्र, बनाएँ ॥४३ ॥

#### १०७०. वैश्वदेवी पुनती देव्यागाद्यस्यामिमा बङ्क्ष्यस्तन्त्रो वीतपृष्ठाः । तया मदन्तः सधमादेषु वय ध्रस्याम पतयो रयीणाम् ॥४४ ॥

पूर्व आचारों के पतानुसार वह कव्छिका दक्षिणाणि के उत्पर स्वाधित ऋतातृष्णा कुंभी अथवा 'उखा' पात्र अववा वाणी को लक्ष्य करके कही गयी है—

यह विश्वदेवी (वाणी) पवित्रता का संचार करती हुई हमें प्राप्त हो । इन्हें जानकर बहुत से शरीरधारी तथा हम सब समान स्थान में आनन्दपूर्वक रहते हुए ऐसयों के अधिकारी बने ॥४४ ॥

#### १०७१.ये समानाः समनसः पितरो यमराज्ये । तेषाँत्त्नोकः स्वधा नमो यज्ञो देवेषु कल्पताम् ॥४५ ॥

विश्व की नियामक सत्ता 'यमराज' के अधीन रहने वाले. समान मन और समान बित वाले, जो हमारे पितर हैं, उनके पास तक हमारा स्वधा संज्ञक हकियाज़ और मन्त्ररूप अधिवादन पहुँचे । हमारा यह यज्ञानुष्ठान समस्त दिव्य शक्तियों को सन्तुष्ट करने वाला हो ॥४५ ॥

#### १०७२.ये समानाः समनसो जीवा जीवेषु मामकाः । तेषार्थः श्रीमीय कल्पतामस्मिँल्लोके शतर्थः समाः ॥४६ ॥

इस विश्व के जीवित प्राणियों में जो भी हमारे स्नेही परिजन समान मन और समान चित्त वाले हैं, उनका यश और अपार धन-वैभव इस लोक में सौ वर्ष पर्यन्त विद्यमान रहे । ये सब हमसे संयुक्त होकर सुशोधित हों ॥४६ ॥ १०७३.द्वे सुती अशृणवं पितृणामहं देवानामुत मर्त्यानाम्। ताध्यामिदं विश्वमेजत्समेति यदन्तरा पितरं मातरं च ॥४७ ॥

हमने मृत्युधर्मा मनुष्यों के गमन योग्य दो मार्ग सुने हैं । एक पितरों का पितृयान मार्ग और दूसरा देवों का देवयान मार्ग है ।माता-पिता के संयोग से बना यह जो जीव-जगत् है, वह इन दोनों मार्गों के द्वारा ही चलता है ॥

१०७४.इद् थंः हविः प्रजननं मे अस्तु दशवीर्थःसर्वगणथः स्वस्तये । आत्मसनि प्रजासनि पशुसनि लोकसन्यभयसनि । अग्निः प्रजां बहुलां मे करोत्वन्नं पयो रेतो अस्यासु घत्त ॥

हमारा यह हविष्यात्र सन्तानों की वृद्धि करने वाला, दसो इन्द्रियों की सामर्थ्य की बढ़ाने वाला, समस्त अंगों को पृष्ट करने वाला, आत्म-सुख प्रदान करने वाला, प्रजा की वृद्धि करने वाला, गौ आदि पशुओं की वृद्धि करने वाला, समाज में प्रतिष्ठा दिलाने वाला, अभय प्रदान करने वाला तथा सबके लिए कल्याणकारी हो । हे अग्ने ! आप हमारी प्रजा की वृद्धि करें और हम में अत्र, दुग्ध और वीर्य को धारण कराएँ ॥४८ ॥ एकोनविंशोऽध्यायः

#### १०७५. उदीरतामवरऽ उत्परासऽ उन्मध्यमाः पितरः सोम्यासः । असुं यऽ ईयुरवृका ऽ ऋतज्ञास्ते नोवन्तु पितरो हवेषु ॥४९ ॥

जो निम्न श्रेणी के (समीपस्थ), उच्च श्रेणी के (दूरस्थ) और मध्यम श्रेणी के सौम्य प्रवृत्ति के पितर हैं, वे हमें उत्तम प्रेरणा दें । शतु-हीन-सत्य के ज्ञाता, जो पितर हिंव आदि में समाहित प्राण की रक्षा करते हैं, वे हमारी भी रक्षा करें ॥४९ ॥

१०७६.अङ्गिरसो नः पितरो नवम्बाऽ अथर्बाणो भृगवः सोम्यासः। तेषां वयथं सुमतौ यजियानामपि भद्रे सौमनसे स्याम ॥५० ॥

अग्नि के समान तेजस्वी, नवीन वाणियों के प्रेरक, शबुओं से परास्त न होने वाले, दुष्टों को भूनने वाले और सौम्य प्रवृत्ति वाले, जो हमारे पितर हैं, वे हमें सद्बुद्धि प्रदान करें । उनकी कल्याणकारिणी बुद्धि यज्ञादि सत्कर्म करने वाले हम सब याजकों का कल्याण करे ॥५०॥

१०७७, ये नः पूर्वे पितरः सोम्यासोनूहिरे सोमपीथं वसिच्छाः । तेभिर्यमः सध्वे रराणो हवीध्वे ष्युशन्नुशद्धिः प्रतिकाममत् ।।५१ ॥

ओ सौम्य प्रवृत्ति वाले, विशिष्ट सुखों में रहने नाले, नसिन्ट गोत्रीय हमारे पूर्व पितर हैं, वे सोमपान करने के योग्य उत्तम आवरण वाले हैं । वे पितर हमारे मंगल की कामना करने वाले हों । हमारे आवाहन पर इस यज्ञ में नियमनकर्ता यम के साथ पंचारें तथा हवियों को घहण करते हुए तृप्त हो ॥५१ ॥

१०७८. त्वछं सोम प्रचिकितो मनीषा त्व छं रजिष्ठमनु नेषि पन्याम् । तव प्रणीती पितरो नऽ इन्दो देवेषु रत्नमभजन्त बीराः ॥५२ ॥

अति देदीप्यमान हे सोम ! आप अपनी बुद्धि द्वारा अति सुगम देवत्व के मार्ग की ओर ले जाने वाले हैं । हे सोम ! आपके सहयोग को प्राप्त करके हमारे धैर्यचान् पितरों ने यज्ञ-अनुष्ठान आदि श्रेष्ठ कर्म सम्पादित किये तथा इनकी सुखद फलश्रुतियों को प्राप्त किया ॥५२ ॥

१०७९. त्वया हि नः पितरः सोम पूर्वे कर्माणि चकुः पवमान बीराः । वन्वन्नवातः परिधीँ२ रपोर्णु वीरेभिरश्चैर्मघवा भवा नः ॥५३ ॥

हे पवित्र सोम ! आपके सहयोग से ही हमारे पूर्वकालीन पितरों ने समस्त यज्ञादि कर्मों को सम्पादित किया । आप इस समय हमारे निमित्त यज्ञीय कर्मों में संयुक्त होकर विध्वकारियों को दूर भगाएँ । वीर अश्वारोही इन्द्रदेव के समान आप ऐश्वर्य- प्रदाता सिद्ध हो ॥५३ ॥

१०८०.त्वधं सोम पितृभिः संविदानोनु द्यावापृधिवी आ ततन्थ । तस्मै त ऽ इन्दो हविषा विधेम वयधं स्याम पतयो रयीणाम् ॥५४ ॥

हे सोम ! हमारे पालकों-पूर्वजों के साथ सम्मिलित होकर आप युलोक और पृथ्वी में सुखों को विस्तृत करें । हे प्रकाशक सोम ! हम आपके लिए हवि देकर यह करते हैं । आप हमारे लिए महान् ऐश्वर्य उपलब्ध कराएँ ॥५४ ॥

१०८१. बर्हिषदः पितरऽ ऊत्यर्वागिमा वो हव्या चकुमा जुषध्वम्। तऽ आ गतावसा शन्तमेनाथा नः शं योररपो दधात ॥५५ ॥

कुश-आसन पर विराजित होने वाले है पितरो ! आपके लिए इन हविष्यात्रों को हम समर्पित करते हैं । आप इन्हें अपनी तृप्ति के लिए प्रसन्नतापूर्वक बहुण करें । आप अत्यन्त सुखकारी रक्षण-साधनों के साथ इस यज्ञ में पधारें । सब प्रकार के भय, पाप और दुःखों को दूर करके हमें सुखी बनाएँ ॥५५ ॥

#### १०८२.आहं पितृन्सुविदत्रौं २ अवित्सि नपातं च विक्रमणं च विष्णोः । बर्हिषदो ये स्वधया सुतस्य भजन्त पित्वस्त ऽ इहागमिष्ठाः ॥५६ ॥

हम विविध ज्ञानों के उत्तम ज्ञाता, अपने पितरों के शुध ज्ञान को ग्रहण करें । व्यापक परमेश्वर के शाश्वत गतिशील सृष्टि-चक्र के क्रम को समझें । कुश के आसन पर अधिष्ठित स्वधा (पितरों के निमित्त प्रदत्त अब्र आदि) युक्त सोमरस का पान करने वाले हमारे सभी पितर इस यज्ञस्थल पर पधारें ॥५६ ॥

१०८३.उपहूताः पितरः सोम्यासो बर्हिच्येषु निधिषु प्रियेषु । त ऽ आ गमन्तु त ऽ इह श्रुवन्त्विध बुवन्तु तेवन्त्वस्मान् ॥५७॥

जो सोम की इच्छा करने वाले कुशादि पर विराजित अति प्रिय पितर हैं, उनका हम इस यज्ञ में आवाहन करते हैं। वे इस यज्ञ में पधारें। हमारे वचनों को सुनें। पिता की धाँति वे हम पुत्रों को प्रेरक उपदेश करें और हमारी रक्षा करें ॥५७॥

१०८४.आ यन्तु नः पितरः सोम्यासोग्निष्वात्ताः पथिभिर्देवयानैः । अस्मिन् यज्ञे स्वधया मदन्तोधि ब्रुवन्तु तेवत्त्वस्मान् ॥५८ ॥

जो सोम के समान सौम्य प्रवृत्ति वाले, अग्निवत् तेअस्विता धारण करने वाले हमारे पितर हैं, वे देवों के लिए दिव्यमार्ग से इस यज्ञ में पधारें ।यहाँ स्वधा से सन्तुष्ट होकर हमें दिव्य ज्ञान का उपदेश करें और हमारी रक्षा करें । १०८५.अग्निच्यात्ताः पितरऽ एह गच्छत सदःसदः सदत सुप्रणीतयः । अत्ता हवीछे पि प्रयतानि बर्हिच्यथा रिय छे सर्ववीरं दधातन ॥५९ ॥

हे अग्नियत् तेजस्वी पितृगण ! आप हमारे यज्ञानुष्ठान में पधारें और उत्तम रोति से संस्कारित सर्वोच्च स्थान में प्रतिष्ठित होकर अति प्रयत्न से सिद्ध हुए हविष्याची को घहण करें । फिर कुश— आसनों पर विराजित आप, हम याजकों को वीर-पराक्रमी सन्तानें और धन-धान्य आदि महान् ऐश्वर्यों को प्रदान करे ॥५९ ॥

१०८६.येऽ अग्निष्वात्ता येऽ अनग्निष्वात्ता मध्ये दिवः स्वधया मादयन्ते । तेष्यः स्वराडसुनीतिमेतां यथावशं तन्वं कल्पयाति ॥६० ॥

जो अग्नि संस्कार से कर्ध्वगति को प्राप्त हुए पितर हैं अथवा जो अभी कर्ध्वगति को प्राप्त नहीं हुए हैं, युलोक के मध्य विद्यमान वे सब पितर स्वधा-संज्ञक अत्र पाकर आनन्दित होते हैं। उन सभी को स्वयं विराद् परमात्मा, मनुष्य के लिए प्राप्त होने वाले शरीर को कर्मफल की मर्यादा के अनुसार प्रदान करते हैं ॥६०॥ १०८७. अग्निष्वात्तानृतुमतो हवामहे नाराशध्ं से सोमपीर्थ यऽ आशुः। ते नो विप्रासः

सहवा भवन्तु वयछ स्याम पतयो रयीणाम् ॥६१ ॥

अग्नि के माध्यम से ऊर्ध्वगति को प्राप्त हुए पितर (अग्नि विद्या के ज्ञाता-पितर) जो यज्ञादि कर्मों में सोम पीने वाले हैं, उत्तम पुरुषों के योग्य प्रशंसा करते हुए हम उनका आवाहन करते हैं । वे ज्ञान-सम्पन्न पितर हमारे लिए धन-धान्यादि के रूप में अपार वैभव प्रदान करें ॥६१ ॥

१०८८. आच्या जानु दक्षिणतो निषद्येमं यज्ञमधि गृणीत विश्वे । मा हि छं सिष्ट पितरः केन चिन्नो यद्व ऽ आगः पुरुषता कराम ॥६२ ॥

हे सम्पूर्ण पितरो ! हम लोग दायें घुटने को टेककर (हनुमान् मुद्रावत) बैठकर आप सबका सत्कार करते हैं । आप हमारे यज्ञ कर्मों की उत्तम समीक्षा कर अपने अभिमत प्रकट करें । कदाचित् यज्ञ-कर्मों के पुरुषार्थ में कोई त्रुटि हो जाए, तो आप हम याजकों को किसी भी प्रकार से हिस्तित न करें, अपितु हमारी रक्षा करें ॥६२ ॥

#### १०८९. आसीनासोऽ अरुणीनामुपस्थे रथिं बत्त दाशुषे मर्त्याय । पुत्रेभ्यः पितरस्तस्य वस्तः प्र यच्छत त ऽ इहोजें दबात ॥६३ ॥

दिव्य प्रकाश से अभिपूरित सूर्यलोक में विराजमान हे पितरो ! आप यज्ञादि अनुष्ठान करने वाले श्रेष्ठ मनुष्यों के लिए ऐश्वर्य प्रदान करें । इनके पुत्रों को भी श्रेष्ठ ऐश्वर्य प्रदान करें, जिससे वे सब गृहस्वाश्रम में रहकर बल-वैभव को धारण करें तथा सुखी जीवन जिएँ ॥६३ ॥

१०९०. यमग्ने कव्यवाहन त्वं चिन्मन्यसे रियम्। तन्नो गीर्भिः श्रवाय्यं देवत्रा पनया युजम्।।६४।।

विद्वानों द्वारा स्तुत्य गुणों व सामर्थ्यों को धारण करने वाले हे अग्ने ! आप वाणियों द्वारा वर्णनीय, विद्वानों द्वारा स्तुत्य, जिन गुणों एवं सामर्थ्यों को श्रेष्ठ मानते हैं, उन्हें हमारे लिए भी उपलब्ध कराएँ । हमारे द्वारा देवताओं की तृष्ति के लिए समर्पित हवि उन तक पहुँचाएँ ॥६४ ॥

१०९१. यो अग्निः कव्यवाहनः पितृन् यक्षदृतावृद्यः । प्रेदु हव्यानि वोचति देवेष्यश्च पितृष्यऽ आ ॥६५ ॥

कव्य (पितरों के लिए आहुति) वहन करने वाले हे अग्निदेव ! आप सत्यरूपी यज्ञ को बढ़ाने वाले हैं । आय पितरों एवं देवताओं तक हमारे द्वारा समर्पित हवियाँ पहुँचाएँ ॥६५ ॥

१०९२.त्वमग्न ऽ ईंडितः कव्यवाहनावाडुव्यानि सुरधीणि कृत्वी । प्रादाः पितृध्यः स्वधया ते अक्षत्रद्धि त्वं देव प्रयता हवीर्थः षि ॥६६ ॥

हे कव्यवाहन (विद्वानों द्वारा वर्णित गुजों एवं सामध्यों के धारक) अग्ने ! आप स्तुतियों को प्राप्त होकर उत्तम सुगंधयुक्त अन्नादि पदार्थों को वहन करें । इसे स्वधारूप में पितरों को प्रदान करें । हे देव ! आप भी प्रीतिपूर्वक हविष्यानों को ग्रहण करें ॥६६ ॥

१०९३. ये चेह पितरो ये च नेह याँश विद्य याँ२ उ च न प्रविद्य । त्वं वेत्य यति ते जातवेदः स्वधाभिर्यज्ञर्थः सुकृतं जुषस्य ॥६७ ॥

स्वधाभियज्ञथ्शः सुकृतं जुषस्य ॥६७ ॥ हमारे जो (पालकजन) पितर यहाँ अधिष्ठित हैं और जो यहाँ अधिष्ठित नहीं हैं । हम जिनको निश्चय से जानते हैं और हम जिन्हें निश्चय से नहीं जानते । हे जातबेद: !(अग्ने !) वे जितने भी हों, उन्हें आप जाने । अन्नादि

पोषक पदार्थों से स्वधापूर्वक उत्तम प्रकार से सम्पादित इस यह को आप सभी स्वीकार कर सन्तुष्ट हों ॥६७ ॥ १०९४. इदं पितृभ्यो नमो अस्त्वद्य ये पूर्वासो य ऽ उपरास ऽ ईयु: । ये पार्थिवे रजस्या निषत्ता ये वा नुनर्थ्ठ सुवुजनासु विश्व ॥६८ ॥

जो पूर्व पितर स्वर्ग में गमनशील हुए, जो मुक्ति पाकर विलीन हो चुके हैं, जो पृथ्वी में ज्योतिरूप में अवस्थित हैं अथवा जो उत्तम धर्म-पालकों और बलयुक्त प्रजाओं के सहायकरूप हैं; उन सब पालक पुरुषों को (पितरों को)

आदर सहित यह अत्र प्राप्त हो ॥६८ ॥ १०९५.अथा यथा नः पितरः परासः प्रत्नासो अग्नऽ ऋतमाशुषाणाः । शुचीदयन् दीधितमुक्थशासः क्षामा भिन्दन्तो अरुणीरपद्मन् ॥६९ ॥

हे अग्ने ! जैसे यज्ञादि श्रेष्ठ कमों को करते हुए हमारे पूर्व के पालक जनों (पितरों ) ने शरीर त्याग कर पवित्र और सत्यलोक को प्राप्त किया । उतम ज्ञान का विस्तार करते हुए और अविद्या-रूपी अन्धकार के आवरण को भेदते हुए हम भी यज्ञादि श्रेष्ठ कर्म सम्मन्न करें । इस प्रकार अपने पूर्वजों की भौति दिव्यलोक को प्राप्त करें ॥६९ ॥

#### १०९६. उशन्तस्त्वा निधीमह्युशन्तः समिधीमहि। उशन्नुशतऽ आ वह पितृन् हविषे अत्तवे ॥७० ॥

हे अग्ने ! यज्ञ व अर्थ प्राप्ति की कामना करते हुए हम आपको यहाँ स्थापित करते हैं, यज्ञ-सम्पादन की इच्छा से आपको प्रज्वलित करते हैं । सदैव अग्रणी रहने वाले आप स्वधा की कामना वाले पितरों को हविष्यात्र महण करने के लिए ब्लाएँ ॥७० ॥

१०९७.अपां फेनेन नमुचेः शिरऽ इन्द्रोदवर्तयः । विश्वा यदजयः स्पृधः ॥७१ ॥

युद्ध में विशाल शत्रु सेना को परास्त करने वाले हे इन्द्रदेव ! आपने नमृचि नामक अस्र को पानी के फेन से सरलता से काट दिया था ॥७१ ॥

१०९८. सोमो राजामृतथ्य स्तऽ ऋजीषेणाजहान्मृत्युम् । ऋतेन सत्यमिन्द्रयं विपानथ्य शुक्रमन्यस ऽ इन्द्रस्येन्द्रियमिदं पयोमृतं मधु ॥७२ ॥

अभिषुत हुए रसों का राजा सोम अमृत के समान ही है; क्योंकि वह सरलता से मृत्यु को दूर कर देता है। वह यज्ञ से सत्य, बल, अञ्ज, वीर्य, इन्द्रिय-सामर्थ्य, दुग्धादि पेय, अमृतोपम आनन्द और मधुर पदार्थी को हमारे निमित्त उपलब्ध कराता है ॥७२ ॥

१०९९. अद्भाः क्षीरं व्यपिबत् कुङ्डांङ्गिरसो धिया। ऋतेन सत्यमिन्द्रियं विपानधः शुक्रमन्धसऽ इन्द्रस्येन्द्रियमिदं पयोमृतं मधु ॥७३ ॥

शरीर के अंगों का रस पीने वाला प्राण, उस हंस के समान है, जो जल के बीच से दुरचरूपी सारभूत अंश को पृथक करके पीता है। यही ऋत से सत्य की प्राप्ति कराता है। यही प्राण हमें पान के निमित्त प्रयुक्त साधन, बल, अन्न, तेज (वीर्य), इन्द्रिय-सामर्थ्य, दुग्धादि पेय, अमृतोपम आनन्द और मधुर पदार्थ प्राप्त कराता है ॥७३ ॥

११००.सोममद्भावो व्यपिबच्छन्दसा हथं। सः शुचिषत्। ऋतेन सत्यमिन्द्रियं विपानश्ं शृक्रमन्त्रसऽ इन्द्रस्येन्द्रियमिदं पयोमृतं मधु ॥७४॥

हंस के समान परमञ्जापक आकाश में गमनशील आदित्यदेव जल यक्त सोम को रश्मियों से पृथक करके सोम पान करते हैं ।इस परम सत्य से ही लौकिक सत्य प्रकट होता है ।यही सोम हमें उपयोग के निमित्त साधन, बल, अन्न, तेज(वीर्य), इन्द्रिय-सामर्थ्य, दुग्धादि पेय, अमृतोषम आनन्द और मधुर पदार्थ को प्राप्त कराता है ॥७४ ।

१९०१. अन्नात्परिस्तृतो रसं ब्रह्मणा व्यपिबत् क्षत्रं पयः सोमं प्रजापतिः। ऋतेन सत्यमिन्द्रियं विपानधं शुक्रमन्यसऽ इन्द्रस्येन्द्रियमिदं पयोमृतं मधु ॥७५ ॥

वेदों के ज्ञाता ब्राह्मणों के साथ प्रजापति, परिस्रत हुए अजों के रस में से सोम रस रूप दुग्ध को पृथक् करके पान करते हैं और क्षात्रबल को धारण करते हैं ।उक्त (ऋत) सत्य से ही (अगला) सत्य प्रकट होता है । यह अन्न-रसरूप सोम, बल, अन्न, तेज (वीर्य), सामर्च्य, दुग्धादि पेय और मधुर पदार्थों को हमारे निमित्त उपलब्ध कराता है ॥७५ ॥ ११०२.रेतो मूत्रं विजहाति योनि प्रविशदिन्द्रियम्। गर्भो जरायुणावृतऽ उल्बं जहाति

जन्मना । ऋतेन सत्यमिन्द्रियं विपानथ्यं शुक्रमन्यस ऽ इन्द्रस्येन्द्रियमिदं पयोमृतं मधु ॥७६ ॥ जिस प्रकार गर्भ अपनी रक्षा के लिए स्वयं को जराय से आवृत करता है; परन्तु जन्म के पश्चात् उसे विदीर्ण कर उसका परित्याग कर देता है । एक ही मार्ग से परिस्थितिवश भिन्न-भिन्न पदार्थ (मूत्र एवं वीर्य) नि:सुत होते हैं। लौकिक सत्य इसी सत्य का रूप है। यह अन्न रसरूप सोम, पान के विशिष्ट साधन, बल, अन्न, तेज (वीर्य),

इन्द्रिय-सामर्थ्य, दुग्धादि पेय और मध्र पटार्थ को हमारे निमित्त प्रदान कराता है ॥७६ ॥

#### ११०३.दृष्ट्वा रूपे व्याकरोत्सत्यानृते प्रजापतिः। अश्रद्धामनृतेदधाच्छ्द्धार्थःसत्ये प्रजापतिः। ऋतेन सत्यमिन्द्रियं विपानश्रंशुक्रमन्यसऽ इन्द्रस्येन्द्रियमिदं पयोमृतं मधु ॥७७ ॥

प्रजापति ने भली प्रकार से विचार करके सत्य और असत्य दोनों स्वरूपों को पृथक्-पृथक् देखकर प्रतिष्ठित किया। उन्होंने असत्य को अश्रद्धा के रूप में तथा सत्य को श्रद्धा के रूप में प्रतिष्ठित किया। प्रस्तुत सत्य उसी (ऋत) सत्य का रूप है। यह अन्न रसरूप सोम्, विभिन्न पान करने के साधन, बल, अन्न, तेज, इन्द्रिय सामर्थ्य, दुग्धादि पेय, अमृतोषम मधुर पदार्थ प्रदान करता है ॥७७ ॥

# ११०४.वेदेन रूपे व्यपिबत् सुतासुतौ प्रजापतिः। ऋतेन सत्यमिन्द्रियं विपानश्ं शुक्रमन्थसऽ इन्द्रस्येन्द्रियमिदं पयोमृतं मधु ॥७८ ॥

प्रजापति ने सत्य ज्ञान रूप वेदत्रयी से प्रेरित होकर इन्द्रियों द्वारा प्राह्म और अब्राह्म पदार्थों को विचार करके स्वीकार किया है । इस परम सत्य पर हो लौकिक सत्य आधारित है । यह अत्र रसरूप सोम, पान करने के विशिष्ट साधन, बल, तेज, इन्द्रियबल, दुग्धादि पेय, अमृतोषम मधुर पदार्थ त्रदान करता है । 1862 ॥

# ११०५. दृष्ट्वा परिस्नुतो रसछः शुक्रेण शुक्रं व्यपिबत् पयः सोमं प्रजापतिः। ऋतेन सत्यमिन्द्रियं विपान छः शुक्रमन्यस ऽ इन्द्रस्येन्द्रियमिदं पयोमृतं मधु ॥७९॥

प्रजापित ने शुद्ध किये हुए दीप्तिमान् सोम्, रस को दूध के साच पान किया और इस (शाश्वत) सत्य से (लौकिक) सत्य को जाना । यह अन्न रसरूप सोम पान करने के विशिष्ट साधन— बल, अल, तेज, इन्द्रिय-सामर्थ्य (तेज), दुग्यादि पेय और मधुर पदार्थ प्रदान करता है ॥७९ ॥

#### ११०६. सीसेन तन्त्रं मनसा मनीषिणऽ ऊर्णासूत्रेण कवयो वयन्ति । अश्विना यज्ञश्ं सविता सरस्वतीन्द्रस्य रूपं वरुणो भिषज्यन् ॥८० ॥

जिस प्रकार सीसे (धातु विशेष) के यन एवं ऊन आदि कोमल सूत्र वाले पदार्थों की सहायता से (पटरूप में) वस्त्र बुना जाता है, उसी प्रकार दोनों अधिनीकुमार, सर्व प्रेरक सवितादेवता, सरस्वती, वरुण और मेधावी, क्रान्तदर्शी इन्द्रदेव के रूप को ओषधि द्वारा पुष्ट करते हैं और इस प्रकार मनोयोगपूर्वक सौतामणी नामक यज्ञ को सम्पन्न करते हैं ॥८०॥

# ११०७.तदस्य रूपममृतश्रे शचीभिस्तिस्रो दघुर्देवताः स छे रराणाः । लोमानि शव्यैर्बहुधा न तोक्मभिस्त्वगस्य माछे समभवत्र लाजाः ॥८१ ॥

इस यज्ञ में दोनों अश्वनीकुमारों और देवी सरस्वती ने मिलकर अपनी शक्ति द्वारा इन्द्रदेव के विराद् अविनाशी स्वरूप का अन्वेषण किया। यह प्रकट किया कि यज्ञ में प्रमुख बड़ी घास-वनस्पतियाँ इन्द्रदेव के शरीर के रोम हुए। यज्ञ में त्वक् से त्वचा को प्रकट किया और खीले अर्थात् यज्ञ हवि में प्रयुक्त लाजा उनके मांस को पृष्ट करने वाले हुए ॥८१॥

# ११०८.तदश्चिना भिषजा रुद्रवर्तनी सरस्वती वयति पेशो अन्तरम् । अस्थि मज्जानं मासरैः कारोतरेण दथतो गवां त्वचि ॥८२ ॥

रुद्रदेव के समान स्वभाव वाले वैद्य अश्विनीकुमारों और देवी सरस्वती ने पृथिवों के ऊपर सोम को स्थापित करते हुए इन्द्रदेव के विराट् शरीर की रचना को परिपूर्ण किया। वह रचना हाड़, मज्जा और परिपक्व ओषधि रसों (हामोंन स्नाव) से निर्मित उत्तम शिल्पों के तुल्य निर्माण का परिचय देती हैं ॥८२ ॥

#### ११०९. सरस्वती मनसा पेशलं वसु नासत्याभ्यां वयति दर्शतं वपुः । रसं परिश्रुता न रोहितं नम्नहुर्धीरस्तसरं न वेम ॥८३ ॥

अश्विनीकुमारों के साथ मिलकर देवी सरस्वती, मननपूर्वक, अतिसुन्दर, स्वर्णिम, आभायुक्त, पुष्ट और दर्शनीय शरीर की रचना करती हैं । धैर्यपूर्वक इन्होंने फिर इन्द्रदेव के शरीर की सुषमा और तेजस्विता के लिए विकार-नाशक लोहित वर्णयुक्त रस (रक्त) को शरीर में उत्पन्न किया ॥८३ ॥

#### १११०. पयसा शुक्रममृतं जनित्र छेः सुरया मूत्राज्जनयन्त रेतः । अपामति दुर्मति बाधमानाऽ ऊवध्यं वातछेः सब्वं तदारात् ॥८४ ॥

अश्विनीकुमारों और देवी सरस्वती ने दूध से जीवनी शक्ति बढ़ाने वाले, अमृत तुल्य प्रजननशील वीर्य को उत्पन्न किया। निकट स्थित होकर अज्ञान और दुर्मीत जन्य तमिया का उच्छेदन किया। वे आमाशय में स्थित असार भाग को बातनाड़ी से अपानवायु द्वारा और पक्वाशय में स्थित अन्न को विभिन्न रसों द्वारा संयुक्त करके असार भाग को मूत्र मार्ग से बाहर निकाल देते हैं ॥८४॥

#### ११११. इन्द्रः सुत्रामा हृदयेन सत्यं पुरोडाशेन सविता जजान । यकृत् क्लोमानं वरुणो भिषज्यन् मतस्ने वायव्यैनं मिनाति पित्तम् ॥८५ ॥

शरीर की सर्वोत्तम रक्षा करने वाले इन्द्रदेव ने इटब से और सवितादेवता ने पुरोडाश संज्ञक अन्न से सत्यरूप यज्ञ के शरीर को पुष्ट किया । वरुणदेव ने ओषधि-चिकित्सा द्वारा बकृत और गले की नाड़ी को ठीक किया है । वायुरूप प्राणों ने इदय की दोनों पसिलयों की अस्थि और पित को व्यवस्थित किया है ॥८५ ॥

#### १९९२. आन्त्राणि स्थालीर्मधु पिन्वमाना गुदाः पात्राणि सुदुघा न घेनुः । श्येनस्य पत्रं न प्लीहा शचीभिरासन्दी नाभिरुदरं न माता ॥८६ ॥

अभिमंत्रित स्थाली (यज्ञ पात्र विशेष) एवं अन्य पात्रों से सम्पादित आँते एवं मलद्वार मधु (अन्नादि के सार भाग) को सर्वत्र संचरित करने वाले हैं। ये हमारे लिए दुधारू गौओं की तरह है। ज्येन पक्षी के पंख के रूप में (हदय के बार्ये भाग में ) प्लीहा स्थित है। नाभिरूप राज-आसन्दी संचालन केन्द्र की तरह है और उदर माता की तरह (सारे अवयवों को पोषण देने में समर्थ) है ॥८६॥

#### १९१३. कुम्भो वनिष्ठुर्जनिता शचीभिर्यस्मित्रग्ने योन्यां गर्भो अन्तः। प्लाशिर्व्यक्तः शतधारऽ उत्सो दुहे न कुम्भी स्वधां पितृभ्यः ॥८७ ॥

आसवन की गयी ओषधियों के रस के लिए स्थापित कुंभ ने कर्म के द्वारा बड़ी आँत को विकसित किया । कुंभ के अंदर गर्थरूप में स्थापित सोम के द्वारा जननेन्द्रिय का उद्भव हुआ । शतधाराओं वाले स्रोत का दोहन करके सुराधानी कुंभी ने पितरों को तृप्त किया ॥८७ ॥

## १९१४. मुखछंऽ सदस्य शिरऽ इत् सतेन जिह्ना पवित्रमश्चिनासन्त्सरस्वती । चप्यं न पायुर्भिषगस्य वालो वस्तिर्न शेपो हरसा तरस्वी ॥८८ ॥

इन्द्रदेव के इस विराद् शरीर में मुख और मस्तक सत्य से पवित्र हैं। मुख में स्थित जिह्ना सत्य वाणी और सत्य स्वाद से पवित्र हैं। दोनों अश्विनीकुमार और देवी सरस्वती के द्वारा इन अंगों के संचालन से पवित्रता व्याप्त होती है। शरीर में गुदाद्वार मल विसर्जित कर शरीर को पवित्र और शान्त बनाने के लिए है और बाल शारीरिक दोषों को बाहर निकालने वाले भिषक् (उपचारकर्ता) रूप होते हैं। शरीर में "वस्ति" मूत्र स्थान और वेगवान् वीर्ययुक्त शेप-प्रजनन इन्द्रिय के रूप में है ॥८८॥

#### १११५. अश्विभ्यां चक्षुरमृतं ग्रहाभ्यां छागेन तेजो हविषा शृतेन। पक्ष्माणि गोधूमैः कुवलैरुतानि पेशो न शुक्रमसितं वसाते ॥८९॥

दोनों अश्विनीकुमारों ने ग्रहों के रूप में दो शासत नेत्रों को निर्मित किया । उस हवि द्वारा उनके नेत्रों में तेज व्याप्त हुआ, जो अजा के दुग्ध से परिपक्व हुई थी । नेत्रों के नीचे वाले लोम गेहूँ के बाल से और बेरों से ऊर्ध्वलोम स्थापित किये, जो नेत्रों के शुक्ल और कृष्णरूप को संरक्षित करते हैं ॥८९ ॥

१११६.अविर्न मेघो निस वीर्याय प्राणस्य पन्या ऽ अमृतो ग्रहाध्याम् । सरस्वत्युपवाकैर्व्यानं नस्यानि बर्हिर्बदरैर्जजान ॥९० ॥

उस विराद् की नासिका में बल वृद्धि के लिए 'भेड़' कारण बनी । बहीं से अनश्वर प्राण का मार्ग प्रवहमान हुआ ।सरस्वती ने यव अंकुरों से व्यान वायु प्रकट किया ।बेरों और कुशाओं के द्वारा नासिका के लोम उत्पन्न हुए ॥ ११९७. इन्द्रस्य रूपमृषभो बलाय कर्णाभ्यार्थ ओन्नममृतं ग्रहाभ्याम् । यथा न बर्हिभूवि केसराणि कर्कन्य जन्ने मध् सारधं मुखात् ॥९१ ॥

ऋषभ ने बल के निमित्त इन्द्र ( इन्द्रियों ) का रूप विनिर्मित किया । इन्द्र सम्बन्धी यहाँ द्वारा अविनश्वर शब्दों को महण करने वाली ओव शक्ति से युक्त दोनों कानों की रचना हुई । जौ और कुशा से भौहों के बालों को उत्पत्ति की और बेर से मुख में मध् के सदश लार की उत्पत्ति की ॥९१ ॥

१९१८.आत्मन्नुपस्थे न वृकस्य लोम मुखे श्मश्रृणि न व्याघलोम । केशा न शीर्धन्यशसे श्रियै शिखा सिछं हस्य लोम त्विषिरिन्द्रियाणि ॥९२ ॥

उस विराट् इन्द्रदेव के शरीर में उपस्थाना के और अधीचान के लोम वृक (भेड़िया) के लोम रूप हुए। मुख में जो मूँछ और दाढ़ी के बाल हैं, वे ब्याप्त के लोम के रूप में हुए। शिर में यश के निमित्त बाल, शिखा शोभा के निमित्त और अन्य स्थानों के बाल सिंह के लोम रूप हुए॥९२॥

१११९. अङ्गान्यात्मन् भिषजा तदश्चिनात्मानमङ्गैः समधात् सरस्वती । इन्द्रस्य रूप छः शतमानमायुश्चन्द्रेण ज्योतिरमृतं दद्यानाः ॥९३ ॥

अश्विनीकुमारों ने अनेको प्राणियों द्वारा पूजित इन्द्रदेव के रूप को तथा उनकी पूर्ण आयु को, चन्द्रमा की आह्रादक ज्योति के साथ संयुक्त करके अनश्ररता प्रदान की हैं। अश्विनीकुमारों ने शरीर के अंगों की आत्मा के साथ संयुक्त किया और देवी सरस्वती ने उस आत्मा को अंगों के साथ सुनियोजित किया ॥९३ ॥

११२०.सरस्वती योन्यां गर्धमन्तरश्चिष्यां पत्नी सुकृतं विधर्ति । अपार्छ रसेन वरुणो न साम्नेन्द्रछं श्रियै जनयन्नप्सु राजा ॥९४॥

सरस्वतीदेवी अश्विनीकुमारों की पत्नी वनकर उत्तम प्रकार से उस विराट् इन्द्रदेव को धारण करती हैं। जल के अधिपति वरुणदेव जल के साररूप रसों से और सामबल से, ऐसर्य के निमित्त इन्द्रदेव को पुष्ट करते हैं। इस प्रकार देवी सरस्वती, इन्द्रदेव को जन्म देती हैं ॥९४॥

११२१.तेजः पशूनार्थः हविरिन्द्रियावत् परिस्नुता पयसा सारघं मधु । अश्विभ्यां दुग्धं भिषजा सरस्वत्या सुतासुताभ्याममृतः सोम ऽ इन्दुः ॥९५ ॥

चिकित्सा करने वाले दोनों अश्विनीकुमारों और देवी सरस्वती ने शक्तियुक्त-वीर्ययुक्त पशुओं के दुग्ध-घृत को मधुमिक्खयों की मधु के साथ संयुक्त करके इन्द्रदेव के लिए तेजस्वी पेय विनिर्मित किया । परिस्नुत दुग्ध से अमृत के सदृश शक्तिवर्द्धक सोम को तैयार किया ॥ऐसे सौत्रामणी यज्ञकर्ताओं को नमन-वन्दन) ॥९५ ॥

# —ऋषि, देवता, छन्द-विवरण—

ऋषि— प्रजापति, अश्विनीकुमार , सरस्वती १ । भारद्वाज २ । आभृति ३-५, ७-९ । सुकीर्ति काक्षीवत ६ । हैमवर्चि १०-३६ । प्रजापति ३७ । वैखानस ३८-४८ । शंख ४९-७१ । अश्विनीकुमार, सरस्वती, इन्द्र ७२-९५ ।

देवता— सुरासोम्, सूर्य १ । सोम २-४, ६, ८, ४२ । सुरासोम ५, ७ । पय्, सुरा ९ । विषूचिका १० । अग्नि, पयोगह, सुराग्रह ११ । सोमसम्पत् १२-३१ । अश्विनी-सरस्वती-इन्द्र ३२-३५, ८०-९५ । पितर ३६, ३७, ४५, ४९-७० । पवमान अग्नि ३८ । लिंगोत्ह ३९ । अग्नि ४० । अग्नि, ब्रह्म ४१ । सविता ४३ । विश्वेदेवा ४४ । यजमान आशीर्वाद ४६, ४८ । देवयान-पितृयान ४७ । इन्द्र ७१ । ग्रह-समृह ७२-७९ ।

छन्द- निवृत् शक्वरी १,९ । स्वराट् अनुष्टुप् २ । भुरिक् ब्रिष्टुप् ३,७,७२,७८,८०,८१,८३,८५,८९,९९ । आधीं गायत्री ४ । निवृत् जगती ५,५९,९५ । विराट् प्रकृति ६ । निवृत् पंक्ति ८,५७ । आधीं उष्णिक् १० । शक्वरी ११ । भुरिक् अनुष्टुप् १२,१६,२५,२७ । अनुष्टुप् १३-१५,१७,२१-२३,२६,२८,३०-३१,३९,४६,६५ । निवृत् अनुष्टुप् १८,१९,२४,२९,४५,७० । मुरिक् उष्णिक् २० । निवृत् व्रिष्टुप् ३२,६२,६६,८४ । बिराट् बिष्टुप् ३३-३४,५३,५६,६१,६९,७४,८२,८६,९२,९३ । विराट् बिष्टुप् ३५,४४,४९,५०,६० । निवृत् अष्टि ३६,४८ । भुरिक् अष्टि ३७ । गावत्रो ३८,४२,७१ । निवृत् गायत्री ४०,४१,४३ । स्वराट् पंक्ति ४७,५२,६५,६५,६९,६९ । भुरिक् अप्टि ३७ । गावत्रो ३८,४२,७१ । निवृत् गायत्री ४०,४१,४३ । स्वराट् पंक्ति ४७,५२,६५ । भुरिक् अप्टि ३७ । भुरिक् पंक्ति ५१,५४-५५,८७,९० । विराट् पंक्ति ५८ । स्वराट् ब्रिप्टुप् ६३,८८ । विराट् अनुष्टुप् ६४ । स्वराट् ब्राह्मी उष्णिक् ७३ । भुरिक् अतिज्ञवरी ७५,७९ । भुरिक् अतिशक्वरी ७६ । अतिशक्वरी७७ ।

# ॥ इति एकोनविंशोऽध्यायः ॥



# ॥ अथ विंशोऽध्याय:॥

११२२. क्षत्रस्य योनिरसि क्षत्रस्य नाभिरसि । मा त्वा हि छं सीन्मा मा हि छं सी: ॥१ ॥

(हे आसन्दी !) आप क्षात्रबल के आश्रय-स्थल हैं । क्षात्रबल के नाभिरूप केन्द्रबिन्दु हैं । (हे कृष्णाजिन !) यह आसन्दी आपको पीड़ा न दे । आप भी हमें पीड़ित न करें ॥१ ॥

११२३. नि षसाद् धृतवतो वरुणः पस्त्यास्वा। साम्राज्याय सुक्रतुः। मृत्योः पाहि विद्योत्पाहि ॥२॥

(आसन्दी पर बैठे हुए हे यजमान !) यज्ञ के लिए संकल्पित अनिष्ट निवारण में संलग्न तथा शुभसंकल्पयुक्त आप साम्राज्य की कामना से मानो प्रजा के ऊपर ही विराजमान हैं। (हे सीवर्ण रुक्म !) आप अकालमृत्यु के कारणों से सबकी सुरक्षा करें। विद्युत्पात जैसी विपत्तियों से रक्षित करें ॥२ ॥

११२४.देवस्य त्वा सवितुः प्रसवेश्विनोर्बाहुभ्यां पूष्णो हस्ताभ्याम् । अश्विनोभैंषज्येन तेजसे ब्रह्मवर्चसायाभिषिञ्चामि सरस्वत्यै भैषज्येन वीर्यायात्राद्यायाभिषिञ्चामीन्द्रस्ये- न्द्रियेण बलाय श्रियै यशसेभिषिञ्चामि ॥३ ॥

(हे यजमान !) सूर्योदय काल में अधिनीकुमारों की बाहुओं, पूषादेवता के हाथों और अधिनीकुमारों के ओषिंध उपचारों से दिव्य तेज, ब्रह्मवर्चस की प्राप्ति के निमित्त आपको हम इस स्थान में अभिषिक्त करते हैं। देवी सरस्वती द्वारा ओषिंध उपचार से बल के निमित्त और अज की प्राप्ति के निमित्त हम आपका अभिषेक करते हैं। इन्द्रदेव की सामर्थ्य के लिए बल-ऐश्वर्य के लिए और यहां प्राप्ति के लिए आपका अभिषेक करते हैं।।३॥

# ११२५. कोसि कतमोसि कस्मै त्वा काय त्वा । सुश्लोक सुमङ्गल सत्यराजन् ॥४ ॥

हे उत्तमकीर्ति वाले ! हे उत्तम-मगल कार्यों को करने वाले यजमान ! आप कौन से प्रजापति हैं ? आप अधिष्ठित पुरुषों में कौन हैं ? प्रजापति किस पद के लिए आपको अधिषक करते हैं ?(आपको प्रजापति के सर्वोपरि पद के लिए अभिषक्त करते हैं ।) हे श्रेष्ठ सत्यवती ! इस उद्देश्य के लिए आप यहाँ आएँ ॥४ ॥

११२६.शिरो मे श्रीर्यशो मुखं त्विषः केशाश्च श्मश्रृणि । राजा मे प्राणो अमृतर्थः सम्राट् चक्षुर्विराट् श्रोत्रम् ॥५ ॥

(अभिषक्त याजक-यजमान प्रार्थना करते हुए कहते हैं कि) हमारा सिर ऐश्वर्य-सम्पन्न हो । हमारा मुख यशस्वी हो । हमारे केश व मूँछें कान्तियुक्त हों । हमारा श्रेष्ठ प्राण अमृत के समान हो । हमारे नेत्र प्रजाजनों को जानने वाले हों । हमारे श्रोत्र प्रजाजनों के सम्पूर्ण व्यवहारों का श्रवण करने वाले हो ॥५ ॥

११२७. जिह्ना मे भद्रं वाङ्महो मनो मन्युः स्वराड् भामः । मोदाः प्रमोदा ऽअङ्गुलीरङ्गानि मित्रं मे सहः ॥६ ॥

हमारी जिह्ना कल्याणरूप वचन वाली हो । वाणी महिमा से युक्त हो । हमारा मन अनाचारियों पर क्रोध करने बाला हो । हमारी अँगुलियाँ स्पर्श सुख पाने वाली हों । हमारे सभी अंग सुख देने वाले हों । हमारे मित्र शत्रुओं को परास्त कर सकें ॥६ ॥

#### ११२८. बाह् में बलिपन्द्रिय छं। हस्तौ में कर्म वीर्यम् । आत्मा क्षत्रमुरो मम ॥७ ॥

हमारी दोनों भुजाएँ और इन्द्रियाँ बल-सम्पन्न हो । हमारे दोनों हाथ कर्मशील हो । हमारी आत्मा और हमारा हृदय क्षत्रिय धर्म के अनुकूल सामर्थ्यवान हो ॥७॥

११२९. पृष्टीमें राष्ट्रमुदरम छ सौ ग्रीवाश श्रोणी। ऊरू अरत्नी जानुनी विशो मेङ्गानि सर्वतः ॥८॥

हमारा पृष्ठ भाग (पीठ) राष्ट्र के सम्।न सबको धारण करने में समर्थ हो । उदर दोनों कन्धे, गर्दन, दोनों जंघाएँ, भुजा का मध्यभाग, कटि, घुटने आदि हमारे सभी अंग प्रजा की भौति पोषण करने योग्य हो ॥८ ॥

११३०. नाभिर्मे चित्तं विज्ञानं पायुर्मेपचितिर्भसत् । आनन्दनन्दावाण्डौ मे भगः सौभाग्यं पसः । जङ्गाभ्यां पद्भ्यां धर्मोस्मि विशि राजा प्रतिष्ठितः ॥९ ॥

हमारी नाभि ज्ञानरूप हो । हमारी गुंदेन्द्रिय विज्ञान (शारीरिक संतुलन) का आधार हो । हमारी स्त्री प्रजनन में समर्थ हो । हमारे कोश (वृषण) आनन्द से युक्त हो । महान् ऐवर्यशाली इन्द्रियों से सम्पन्न हमारा शरीर सीधाय्य युक्त हो । जंघाओं और पैरों सहित सब अंगों से धर्मरूप होकर हम समाज में प्रतिष्ठा को प्राप्त करें ॥९ ॥

#### ११३१. प्रति क्षत्रे प्रति तिष्ठामि राष्ट्रे प्रत्यश्चेषु प्रति तिष्ठामि गोषु। प्रत्यङ्गेषु प्रति तिष्ठाम्यात्मन् प्रति प्राणेषु प्रति तिष्ठामि पुष्टे प्रति द्यावापृथिव्योः प्रति तिष्ठामि यज्ञे ॥

हम क्षत्रियों (शॉर्यवानों ) एवं राष्ट्र में (उन्हें अपने वश में करके) प्रतिष्ठित होते हैं । अश्व और गो आदि पशुओं में (उन्हें प्राप्त करके) प्रतिष्ठित होते हैं ।प्राणों एवं अङ्ग्रों में (बीरोगिता प्रष्ट करके) प्रतिष्ठित होते हैं । आत्मा में (मानसिक क्लेशरहित होकर) प्रतिष्ठित होते हैं ।पुष्टि में (धन-समृद्धियुक्त होकर) प्रतिष्ठित होते हैं । हावापृथियी में (अलीकिक यश प्राप्त करके) प्रतिष्ठित होते हैं और यज्ञ में (यज्ञ करके) प्रतिष्ठित होते हैं ॥।१० ॥

#### ११३२.त्रया देवाऽ एकादश त्रयस्त्रिक्षं शाः सुराधसः । बृहस्पतिपुरोहिता देवस्य सवितुः सवे । देवा देवैरवन्तु मा ॥११ ॥

विशिष्ट शक्ति-सम्पन्न, ग्यारह-ग्यारह देवों के तीन समूहों में ये तैतोस देवता उत्तम ऐश्वर्यों से युक्त बृहस्पतिदेव को पुरोहित बनाकर सविता के अधिशासन में रहे और वे समस्त देव अपनी दिव्य सामर्थ्यों से हमारी रक्षा करें ॥११ १९३३. प्रथमा द्वितीयैर्द्धितीयास्तृतीयैस्तृतीयाः सत्येन सत्यं यज्ञेन यज्ञो यजुर्भिर्यज् छे धि

सामभिः सामान्य्ग्भिर्ऋचः पुरोनुवाक्याभिः पुरोनुवाक्या याज्याभिर्याज्या वषट्कारैर्वषट्कारा ऽआहुतिभिराहुतयो मे कामान्त्समर्धयन्तु भूः स्वाहा ॥१२॥

प्रथम देवता वसु रुद्र के साथ, दूसरे देवता रुद्र आदित्य के साथ तथा आदित्य सत्य के साथ हमारे सहायक हों । सत्य यज्ञ से युक्त हो, यज्ञ यजुष् से युक्त हो, यज्जवंद-सामवेद से युक्त हो, सामवेद ऋवाओं से युक्त हो, ऋवाएँ पुरोनुवाक्या से युक्त हो, पुरोनुवाक्या यज्ञमन्त्रों से, यज्ञमन्त्र वषट्कारों से युक्त हो, वषट्कार आहुतियों से युक्त हों, आहुतियाँ समर्पण के साथ इस पृथ्वी पर हमारी कामनाओं को भली प्रकार सिद्ध करने वाली हो ॥१२॥

#### ११३४.लोमानि प्रयतिर्मम त्वङ्मऽ आनतिरागतिः । मा छं संमऽ उपनतिर्वस्वस्थि मज्जा मऽ आनतिः ॥१३॥

हमारे शरीर के समस्त रोम सिक्रय हों । हमारी त्वचा नमनशोल और सबको लुभाने वाली हो, हमारा मांस नमनशील (शरीर को लचीला बनाने वाला) हो और अस्थियों संसार के आधारभूत घनरूप हों । हमारी वसा शरीर को नमना प्रतान करने वाली हो ॥१२ ॥ विशोऽध्यायः

#### ११३५. यद्देवा देवहेडनं देवासश्चकृमा वयम्। अग्निर्मा तस्मादेनसो विश्वान्मुञ्चत्व छं हसः ॥१४॥

हे दिव्य गुणों से टेटीप्यमान देवो ! हमने आपका जो भी कोई अपराध किया है, अग्निदेव हमें उस अपराध से और अन्य सभी अधर्म के मूल कार्यों से बचाएँ । पाप से हमारी रक्षा करें ॥१४ ॥

११३६.यदि दिवा यदि नक्तमेनाधं सि चकुमा वयम्। वायुर्मा तस्मादेनसो विश्वान्मुञ्जत्वधंहरः॥१५॥

यदि हमने दिन में या रात्रि में कोई पाप किया हो, तो वायु देवता हमें उस पाप से और अन्य सभी अनाचारों से भी मुक्त करें ॥१५ ॥

११३७. यदि जाग्रद्यदि स्वप्नऽ एनाछं सि चकुमा वयम्। सूर्यो मा तस्मादेनसो विश्वान्मुञ्चत्व छं हसः॥१६॥

जामत् अथवा सुप्तावस्था में अर्थात् जानते हुए वा अनजाने में हमसे जो भी पाप कर्म हुए हो, उन सभी से सूर्यदेव हमें बचाएँ, हमारी रक्षा करें ॥१६ ॥

१९३८.यद्ग्रामे यदरण्ये यत्सभायां यदिन्द्रिये । यच्छूद्रे यदर्थे यदेनशक्रमा वर्थं यदेकस्याधि धर्मणि तस्यावयजनमसि ॥१७ ॥

जो ग्राम में, जो जंगल में, जो सभा में, जो इन्द्रियों से सम्पन्न कार्यों में, शुद्र अथवा वैश्य वर्ग के साथ जो भी पाप कर्म हमने किये हैं और जो अपराध किसी अधिकार को धारण करने में किया है, (हे वरुणदेव !) आप हमारे उन सभी पापों का निवारण करें ॥१७ ॥

११३९. यदापो अञ्याऽ इति वरुणेति शपामहे ततो वरुण नो मुख्व । अवभृष्य निचुम्पुण निचेरुरसि निचुम्पुणः । अव देवैदेवकृतमेनोयक्ष्यव मर्त्यैर्मर्त्यकृतं पुरुराव्णो देव रिषस्पाहि॥

हे वरुणदेव ! हमने अनुचित (असत्य) वार्ता के रूप में जो पाप किये हैं, उनसे आप हमें मुक्त करें । हे अवभृथ (स्नान योग्य जलप्रवाह) ! आप अनवरत गमनशील हैं, तो भी आप इस यह स्थान में मन्दगति वाले हों । हे मन्द प्रवाहित वरुण ! देवों के निमित देव कार्यों में हमने जो कुछ पाप कर्म किये हैं, उनका हमने प्रायक्षित कर लिया है । हमने मानवी व्यवहारों में जो पाप किये हैं, वे सभी दूर करें । हे वरुणदेव ! आप अनेकों हिंसक शतुओं से हमारी रक्षा करें ॥१८ ॥

#### ११४०. समुद्रे ते हृदयमप्स्वन्तः सं त्वा विशन्त्वोषधीरुतापः । सुमित्रिया नऽ आपऽ ओषधयः सन्तु दुर्मित्रियास्तस्मै सन्तु योस्मान्द्रेष्टि यं च वयं द्विष्यः ॥१९ ॥

हे सोम ! सागर के जल में जहाँ आपका हृदय स्थित है, वहीं आप विराजमान होते हैं । वहाँ जल के संयोग से आपके अंदर दिव्य ओषधि गुण समाविष्ट हों । जल और ओषधियाँ हमारे निमित्त मित्र की भाँति कल्याणकारी हों । जो दुराचारी (रोगादि) हमसे द्वेष करते हैं और हम जिनसे द्वेष करते हैं, उनके लिए जल और ओषधियाँ शत्रु के रूप में विनाशकारी सिद्ध हों ॥१९ ॥

# ११४१.द्रुपदादिव मुमुचानः स्विन्नः स्नातो मलादिव । पूर्तं पवित्रेणेवाज्यमापः शुन्धन्तु मैनसः ॥

दिव्य गुणों से सम्पन्न जल के सम्पर्क से हम उसी प्रकार पापों से मुक्त हों, जैसे पैर से उतारते ही पादुकाएँ अलग हो जाती हैं, जैसे जल से स्नान करके व्यक्ति पसीना और मैल से रहित हो जाता है और जैसे छन्ने से छना हुआ घृत पैलरहित होता है, वैसे ही, हे आपोदेव ! आप हमें पवित्र करें ॥२० ॥

## ११४२.उद्वयं तमसस्परि स्वः पश्यन्त ऽउत्तरम् । देवं देवत्रा सूर्यमगन्म ज्योतिरुत्तमम् ॥

हम इस भूलोक से श्रेष्ठ स्वर्गलोक में अधिष्ठित, ज्योतिष्मान् , दिव्यतेज से युक्त सूर्यदेव को देखते हुए तम (अज्ञानान्धकार) से मुक्त हों ॥२१ ॥

#### ११४३. अपो अद्यान्वचारिष छंरसेन समस्क्ष्मिहि। पयस्वानम्नऽ आगमं तं मा सछं स्ज वर्चसा प्रजया च घनेन च ॥२२॥

हे अग्निदेय ! आज हमने (अवभृषरूप) जल से संसर्ग किया है । जल के रस से पवित्र हुए हम निर्मल मन से युक्त होकर ही आपके पास आए हैं । आप हमें तेज से, प्रजा से और धन से सम्पन्न करें ॥२२॥

११४४. एद्योस्येधिषीमहि समिदसि तेजोसि तेजो पयि घेहि। समाववर्ति पृथिवी समुषाः समु सूर्यः। समु विश्वमिदं जगत्। वैश्वानरज्योतिर्भूयासं विभून् कामान् व्यञ्नवै भूः स्वाहा ॥२३॥

अभिनेदेव को समर्पित होने वालों हे समिधे ! आप वृद्धि करने वाली हैं, आपकी अनुकम्पा से हम वृद्धि को प्राप्त हो । आप उत्तम प्रकार दीष्तिमान् हैं और आप तेजरूप हैं, हमें भी दिव्यतेज प्रदान करें । भूमि हमें उत्तम प्रकार से सुख प्रदान करें । यह उपा, यह सूर्यदेव और यह सम्पूर्ण जगत् भी हमें सुखों में रिगत करें । हम सब प्राणियों को प्रकाशित करने वाली वैश्वानर ज्योतिरूप को प्राप्त करें तथा उनके अनुमह से सभी महती कामनाओं की पूर्ति करें । प्राणियों के कल्याणरूप में यह आहुति आपको समर्पित हैं ॥२३ ॥

#### ११४५. अध्या दद्यामि समिधमम्ने व्रतपते त्वयि । व्रतं च श्रद्धां चोपैमीन्धे त्वा दीक्षितो अहम् ।।२४ ।।

हे कमों के अधिपति अरने ! हम ये समिधाएँ आपमें स्थापित करते हैं । हम यज्ञ-अनुष्टान आदि श्रेष्ट कमें करते हुए श्रद्धा के साथ आपको प्रज्वलित करते हैं ॥२४ ॥

#### ११४६. यत्र ब्रह्म च क्षत्रं च सम्यञ्चौ चरतः सह । तँल्लोकः पुण्यं प्रज्ञेषं यत्र देवाः सहाग्निना ॥२५ ॥

जहाँ ब्राह्मण वर्ण और क्षत्रिय वर्ण दोनों ही सम्बक्ष्य से मिलकर विचरण करते हैं, जहाँ विद्वान् ब्राह्मण-जन अग्निदेव के समान क्षत्रियोचित तेज के साथ निवास करते हैं. उस पुण्य (पवित्र) और दिव्य ज्ञानमय लोक को हम प्राप्त करें ॥२५ ॥

# ११४७. यत्रेन्द्रश्च वायुश्च सम्यञ्चौ चरतः सह । तँल्लोकं पुण्यं प्रज्ञेषं यत्र सेदिर्न विद्यते ॥

जहाँ इन्द्रदेव और वायुदेव एक साथ मिलकर सहयोगपूर्वक विचरण करते हैं और जहाँ धन-धान्य की कमी के कारण कोई दु:ख व्याप्त नहीं है । उस पवित्रतम और दिव्य ज्ञानमय लोक को हम प्राप्त करें ॥२६ ॥

#### ११४८. अर्थः शुना ते अर्थः शुः पृच्यतां परुषा परुः । गन्यस्ते सोममवतु मदाय रसो अच्युतः ॥२७ ॥

हे ओषधिरस ! आपका भाग सोम के भाग के साथ संयुक्त हो, आपके सूक्ष्म अंग सोम के अंगों से मिले । आपकी सुगन्धि सोमरस से संयुक्त होकर हम सभी को दिव्य आनन्द की अनुभृति कराने में समर्थ हो ॥२७ ॥ ११४९. सिञ्चन्ति परि षिञ्चन्त्युत्सिञ्चन्ति पुनन्ति च । सुरायै बश्च्यै मदे किन्त्वो वदित

किन्त्वः ॥२८ ॥

बल को धारण करने वाली, यज्ञ द्वारा वायुभूत होने वाली ओषधियों का रस पीने से इन्द्रदेव हर्ष को प्राप्त होकर प्राणपर्जन्य वर्षा से अन्तादि पदार्थों को सींचते हैं और बल-ऐश्वर्य से पवित्र करते हैं । और क्या ? और क्या (चाहिए) ? यह बोलते (पृछते) रहते हैं ॥२८ ॥

#### ११५०. धानावन्तं करम्भिणमपूपवन्तमुक्थिनम् । इन्द्र प्रातर्जुषस्व नः ॥२९ ॥

हे इन्द्रदेव ! आप प्रात:काल हमारे द्वारा समर्पित विविध धान्यों से युक्त दहाँ, लपसी, सत्तू, मालपुए आदि मधुर आहार के सहित पुरोडाश और श्रेष्ट स्तुतियों को ग्रहण करें ॥२९ ॥

#### ११५१. बृहदिन्द्राय गायत मरुतो वृत्रहन्तमम्। येन ज्योतिरजनयञ्चतावृद्धो देवं देवाय जागृवि ॥३० ॥

हे मरुद्गण ! आप वृत्रासुर का हनन करने वाले इन्द्रदेव के लिए बृहत् साम का गान करे । यज्ञादि श्रेष्ठ कर्मों की वृद्धि करने वाले ऋत्विजों ने इसाँ सामगान द्वारा इन्द्रदेव के लिए वैतन्यरूप जाज्वल्यमान तेजस्विता को प्रकट किया ॥३० ॥

#### ११५२.अध्वयों अद्रिभिः सुत छं सोमं पवित्रऽ आनय । पुनीहीन्द्राय पातवे ॥३१ ॥

हे अध्वर्युगण ! आप पाषाण से अधिगुत हुए सोम को इस स्थान में लाएँ और इन्द्रदेव की तृष्ति के निर्मित इसे शोधित करें ॥३१ ॥

#### १९५३. यो भूतानामधिपतिर्यस्मिँत्लोका ऽ अधि श्रिताः । य ऽ ईशे महतो महाँस्तेन गृहणामि त्वामहं मयि गृहणामि त्वामहम् ॥३२ ॥

परमपिता परमातमा, जो सब प्राणियों के स्वामी हैं, जिनके अधीन रहकर समस्त लोक पोषण पाते हैं और जो महान् होकर सभी विभु पदार्थों को नश में करने वाले हैं । हे बहपात्र ! हम आपकी (उस परमात्मा से प्राप्त) सामर्थ्य को स्वीकार करते हैं और आपको बहुण (स्वापित) करते हैं ॥३२ ॥

#### १९५४. उपयामगृहीतोस्यश्चिभ्यां त्वा सरस्वत्यै त्वेन्द्राय त्वा सुत्राम्णऽ **एव ते यो**निर**श्चिभ्यां** त्वा सरस्वत्यै त्वेन्द्राय त्वा सुत्राम्णे ॥३३ ॥

है औषधि रूप रस ! आप दोनों अश्विनीकुमारों के निमित्त अभिपुत होकर उपयाम पात्र में महण किये गये हैं । हम आपको देवी सरस्वती के लिए इन्द्रदेव के लिए और उत्तम संरक्षण के लिए महण करते हैं । यह आपका उत्पत्ति स्थान है । दोनों अश्विनीकुमारों, सरस्वती और इन्द्रदेव की अनुकम्पा से हम सुरक्षित हों ॥३३ ॥

#### ११५५.प्राणपा मे अपानपाश्चक्षुच्याः श्रोत्रपाश्च मे । वाचो मे विश्वभेषजो मनसोसि विलायकः ॥३४ ॥

हे ओषधे ! आप हमारे प्राणों के रक्षक, अपानों के रक्षक, नेत्रों के रक्षक और श्रोत्रों के रक्षक हैं । हमारी वाणी सहित समस्त इन्द्रियों की अपने दिव्य ओषधीय गुणों से रक्षा करें । आप इन इन्द्रियों के बालक मन को विषयों से विरक्त कर (उसका आत्मा में ) विलय करें ॥३४ ॥

#### ११५६. अश्विनकृतस्य ते सरस्वतिकृतस्येन्द्रेण सुत्राम्णा कृतस्य। उपहूतऽ उपहूतस्य भक्षयामि ॥३५॥

हे ओषधे ! हम अश्विनीकुमारों द्वारा संस्कारित, देवी सरस्वती द्वारा बल से पुष्ट हुए और उत्तम रक्षक इन्द्रदेव द्वारा उत्पन्न आपको सादर आमंत्रित करते हैं अर्थात् स्वस्थ दीर्घजीवन की कामना से आपका सेवन करते हैं ॥३५ ॥ 70.5

यजुर्वेद संहिता

#### ११५७. समिद्धः इन्द्रः उषसामनीके पुरोरुचा पूर्वकृद्वावृद्यानः । त्रिभिर्देवैस्ति छं शता वज्रबाहुर्जधान वृत्रं वि दुरो ववार ॥३६ ॥

उत्तम प्रकार से जाञ्चल्यमान, उषाकाल में सर्वप्रथम पूर्व दिशा को प्रकाशित करने वाली दीप्तियों को फैलाते हुए , तैतीस कोटि देवताओं के साथ आगे बढ़ने वाले, सूर्य के समान वज्रधारी इन्द्रदेव ने मार्ग के अवरोधक वृत्रासुर का हनन करते हुए, पुर के सब द्वारों को खोलकर प्रकाश प्रकट किया है ॥३६ ॥

१९५८. नराश थेः सः प्रति शूरो मिमानस्तन्नपात्प्रति यज्ञस्य धाम । गोभिर्वपावान् मधुना समञ्जन हिरण्यैश्चन्द्री यजति प्रचेताः ॥३७ ॥

सभी जनों से प्रशंसा को प्राप्त, यज्ञ स्वान और अन्यान्य उत्तम पदार्थों के निर्माता, बलिष्ट, वीर, शरीररक्षक, गौओं के दुग्ध का पान करने वाले, मध्र स्वादयुक्त वृत द्वारा पुष्ट हुए, स्वर्णादि निर्मित भूषणों से कान्तिमान् और उत्तम बुद्धि वाले इन्द्रदेव का यजमान नित्य यजन करते हैं ॥३७ ॥

११५९. ईडितो देवैईरिवॉं२ अभिष्टिराजुद्धानो हविषा शर्धमानः । पुरन्दरो गोत्रभिद्वज्रबाहुरा यातु यज्ञमूप नो जुषाण: ॥३८॥ देखों द्वारा स्तृत्य, तेजस्वी किरणों से युक्त, सम्पूर्ण बज्ञों में पूज्य, ऋत्विजों द्वारा हवियों के निमित बुलाये गये,

अत्यन्त शक्तिशाली, शत्र-पूरों के भेदक, अस्रवंश के नाशक, बद्रधारी इन्द्रदेव हमारे इस यज्ञ का सेवन करने के

लिए यहाँ पधारे ॥३८ ॥ ११६०. जुषाणो बर्हिर्हरिवान् नऽ इन्द्रः प्राचीन छं सीदत् प्रदिशा पृथिव्याः । उरुप्रथाः प्रथमानथः स्योनमादित्यैरक्तं वसुभिः सजोषाः ॥३९॥

तेजस्वी, ऐश्वर्यवान, सबके प्रीति पात्र हे इन्द्रदेव 🏿 आप पृथ्वी की दिशा विशेष में सुशोधित आसन को देखते हुए , नारह आदित्यों और आठ वसुओं के साथ हमारे प्राचीन यञ्च स्थान में प्रधारें और विशाल सुखकारी उस कुश- आसन का उपयोग करें ॥३९ ॥

११६१. इन्द्रं दुरः कवष्यो घावमाना वृषाणं यन्तु जनयः सुपत्नीः । द्वारो देवीरभितो वि

श्रयन्तार्थः सुवीरा वीरं प्रथमाना महोभि: ॥४० ॥ जिस प्रकार मेथा-सम्पन्न पतिवता खाँ अपने पति के साथ शोभायुक्त होती हैं, उसी प्रकार उत्तम वीरों और

महान् शस्त्रास्त्रों से सुसज्जित सेनाओं से सुशोभित पराक्रमी इन्द्रदेव सजे हुए विशाल द्वारों से युक्त, सब ओर से सुव्यवस्थित यज्ञशाला को सुशोधित करें ॥४० ॥ ११६२. उषासानक्ता बृहती बृहन्तं पयस्वती सुदुघे शूरमिन्द्रम् । तन्तुं ततं पेशसा संवयन्ती

देवानां देवं यजतः सुरुक्मे ॥४१ ॥

दुग्धादि उत्तम रसों से युक्त, महान् विस्तार को प्राप्त करने वाली, अनुपम संगठनयुक्त उषा और रात्रि, महान् पराक्रमी देवों के अधिपति इन्द्रदेव को देदीप्यमान करती हैं ॥४१ ॥

११६३. दैव्या मिमाना मनुष: पुरुत्रा होताराविन्द्रं प्रथमा सुवाचा । मूर्धन् यज्ञस्य मधुना दधाना प्राचीनं ज्योतिईविषा वधातः ॥४२ ॥

यज्ञ-अनुष्ठानादि श्रेष्ठ कार्य करने वाले याजकगण श्रेष्ठ स्तोत्रों से सर्वप्रथम यज्ञ शिरोमणि इन्द्रदेव को स्थापित करते हैं और दिव्य होता (वायू और अग्नि) पूर्व दिशा में स्थित, आवाहन करने योग्य अग्नि को मध्र हवियाँ प्रदान करते हुए बढ़ाते हैं ॥४२ ॥

#### ११६४. तिस्रो देवीईविषा वर्धमानाऽ इन्द्रं जुषाणा जनयो न पत्नीः । अच्छिन्नं तन्तुं पयसा सरस्वतीडा देवी भारती विश्वतूर्तिः ॥४३ ॥

दिव्यगुणों से युक्त, सर्वत्र गमनशील, सरस्वती, भारती और इला (इडा) तीनों देवियाँ धारण-पोषण करने वाली साध्वी क्षियों के समान इन्द्रदेव को पृष्ट करती हैं । वे देवियाँ हमारे यज्ञ को दुग्ध और हवि से सम्पादित करें और हमें विघ्नों से बचाएँ ॥४३ ॥

११६५. त्वष्टा दधच्छुव्यमिन्द्राय वृष्णेपाकोचिष्टुर्यशसे पुरूणि । वृषा यजन्वृषणं भूरिरेता मूर्धन् यज्ञस्य समनक्तु देवान् ॥४४ ॥

तेजस्वी, वीर, शतुशक्ति के भेदक त्वष्टादेव, इन्द्रदेव के लिए बल को धारण करें तथा अत्यन्त प्रशंसनीय, यश के लिए पूजित, प्रवुर सम्पदाओं को धारण करें । वे ही अधीष्ट वर्षा करने वाले अत्यन्त पराक्रमी, बल-सम्पन्न इन्द्रदेव का सहयोग प्राप्त करते हुए यज्ञ के मूर्धन्य देवों को तृप्त करें ॥४४॥

११६६. वनस्पतिरवस्ष्ट्रो न पाशैस्त्मन्या समञ्जञ्छमिता न देवः । इन्द्रस्य हव्यैर्जठरं पृणानः स्वदाति यज्ञं मधुना घृतेन ॥४५॥

समस्त बन्धनों से मुक्त, आत्म-सामर्थ्य से प्रकाशित, वनस्मतियों के देवता घृतादि मधुररस से यज्ञ को सिद्ध करते हैं तथा इन्द्रदेव के उदर की जठराग्नि को हवियों से तृष्त करते हैं ॥४५ ॥

११६७. स्तोकानामिन्दुं प्रति शूरऽ इन्द्रो वृधायमाणो वृषभस्तुराषाट्। घृतप्रुषा मनसा मोदमानाः स्वाहा देवाऽ अमृता मादयन्ताम् ॥४६ ॥

पराक्रमी शतुओं के प्रति गर्जनशील, सुखवर्षक, हिंसक शतुओं का मर्टन करने वाले इन्द्रदेव, स्वाहारूप में प्राप्त चृत से तृप्त होते हैं और अमृतमय दिव्यगुण-सम्पन्न अल्प बिन्दुरूप में (भी) सोम को पाकर अत्यन्त आनन्दित होते हैं ॥४६ ॥

११६८.आ यात्विन्द्रोवसऽ उप नऽइह स्तुतः सद्यमादस्तु शूरः। वावृधानस्तविषीर्यस्य पूर्वीद्यौर्न क्षत्रमिभूति पुष्यात् ॥४७ ॥

बलशाली इन्द्रदेव हमारी रक्षा के निमित्त यहाँ समीप आएँ, वे स्तुति को प्राप्त होकर समस्त जनों के साथ बैठकर प्रसन्नता से पूर्ण हों । जिनके पूर्व सामर्थ्य द्वारा बढ़े महान् कार्य सम्पन्न हुए हैं—ऐसे इन्द्रदेव शत्रु के पराभव में समर्थ हमारे क्षात्रबल को चुलोक के सदृश विस्तृत और पृष्ट करें ॥४७॥

११६९. आ नऽ इन्द्रो दूरादा नऽ आसादिधिष्टिकृदवसे यासदुग्रः। ओजिष्ठेभि-र्नृपतिर्वज्रबाहुः सङ्गे समत्सु तुर्वणिः पृतन्यून् ॥४८॥

अभीष्टों को पूर्ण करने वाले, अत्यन्त तेजस्वी, बलों से युक्त, मनुष्यों के पालक, वज्रधारी, अनेक छोटे-बड़े युद्धों में शत्रुओं का मर्दन करने वाले इन्द्रदेव हमारी रक्षा के निमित्त दूर अथवा निकट जहाँ भी हो, वहाँ से यहाँ पधारें ॥४८ ॥

११७०. आ नऽ इन्द्रो हरिभिर्यात्वच्छार्वाचीनोवसे राघसे च। तिष्ठाति वन्नी मधवा विरष्णीमं यज्ञमनु नो वाजसातौ ॥४९॥

महान् ऐश्वर्यवान्, वज्रधारी इन्द्रदेव हमारी रक्षा के निमित्त और धन देने के निमित्त हमारे लिए अनुकूल होकर हरिनामक अश्वों से भली प्रकार यहाँ पधारें । हमारे इस यज्ञ में अपने उपयुक्त हविष्यात्र के भाग को ग्रहण करने के लिए यहाँ (यज्ञशाला में ) विराजमान हों ॥४९ ॥

#### ११७१. त्रातारमिन्द्रमवितारमिन्द्रथं हवे हवे सुहवथंशूरमिन्द्रम्। ह्रयामि शक्तं पुरुहृतमिन्द्रथं स्वस्ति नो मधवा धात्विन्द्रः॥५०॥

हम रक्षा करने वाले, इन्द्रदेव का आवाहन करते हैं । पालन करने वाले इन्द्रदेव का यज्ञ में वार-बार आवाहन करते हैं । पराक्रमी इन्द्रदेव का उत्तम रीति से आवाहन करते हैं । अत्यन्त समर्थ, अनेकों द्वारा स्तुति किये जाते हुए इन्द्रदेव का आवाहन करते हैं । वे ऐसर्यवान् इन्द्रदेव हमारा कल्याण करें ॥५०॥

#### १९७२. इन्द्रः सुत्रामा स्ववाँ२ अवोधिः सुमृडीको भवतु विश्ववेदाः । बाधतां द्वेषो अभयं कृणोतु सुवीर्यस्य पतयः स्याम ॥५१ ॥

उत्तम रक्षा करने वाले, बहुत से सहायक पुरुषो वाले, विश्व के सब ऐश्वरों से युक्त इन्द्रदेव अन्नादि पदार्थों से प्रजा का पोषण करें । वे इन्द्रदेव हमारे दुर्भाग्य को दूर करें । हमें भय-रहित करें । उनकी अनुकम्पा से हम उत्तम बल और पराक्रम से संयुक्त हो ॥५१॥

#### ११७३. तस्य वयध्ंः सुमतौ यज्ञियस्यापि भद्रे सौमनसे स्याम । स सुत्रामा स्ववाँ २ इन्द्रो अस्मे आराच्चिद् द्वेषः सनुतर्युयोतु ॥५२ ॥

हम इन्द्रदेव के निमित्त किये यज्ञ कार्यों में उनकी उत्तम बुद्धि के अनुगत रहें और उनके कल्याणकारी मन में भी रहें । वे उत्तम रक्षा करने वाले धनवान् इन्द्रदेव इमसे दूर अवस्थित होते हुए भी भविष्य में आने वाले हमारे दुर्भाग्य को सदा दूर करें ॥५२॥

### १९७४. आ मन्द्रैरिन्द्र हरिभिर्याहि मयूररोमभिः । मा त्वा के चित्रि यमन् विं न पाशिनोति बन्वेव ताँ२ इहि ॥५३ ॥

है इन्द्रदेव ! मोर पंखों के समान आकर्षक रोभ वाले और गंधीर जन्द वाले अपने अधीं द्वारा यहाँ यज्ञशाला मैं पधारें । पाश फेंककर पद्मी को फेंसाने वाले शिकारों के तुल्य दुष्ट शत्रु आपको फेंसा न पाएँ । आप उन दुष्ट शत्रुओं को बड़े धनुर्धारी के समान दूर करके यहाँ पहुँचे ॥५३ ॥

#### १९७५. एवेदिन्द्रं वृषणं वज्रवाहुं वसिष्ठासो अध्यर्चन्यकैः । स न स्तुतो वीरवद्धातु गोमद्यूयं पात स्वस्तिधिः सदा नः ॥५४ ॥

(अभीष्ट) वर्षक और वज्र के समान भुजा वाले इन्द्रदेव की महर्षि विश्वन्त के वंशन, मन्त्रों द्वारा पूजा करते हैं। वे यशस्वी कर्मों से स्तुति को प्राप्त हुए इन्द्रदेव, हमारे वीरों और माँ आदि पशुओं को अपने संरक्षण में धारण करें। हे देवो ! आप सब भी हमारे लिए सदैव कल्याण करने वाले और रक्षा करने वाले हों ॥५४॥

#### ११७६. समिद्धो अग्निरश्चिना तप्तो घर्मो विराट् सुतः । दुहे धेनुः सरस्वती सोम छं शुक्रमिहेन्द्रियम् ॥५५ ॥

(होता का कथन) हे अश्विनीकुमारो ! अग्निटेव अपने तेज से अत्वधिक देदीप्यमान होकर, यज्ञ में प्रदीप्त हैं, इस अग्नि की तृष्ति के लिए विराद (अन्तरिक्ष) से सोम को निचोड़ा गया है । गौ के दोहन के सदृश देवी सरस्वती अनेकों सार पदार्थों से शुध्र, कान्तिमान् और बलशाली सोम का दोहन करने वाली हैं ॥५५ ॥

# ११७७. तनूपा भिषजा सुतेश्विनोभा सरस्वती। मध्वा रजार्छ सीन्द्रियमिन्द्राय पश्चिभिर्वहान्।।५६।।

अपने दिव्य ओषधीय गुणों से हमारे शरीर की रक्षा करने वाले वैद्य दोनों अश्विनीकुमार और देवी सरस्वती अत्यन्त मधुर ओषधिरस को अनेक लोकों के अनेक मार्गों से इन्द्रदेव की पुष्टि के लिए ले जाते हैं ॥५६ ॥

#### ११७८. इन्द्रायेन्दुर्छ सरस्वती नराश र्छ सेन नग्नहुम्। अधातामश्चिना मधु भेषजं भिषजा सुते॥५७॥

यज्ञ के साथ ही साथ देवी सरस्वती ने इन्द्रदेव के लिए सोम और महीषधियों के तत्त्व को स्थापित किया तथा वैद्य अश्विनीकुमारों ने निकाले गये उस मधुर ओषधिरूपी सोम को धारण किया ॥५७ ॥

११७९. आजुङ्काना सरस्वतीन्द्रायेन्द्रियाणि वीर्यम् । इडाभिरश्चिनाविष छं समूर्जछं सछं रयिं दधुः ॥५८ ॥

इन्द्रदेव का आवाहन करने वाली देवी सरस्वती और दोनों अश्विनीकुमारों ने इन्द्रदेव के लिए इन्द्रियों में बल और वीर्य को स्वापित किया। गवादि पशुओं के साथ सम्पूर्ण अन्न, दुग्ध, दिध और उत्तम धन को 'री धारण किया॥५८॥

११८०.अश्विना नमुचेः सुतर्थः सोमर्थः शुक्रं परिस्नुता । सरस्वती तमा भरद्बर्हिषेन्द्राय पातवे॥

दोनों अश्विनीकुमारों ने महौषधियों के रस के साथ अभिषुत हुए दीप्तिमान सोम को मिलाया । देवी सरस्ति ने नमुचि राक्षस से सोम का हरण करके उसे इन्द्रदेव के पीने के लिए कुशाओं पर स्वापित किया ॥५९ ॥

११८१. कवष्यो न व्यचस्वतीरश्चिभ्यां न दुरो दिश:। इन्द्रो न रोदसी उमे दुहे कामान्त्सरस्वती ॥६०॥

दोनों अश्विनीकुमारों सहित देवी सरस्वती ने और इन्द्रदेव ने छिद्र वाले अत्यन्त विराद् यज्ञ द्वारा द्यावा-पृथिबी दोनों का तथा सम्पूर्ण दिशाओं से अपनी कामनाओं का दोहन किया ॥६० ॥

११८२.उषासानक्तमश्चिना दिवेन्द्रध्य सायमिन्द्रियैः। सञ्जानाने सुपेशसा समञ्जाते सरस्यत्या ॥६१ ॥

देवी सरस्वती के साथ दोनों अश्विनीकुमार समान गुण-धर्म वाले होकर उधा, रात्रि, दिन और साथंकाल में इन्द्रदेव को सम्पूर्ण बल के साथ भली प्रकार से संयुक्त करते हैं ॥६१ ॥

११८३. पातं नो अश्विना दिवा पाहि नक्त छे सरस्वति । दैव्या होतारा भिषजा पातमिन्द्रछे सचा सुते ॥६२ ॥

हे अश्वनीकुमारो ! आप दिन में हमारी रक्षा करें । हे सरस्वती देवि ! आप रात्रि में हमारी रक्षा करें । विराद् प्रकृति यज्ञ के दिव्य होता हे अश्वनीकुमारो ! आप ओपधिरूप दिव्य सोम के द्वारा इन्द्रदेव की रक्षा करें ॥६२ ॥ १९८४.तिस्रक्षेथा सरस्वत्यश्विना भारतीडा । तीव्रं परिस्नुता सोममिन्द्राय सुषुवुर्मदम् ॥६३ ॥

तीन प्रकार से स्थित अन्तरिक्षलोक में सरस्वती, चुलोक में भारती और पृथ्वी में इला, इन तीनों देवियों ने अश्विनीकुमारों द्वारा महौवधियों के दिव्य आरोग्यवर्धक गुणों से युक्त सोम को इन्द्रदेव के लिए अभिषुत किया ॥६३॥

११८५. अश्विना भेषजं मधु भेषजं नः सरस्वती। इन्द्रे त्वष्टा यशः श्रियशं रूप छै रूपमधः सते ॥६४॥

सोम के अभिषुत होने पर दोनों अश्विनीकुमारों ने ओर्षाध् सरस्वती ने मधुरूप ओषधि, त्वष्टा देव ने कीर्तिरूप और धन-सम्पदा के अनेक रूपों को इन्द्रदेव की पुष्टि के लिए धारण किया ॥६४ ॥

#### ११८६. ऋतुथेन्द्रो वनस्पतिः शशमानः परिस्रुता। कीलालमश्चिभ्यां मधु दुहे धेनुः सरस्वती॥६५॥

वनों के अधिपति इन्द्रदेव ऋतुओं के अनुसार समय-समय पर अभिषुत हुए महीषधियों के मधुररसों और अन्नरसों को प्राप्त कर वृद्धि को प्राप्त हुए हैं । अश्विनीकुमारों और देवी सरस्वती ने गौ के दोहन के समान इन मधुर रसों का दोहन किया ॥६५॥

#### १९८७. गोधिर्न सोममश्चिना मासरेण परिस्नुता । समधातर्थः सरस्वत्या स्वाहेन्द्रे सुतं मधु ।

हे अश्विनीकुमारो ! आप दोनों देवी सरस्वती के साथ, गी के दुग्ध-घृत आदि के साथ महौषधियों के मधुर रस से निष्पन्न सोम को मिलाकर इन्द्रदेव के लिए अर्पित करें । यह आहति भली प्रकार वे ग्रहण करें ॥६६ ॥

# ११८८.अश्विना हविरिन्द्रियं नमुचेर्थिया सरस्वती । आ शुक्रमासुराद्वसु मधमिन्द्राय जिधरे॥

अश्विनीकुमारों और देवी सरस्वती ने विचारपूर्वक नमुचि नामक दैत्य से श्रेष्ठ-संस्कारित हवि एवं श्रेष्ठ धन को प्राप्त कर इन्द्रदेव के लिए अर्पित किया ॥६७ ॥

## ११८९. यमश्चिना सरस्वती हविषेन्द्रमवर्धयन् । स बिभेद बलं मघं नमुचावासुरे सचा ॥

दोनों अश्विनीकुमारों और देवी सरस्वती ने मिलकर इन्द्रदेव के लिए हवि समर्पित कर, उन्हें पुष्ट किया और इन्द्रदेव ने नमुचि नामक असुर के महान् बल को विदीर्ण किया ॥६८ ॥

# ११९०.तमिन्द्रं पशवः सचाश्विनोमा सरस्वती । दद्यानाऽअध्यनूषत हविषा यज्ञ ऽ इन्द्रियैः॥

अश्विनीकुमारों और देवी सरस्वती ने साथ मिलकर यह में उन इन्द्रदेव को पशुओं के दुग्ध-धृतयुक्त हविष्यात्र समर्पित कर, उनके बल-सामर्थ्य को बढ़ाया और उनको सब प्रकार से प्रशंसा की ॥६९ ॥

# १९९१.यऽ इन्द्र इन्द्रियं दधुः सविता वरुणो भगः । स सुत्रामा हविष्पतिर्यजमानाय सक्षतः।।

जो सर्विता, यरुण और भगदेव हैं, उन्होंने इन्द्रदेव में बलों को धारण कराया । वह उत्तम प्रकार से रक्षा करने वाले हविष्यति इन्द्रदेव याजकों की इच्छाओं को पूरा करके सबको सुखी करें ॥७० ॥

# १९९२. सविता वरुणो दथद्यजमानाय दाशुषे । आदत्त नमुचेर्वसु सुत्रामा बलमिन्द्रियम् ॥

उत्तम रक्षक इन्द्रदेव ने नमुचि नामक राक्षस से उसका धन और इन्द्रियों की सामर्ध्य को ले लिया । सविता और वरुणदेव ने याजकों की प्रसन्नता के निमित्त धन व बल को धारण किया ॥७१ ॥

#### ११९३.वरुणः क्षत्रमिन्द्रियं भगेन सर्विता श्रियम्। सुत्रामा यशसा बलं दधाना यज्ञमाशत ॥७२ ॥

याजकों को क्षात्रबल व इन्द्रिय-सामर्थ्य प्रदान करने वाले वरुणदेव, ऐश्वर्यप्रदाता सवितादेव एवं यश तथा पराक्रम की वृद्धि करने वाले इन्द्रदेव हमारे इस (सौतामणी) यह में पश्चारे ॥७२ ॥

# ११९४. अश्वना गोभिरिन्द्रियमश्चेभिवींयै बलम् । हविषेन्द्रर्थः सरस्वती यजमानमवर्धयन् ॥

अश्विनीकुमार एवं देवी सरस्वती ने गौओं, अश्वों और हवियों से इन्द्र तथा यजमान के बल, पराक्रम और ऐश्वर्य की वृद्धि की ॥७३॥

# १९९५,जा नासत्या सुपेशसा हिरण्यवर्तनी नरा । सरस्वती हविष्मतीन्द्र कर्मसु नोवत ॥

स्वर्णिम पथ पर विहार करने वाले, अनुपम, श्रेण्डतम, मनुष्याकृति वाले दोनों अश्विनीकुमार, देवीसरस्वती और इन्द्रदेव हमारे यज्ञ कर्मों में पधारकर सब प्रकार से हमारी रक्षा करें ॥७४॥

# ११९६. ता भिषजा सुकर्मणा सा सुदुधा सरस्वती । स वृत्रहा शतक्रतुरिन्द्राय दधुरिन्द्रियम्।

श्रेष्ठ कर्म के प्रणेता दोनों वैद्य अश्विनीकुमार उत्तम कामनाओं का दोहन करने वाली देवी सरस्वती और उस वृत्र-हन्ता शतकर्मा इन्द्रदेव ने याजकों के लिए इन्द्रिय-सामर्थ्य को धारण कर उन्हें पुष्ट किया ॥७५ ॥

#### ११९७. युवर्छ सुराममश्चिना नमुचावासुरे सचा । विपिपानाः सरस्वतीन्द्रं कर्मस्वावत ॥

हे अश्विनीकुमारो ! हे सरस्वती देवि ! आप सब एक साथ मिलकर नमुचि नामक असुर से महौषधियों के रस को लेकर, इन्द्रदेव को विविध प्रकार से पान कराते हुए सब प्रकार से रक्षा करें ॥७६ ॥

#### ११९८. पुत्रमिव पितरावश्विनोभेन्द्रावशुः कार्व्यैर्द्धः सनाभिः । यत्सुरामं व्यपिबः शचीभिः सरस्वती त्वा मघवत्रभिष्णक् ॥७७ ॥

है इन्द्रदेव ! मंत्रद्रष्टा ऋषियों की स्तुतियों को सुन, असुरों से संग्राम कर, जब आप विपत्तिग्रस्त होते हैं, तो दोनों अश्विनीकुमार आपकी उसी प्रकार रक्षा करते हैं , जिस प्रकार माता-पिता अपने पुत्र की । हे ऐश्वर्यवान् इन्द्रदेव ! जब आप अपनी सामर्थ्य से महौषधियों के रस का पान करते हैं, तो देवी सरस्वती स्तुतिरूप में आपकी सेवा करती हैं ॥७७ ॥

#### ११९९. यस्मित्रश्वासऽ ऋषभासऽ उक्षणो वशा मेवाऽ अवसृष्टासऽ आहुताः । कीलालपे सोमपृष्ठाय वेथसे हृदा मतिं जनय चारुमग्नये ॥७८॥

हे याजको । अन्नरस का पान करने वाले, सोम की आहुति ग्रहण करने वाले, श्रेष्ठ मति वाले अग्निदेव के लिए, मन और बुद्धि को शुद्ध करो । इससे अब, सेंचन में समर्थ वृषभ, गौ और मेष सुसन्जित होकर भेंटरूप में प्राप्त होते हैं ॥७८ ॥

## १२००. अहाव्यग्ने हविरास्ये ते स्नुचीव घृतं चम्वीव सोम: । वाजसनिश्ंः रियमस्मे सुवीरं प्रशस्तं घेहि यशसं बृहन्तम् ॥७९ ॥

हे अग्ने ! हम आपके मुख (यज्ञाग्नि) में हाँव आदि अर्पित करते हैं, जैसे खुवा में घृत और पात्र में सोम रहता है, वैसे हो आप हमें अत्र, वोर पुत्रादि, प्रशंसनीय श्रेष्ट धन और सब लोकों में यश देने वाला अपार वैभव प्रदान कर सुखी करें ॥७९ ॥

# १२०१. अश्विना तेजसा चक्षुः प्राणेन सरस्वती वीर्यम्। वाचेन्द्रो बलेनेन्द्राय दशुरिन्द्रियम् ॥८० ॥

याजकों का कल्याण करने के लिए दोनों अश्विनोकुमारों ने स्वतेज से नेत्रज्योति, देवी सरस्वती ने प्राण के साथ पराक्रम और इन्द्रदेव ने वाणी की सामर्थ्य के साथ इन्द्रिय-बल प्रदान किया ॥८० ॥

## १२०२. गोमद् षु णासत्याश्वावद्यातमश्चिना । वर्त्ती रुद्रा नृपाय्यम् ॥८१ ॥

सदा सत्य कर्म में रत रहने वाले, अपने रौड़रूप से दुष्ट-दुराचारियों को पीड़ित करने वाले हे अश्विनीकुमारो ! आप गौओं से युक्त, अश्वों से युक्त, ब्रेष्ठ मार्ग से सोमरस पान करने वाले हमारे इस सोमयाग में अवश्य पधारें ॥८१ ॥

# १२०३. न यत्परो नान्तरऽ आदधर्षद्वृषण्वसू । दुःश छं सो मर्त्यों रिपुः ॥८२ ॥

ओषधीय रसों की वर्षा करने वाले हे अश्विनीदेवो ! जो व्यक्ति हमारी निंदा करने वाले, शत्रु की भाँति दुष्टता का व्यवहार करने वाले हों, वे हमें पीड़ित न कर सकें (आप उन्हें नष्ट करें ) ॥८२॥

# १२०४. ता नऽ आ बोढमश्चिना रियं पिशङ्गसन्दशम् । धिष्णया वरिवोविदम् ॥८३ ॥

हे अश्विनीकुमारो ! आप हम सबको धारण करने वाले हैं । आप दोनों हमारे निमित्त पीतवर्ण, स्वर्णमय, वृद्धिकारक ऐश्वर्य-सम्पदा प्राप्त कराएँ ॥८३ ॥

# १२०५.पावका नः सरस्वती वाजेभिर्वाजिनीवती । यज्ञं वष्टु धियावसुः ॥८४ ॥

सबको पवित्रता प्रदान करने वाली, अन्न के द्वारा यज्ञादि श्रेष्ठ कर्मों को सम्पादित करने वाली देवी सरस्वती हमारे यज्ञ को धारण करें तथा हमें अभीष्ट वैभव प्रदान करें ॥८४ ॥

# १२०६. चोदयित्री सूनृतानां चेतन्ती सुमतीनाम् । यज्ञं दधे सरस्वती ॥८५॥

उत्तम और सत्य वाणियों द्वारा सन्मार्ग को घेरणा देने वाली, कुमति को दूर कर सुमति जगाने वाली सरस्वती देवी हमारे यज्ञ को धारण करती हैं ॥८५ ॥

# १२०७. महो अर्ण: सरस्वती प्र चेतयति केतुना । धियो विश्वा वि राजति ॥८६ ॥

अनन्त अन्तरिक्ष से दिव्यरसों की वर्षा द्वारा सत्कर्म की प्रेरणा देने वाली देवी सरस्वती सभी की बुद्धियों को प्रकाशित करती हैं ॥८६ ॥

#### १२०८.इन्द्रा याहि चित्रभानो सुताऽ इमे त्वायवः । अण्वीभिस्तना पूतासः ॥८७ ॥

हे विलक्षण कान्तिमान् इन्द्रदेव ! आप हमारे इस यज्ञ-स्थान में पधारे । आपको कामना करते हुए, हमने अपनी अँगुलियों से निचोड़कर पवित्र सोमरस आपके लिए तैयार किया है ॥८७ ॥

# १२०९. इन्द्रा याहि थियेषितो विप्रजूतः सुतावतः । उप ब्रह्माणि वाघतः ।।८८ ॥

हे इन्द्रदेव ! अपनो अन्तःप्रेरणा से प्रेरित होकर हमारे इस यज्ञ-स्थल में आएँ । आपको स्तुति करने वाले ऋत्विग्गण, सोम का शोधन-संस्कार करने वाले हैं, सो आप समीप आकर इन हवियों को ग्रहण करें ॥८८ ॥

# १२१०. इन्द्रा याहि तूतुजान उप ब्रह्माणि हरिव: । सुते दिधच्व नश्चन: ।।८९ ।।

हरिसंज्ञक घोड़ों से यात्रा करने वाले हे इन्द्रदेव ! आप इस यज्ञ में प्रतीक्षारत ऋत्वरगणों के समीप शीघ्र ही आगमन करें । सोम के निष्पादित होने पर हमारे द्वारा समर्पित हवियों को ग्रहण कर तृप्त हों ॥८९ ॥

## १२११. अश्विना पिबतां मधु सरस्वत्या सजोषसा। इन्द्रः सुत्रामा वृत्रहा जुषन्तार्थः सोम्यं मधु ॥९० ॥

देवी सरस्वती के साथ समान मन वाले होकर दोनों अश्विनीकुमार मधुर सोमरस का पान करें और उत्तम रक्षा करने वाले, वृत्रासुर का हनन करने वाले इन्द्रदेव भी इस मधुर सोमरस का सेवन करें ॥९०॥

# —ऋषि, देवता, छन्द-विवरण—

ऋषि — अश्विनीकुमार् सरस्वतो, इन्द्र १,३-२० । शुनः शेष २ । प्रस्कव्य २१-२३ । आश्वतराश्वि २४-२८ । विश्वामित्र २९, ५३ । नुमेश-पुरुषमेश ३०, ३१ । नारायण कोण्डिन्य ३२, ३४, ३५ । काश्वीवत सुकीर्ति ३३ । ऑगिरस ३६-४६ । वामदेव ४७-४९ । गर्ग ५०-५२ । वसिन्द ५४ । विदर्शि ५५-८० । गृत्समद ८१-८३ । मधुच्छन्दा ८४-९० ।

देवता— आसन्दी, कृष्णाजिन १ । वरुष, रुक्म २ । सविता लिगोक्त ३ । प्रजापति ४ । इन्द्र शरीर-अवयव ५-९ । विश्वेदेवा १०, १२ । देवगण ११ । लिगोक्त १३, १७ । अग्नि १४, २२, २४-२६, ७८, ७९ । बायु १५ । सूर्य १६, २१, २७ । आए: (जल) १८-२० । समित्, अग्नि वैद्यानर २३ । सूर्य-इन्द्र २८ । इन्द्र २९-३१, ४७-५४, ८७-८९ । आत्मा ३२ । सोम, प्रजापति ३३ । लिगोक्त मह ३४, ३५ । इध्म ३६ । तनूनपात्, नराशंस ३७ । इड ३८ । बर्षि ३९ । द्वार ४० । उपासानका ४१ । दिच्य होतागण ४२ । तीन देवियाँ ४३ । त्वष्टा ४४ । वनस्पति ४५ । स्वाहाकृति ४६ । अश्विनीकृगार-सरस्वती-इन्द्र ५५-६९,७३-७७,८०,९० । इन्द्र, सविता, वरुष ७०-७२ । अश्विनीकृमार ८१-८३ । सरस्वती ८४-८६ ।

छन्द— द्विपदा विराद् गायत्रो १ । भुरिक् उष्णिक् २, २८ । निवृत् अतिषृति ३ । निवृत् आर्षी गायत्री ४ । अनुष्टुष् ५, ६, १३, १५, ३४, ५५, ५७, ५६, ६८, ७०-७२, ७५ । निवृत् गायत्री ७, ८३, ८५, ८७ । निवृत् अनुष्टुष् ८, १४-१६, २४, २६, ५८, ६६, ६९, ७३, ७४, ९० । निवृत् जगती ९ । स्वराद् शक्यरी १० । पैकि ११, २२, ३२, ४९ । निवृत् प्रकृति १२ । भुरिक् त्रिष्टुष् १७, ४० । भुरिक् अत्यष्टि १८ । निवृत् अतिजगती १९ । भुरिक् अनुष्टुष् २०, ६७ । विराद् अनुष्टुष् २१, २७, ५६, ७६, ८० । स्वराद् अतिशक्यरी २३ । गायत्री २९, ३१,८४,८६,८८,८९ । वृहती ३० । विराद् त्रिष्टुष् ३३,५० । निवृत् उपरिष्टात् वृहती ३५ । त्रिष्टुष् ३६-३८, ४१-४३,४५,४६ । निवृत् त्रिष्टुष् ३९,४४,४८ । भुरिक् पंक्ति ४७,५१,५२,५४,७७,७९ । निवृत् वृहती ५३ । जगती ७८ । आची उष्णिक् ८१ । विराद् गायत्री ८२ ।

# ॥ इति विंशोऽध्याय:॥



# ॥ अथ एकविंशोऽध्यायः॥

#### १२१२. इमं मे वरुण श्रुधी हवमद्या च मृडय । त्वामवस्युरा चके ।।१ ।।

हे वरुणदेव ! आप हमारी स्तुति को सुनकर प्रसन्न हों, हमको सब प्रकार के सुख प्रदान करें । हम अपनी रक्षा के निमित्त आपका आवाहन करते हैं ॥१ ॥

### १२१३. तत्त्वा यामि ब्रह्मणा वन्दमानस्तदा शास्ते यजमानो हविर्घिः । अहेडमानो वरुणेह बोध्युरुश छं स मा न ऽ आयुः प्र मोषीः ॥२॥

हे वरुणदेव ! वेद मंत्रों से आपकी स्तुति करते हुए तथा आहुतियाँ समर्पित करते हुए यजमान पर आप प्रसन्न हों । हे बहुतों से प्रशंसित एवं पूजित वरुणदेव ! आप प्रसन्नचित हों, हम सबकी आयु क्षीण न हो । (अर्थात् हम सबको दीर्घायुष्य प्रदान करें) ॥२ ॥

#### १२१४. त्वं नो अग्ने वरुणस्य विद्वान् देवस्य हेडो अव यासिसीच्ठाः । यजिष्ठो विद्वानमः शोशुचानो विश्वा द्वेषा छं सि प्र मुमुग्ध्यस्मत् ॥३॥

हे अग्निदेव ! आप सर्वञ्ज कान्तिमान् , पूजनीय और भली प्रकार आहुतियों को देवों तक पहुँचाने वाले हैं । आप हमारे लिए वरुणदेवता को प्रसन्न करें और हमारे सब प्रकार के अनिष्टों को नष्ट करें ॥३ ॥

# १२१५. स त्वं नो अग्नेवमो भवोती नेदिष्ठो अस्या ऽ उषसो व्युष्टौ । अव यक्ष्व नो वरुणछं रराणो वीहि मृडीकछं सुहवो नऽ एथि ॥४॥

हे अग्निदेव ! इस उपाकाल में, अपनी रक्षण-शक्ति सहित हमारे अत्यधिक निकट आकर हमारी रक्षा करें । हमारी आहुतियों को वरुण देवता तक पहुँचाकर उन्हें तृप्त करें । सर्वदा आवाहन करने योग्य आप स्वयं हमारी सुखदायी हवि को ग्रहण करें ॥४ ॥

#### १२१६. महीमू षु मातरछं सुवतानामृतस्य पत्नीमवसे हुवेम । तुविक्षत्रामजरन्तीमुरूची छंः सुशर्माणमदिति छंः सुप्रणीतिम् ॥५ ॥

महान् महिमावाली, श्रेष्ठकमों को माता, सत्य का पालन करने वाली, विभिन्न प्रकार के आक्रमणों से रक्षा करने वाली, विरयुवा, सतत सन्मार्ग-गामिनी और नीतिमती ऑदित का, हम अपनी रक्षा हेतु आवाहन करते हैं ॥ १२१७. सुत्रामाणां पृथिवीं द्यामनेहस छं सुशर्माणमदिति छं सुप्रणीतिम्। दैवीं नाव छं स्वरित्रामनागसमस्त्रवन्तीमा रुडेमा स्वस्तये ॥६॥

भली प्रकार से रक्षा करने वाली, पर्याप्त विस्तार वाली, अत्यधिक विशाल, सुखदायक, श्रेष्ठ आश्रय देने वाली, निर्दोष, उत्तम पतवार वाली, बिना छिद्र वाली, मृत्यु-भय से बचाने वाली, दिव्य और अखण्डित (यज्ञरूपी) नौका को प्राप्त कर हम उस पर चढ़ें, जिससे हमारा कल्याण हो ॥६ ॥

#### १२१८. सुनावमा रुहेयमस्रवन्तीमनागसम्। शतारित्रा छं स्वस्तये ॥७॥

छिद्ररहित, निर्दोष, अनेकों पतवार (ऋक्, यजु, सामरूप) वाली, जिसकी बनावट में (अभीष्ट प्रदायक गुण में) कोई दोष न हो, ऐसी सुन्दर (यज्ञरूपी) नाव को (संसार सागर से पार करने के उद्देश्य से) प्राप्त कर, हम अपने कल्याण हेतु उस पर चढ़ें। (यज्ञीय सिद्धातों पर आरूढ़ हों) ॥७॥

#### १२१९. आ नो मित्रावरुणा घृतैर्गव्यूतिमुक्षतम् । मध्वा रजा छं सि सुक्रत् ॥८ ॥

हे श्रेष्ठकर्मा मित्रावरुण ! आप यज्ञ कार्य हेतु हमें पर्याप्त घृत प्रदान करें एवं खेतों को अमृतरूपी मधु(मधुर जल) से सिवित करें । (जिससे हमें यज्ञ हेतु श्रेष्ठ ओवधियाँ, अन्न, समिधादि प्राप्त हों ) ॥८ ॥

१२२०. प्र बाहवा सिस्तं जीवसे नऽ आ नो गव्यूतिमुक्षतं घृतेन। आ मा जने श्रवयतं युवाना श्रुतं मे मित्रावरुणा हवेमा ॥९॥

हे चिरयुवा मित्रावरुण देवताओ ! आप हमारी प्रार्थना से प्रसन्न होकर भुजाएँ फैलाकर (आशीर्याद देकर) हमें दीर्घ जीवन प्रदान करें । हम जहाँ भी जाएँ, वहीं हमें पर्याप्त गो- घृत से सिचित करें और हमें इस लोक में ख्याति भी प्रदान करें ॥९ ॥

१२२१. शत्रो भवन्तु वाजिनो हवेषु देवताता मितद्रवः स्वर्काः । जम्भयन्तोऽहि वृक छं रक्षा छंसि सनेम्यस्मद्युयवत्रमीयाः ॥१० ॥

श्रेष्ठ अत्र एवं वज से युक्त, प्रामाणिक, उत्तम विज्ञान से युक्त, हे (मित्रावरूण) देवो ! आप सर्प, भेड़िये और राक्षसी जीवों का विनाश करते हुए , हमारे रोगों (विकारों ) को नष्ट कर, हमें सनातन सुख (शान्ति) प्रदान करें ॥१० ॥

१२२२. वाजे वाजेवत वाजिनो नो बनेषु विद्राऽ अमृताऽ ऋतज्ञाः । अस्य मध्यः पिषत मादयध्यं तृप्ता यात पथिभिर्देवयानैः ॥११ ॥

अविनाशी, सत्य के ज्ञाता, बुद्धि-बल से सम्पन्न है (मित्रावरुण) देव ! आप प्रत्येक युद्ध एवं धन प्राप्त करने के कार्यों में हमारी रक्षा करें । इस मधु रस का पान करके प्रसन्न तथा तृप्त होकर देवमार्ग से गमन करें ॥११ ॥

१२२३.समिद्धो अग्निः समिषा सुसमिद्धो वरेण्यः । गायत्री छन्दऽइन्द्रियं त्र्यवि**गौर्वयो दषुः**।

इस मंत्र से लेकर न्यारह मंत्रों तक विभिन्न देवताओं, छन्टों एवं अनेक नुम्में वासी किसी भी से कल एवं आयुक्त की प्राप्ति के लिये प्रार्वना की गई है। यह 'दिव्य भी' अन्तरिक्ष में संवक्षण पोक्ल प्रदान करने वाली सुक्त प्रकृति सिद्ध होती है—

समिधाओं द्वारा उत्तम रीति से प्रज्वालित, दिव्य प्रकाशयुक्त और वरण करने योग्य अग्नि, गाय**डी छन्द** और तीनों लोकों, तीनों वयों (बाल, युवा और वृद्ध) की प्रेरक वह गी (पोषक प्रकृति) हमारे शरीरों को **बल तवा** आयुष्य प्रदान करे ॥१२॥

१२२४.तनूनपाच्छुचिवतस्तनूपाश्च सरस्वती । उष्णिहा छन्दऽइन्त्रियं दित्यवाङ्गौर्वयो दशुः ॥

पवित्र आचरण वाले, शरीरों को पतन से बचाने वाले, अग्निदेव, रक्षा करने वाली वाणी (सरस्वती), उष्णिक् छन्द और दिव्य हवि को धारण करने वाली गाँ (प्रकृति) प्रसन्न होकर हमारे शरीरों को बल और आयुष्य प्रदान करे ॥१३॥

१२२५.इडाभिरग्निरीड्यः सोमो देवो अमर्त्यः । अनुष्टुष्डन्दऽइन्द्रियं पञ्चाविगौर्वयो दशुः ॥

स्तुतियों द्वारा प्रशंसा करने योग्य अग्निटेव, अमरता के दिव्य गुणों से युक्त सोम, अनुष्टुप् छन्द तथा पाँचों (पञ्च पूतों ) में संव्याप्त गाँ (पोषकक्षमता) पूजित (प्रसन्न) होकर हमारे शरीरों को बस और आयुष्य प्रदान करे ॥१४ १२२६.सुबर्हिरग्नि: पूषण्यानस्तीर्णबर्हिरमर्त्यः । बृहती छन्दऽइन्द्रियं त्रिकस्सो गाँवीयो दशु: ।

आकाश में संव्याप्त, पुष्टिकारक, आकाश को शुद्ध करने वाले और अमर अग्निदेव, बृहती छन्दे तथा तीन बछड़ों (जलचर, भूचर, नभवर) वाली गौ (प्रकृति) पूजित (प्रसन्न) होकर हमें बल और आवुष्ण प्रदान करे ॥१५॥

#### १२२७. दुरो देवीर्दिशो महीर्बह्या देवो बृहस्पतिः। पङ्क्तिश्छन्दऽइहेन्द्रियं तुर्यवाङ्गीर्वयो दधुः॥१६॥

देदीप्यमान बड़े द्वार, दिशाएँ, बृहस्पति, ब्रह्मा देवता, पंक्ति छन्द तथा चार (स्वेदज, अण्डज, उद्धिज एवं जरायुज) प्राणियों को पोषण देने वाली गी (प्रकृति) पृजित (प्रसन्न) होकर यजमान को वल, ऐश्वर्य एवं आयुष्य प्रदान करे ॥१६ ॥

# १२२८.उषे यह्वी सुपेशसा विश्वे देवाऽअमर्त्याः । त्रिष्टुच्छन्दऽइहेन्त्रयं पच्ठवाङ्गौर्वयो दधुः ।

महान्, श्रेष्ठस्वरूप वाली, उषा, प्रभात और सायं वेला, अमर सर्वदेव, त्रिष्टुप् छन्द तथा (प्राणिमात्र के पोषण का) भार वहन करने में समर्थ गौ (प्रकृति) यहाँ हम लोगों को बल और आयुष्य प्रदान करे ॥१७ ॥

#### १२२९.दैव्या होतारा भिषजेन्द्रेण सयुजा युजा । जगती छन्दऽइन्द्रियमनड्वान्गौर्वयो दधुः ।

दिव्य आहुतियों की ग्रहण करने वाले, इन्द्रदेव के संसर्ग में रहने वाले, रोग निवारण की क्षमता से युक्त, अग्निदेव और वायुदेव, जगती छन्द तथा शकट खोंचने वाली (योषण वक को गति देने वाली) गी, हम सबको बल और दीर्घायुष्य प्रदान करे ॥१८ ॥

#### १२३०. तिस्रऽ इडा सरस्वती भारती मरुतो विशः । विराट् छन्दऽइहेन्द्रियं घेनुगीर्न वयो दयुः ॥१९॥

भूमि, सरस्वती और धारण करने वाली वृद्धि— ये तीन देवियाँ, मरुद्गण, विराट् छन्द और दूध (पोषण) देने वाली गौ (प्रकृति) हम सबको बल और दौर्षायु प्रदान करे ॥१९ ॥

#### १२३१. त्वष्टा तुरीपो अद्भुतऽ इन्द्राग्नी पुष्टिवर्धना। द्विपदा छन्दऽ इन्द्रियमुक्षा गौर्न वयो दशुः ॥२०॥

तीवगामी, दिव्यगुण-कर्म-स्वभाव वाले त्वष्टादेवता, पुष्टिराता इन्द्रदेव और अग्निदेव, द्विपदा छन्द और (जीव मात्र के) सेचन में समर्थ गौ (प्रकृति) हम सबको बल एवं दीर्घ-जीवन प्रदान करे ॥२० ॥

#### १२३२. शमिता नो वनस्पतिः सविता प्रसुवन् धगम्। ककुछन्दऽ इहेन्द्रियं वशा वेहद्वयो दघुः ॥२१ ॥

हमको शान्ति देने वाली वनस्पति और ऐश्वयीप्रकः सवितादेवता, ककुष् छन्द और स्वानुशासन (संतुलन) में रहने वाली गौ (किरण) यहाँ हम सबको बल तथा आयु प्रदान करे ॥२१ ॥

#### १२३३. स्वाहा यज्ञं वरुणः सुक्षत्रो भेषजं करत्। अतिच्छन्दा ऽ इन्द्रियं बृहदृषभो गौर्बयो दधुः ॥२२ ॥

उत्तम प्रकार दु:खों से रक्षा करने वाले वरुणदेवता, श्रेष्ठ पदार्थों तथा ओषधियों द्वारा किये गये यज्ञ से प्रसन्न हुए इन्द्रदेव, अति छन्द तथा महान् ऋषभ (प्राण-पर्जन्य की वर्षा में समर्थ) भी (प्रकृति) हम सबको बल और आयु प्रदान करे ॥२२ ॥

[ उन्ह सभी मंत्रों में प्रकृति के स्वाम पर जीव - चेतना को गी मानने पर भी संगति कैठ जाती है ।]

# १२३४. वसन्तेन ऋतुना देवा वसवस्त्रिवृता स्तुताः । रथन्तरेण तेजसा हविरिन्द्रे वयो दधुः॥

रथन्तर और त्रिवृत् स्तोत्रों द्वारा जिनकी स्तुति की गई हैं, वे वसु (सबके संरक्षक) देवता और सभी देव वसन्त ऋतु के माध्यम से, वेजयुक्त हवि एवं आयुष्य को इन्द्रदेव (इन्द्रियो-जीवात्मा) में स्थापित करते हैं ॥२३ ॥

#### १२३५. ग्रीष्मेण ऋतुना देवा रुद्राः पञ्चदशे स्तुताः । बृहता यशसा बलछंहिबरिन्द्रे वयो दधुः ॥२४॥

रुद्रदेवता, जिनकी पंचदश स्तोत्रों (पन्द्रह मन्त्रों ) और बृहत् (छन्द) द्वारा स्तुति की गई है, (वे) ग्रीष्म ऋतु के माध्यम से यश-युक्त, बल-युक्त हवि एवं आयुष्य को इन्द्रदेव में स्थापित करते हैं ॥२४ ॥

१२३६. वर्षाभिर्ऋतुनादित्याः स्तोमे सप्तदशे स्तुताः । वैरूपेण विशौजसा हविरिन्द्रे वयो दधुः ॥२५ ॥

आदित्यदेवता, जिनकी सप्तदश (सब्रह) स्तोब्रों और वैरूप (छन्द) द्वारा स्तुति की गई है, (वे) वर्षा कतु के माध्यम से इन्द्रदेव में ओजयुक्त हवि और आयु को स्थापित करते हैं ॥२५ ॥

१२३७. शारदेन ऋतुना देवाऽ एकविथ्र्ंश ऋभव स्तुताः । वैराजेन श्रिया श्रिय थ्रं हिबरिन्द्रे वयो दशुः ॥२६ ॥

लक्ष्मी (ऐश्वर्य) सहित ऋषु नामक देव जिनको एकतिश (इक्कोस) स्तोम और वैराज (छन्द) द्वारा स्तुति की गई है, (वे ऋषु नामक देव) इन्द्रदेव में, शरद् ऋतु के माध्यम से कान्तियुक्त हवि और आयुष्य को स्थापित करते हैं ॥२६ ॥

१२३८. हेमन्तेन ऋतुना देवास्त्रिणवे मरूत स्तुताः। बलेन शक्वरीः सहो हविरिन्द्रे वयो दधुः॥२७॥

त्रि-नव (उनतालीस) स्तोम एवं शक्यरो छन्द के द्वारा स्तुति को प्राप्त हुए मध्त् देवता, हेमन्त ऋतु हारा इन्द्रदेव में बलयुक्त हवि और आयुष्य को स्थापित करते हैं ॥२७ ॥

१२३९. शैशिरेण ऋतुना देवास्त्रयस्त्रि छे शेमृताः स्तुताः । सत्येन रेवतीः क्षत्र छे हविरिन्द्रे वयो दधः ॥२८॥

त्रयस्त्रिश (तैतीस) स्तोम एवं रेवती छन्द द्वारा स्तुत हुए अमृत नामक देवगण शिशिर ऋतु के द्वारा इन्द्रदेव में सत्य के पक्षघर, क्षात्र बलयुक्त हवि और आयुष्य को स्थापित करते हैं ॥२८ ॥

मंत्र क. २९ से ५८ तक पहले प्रकृति में जरूने काले विराद् यह का स्वरूप सपद्माया गया है तथा बाद में वैसा ही यह करने के लिए याजकों को प्रेरित किया गया है। प्रकृतिगत यह यह जिस होता ने किया, वह प्रजापति जैसा कोई दिख होता ही हो सकता है, उसी का अनुसरण करने के लिए लौकिक याजकों-होताओं को प्रेरित किया गया है—

१३४०. होता यक्षत्सिमधाग्निमिडस्पदेश्विनेन्द्र ॐ सरस्वतीमजो धूम्रो न गोधूमैः कुवलैर्भेषजं मधुशब्दैर्न तेज ऽ इन्द्रियं पयः सोमः परिस्नुता घृतं मधु व्यन्त्वाज्यस्य होतर्यज ॥२९ ॥

दिव्य याजक द्वारा, समिधाओं से प्रदीप्त आहवनीय अग्नि में, अश्विनीकुमारों, इन्द्रदेव एवं देवी सरस्वती (आदि देवशक्तियों ) के निमित्त किये जाने वाले यज्ञ से पोषक अन्न, मधुर ओषधि, तेज और बलप्रदायक दुग्ध, सोम, घृत आदि सभी को प्राप्त हों । हे होता ! ऐसे पवित्र उद्देश्य के लिए आप भी यज्ञ सम्पन्न करें (जिससे सब का कल्याण हों) ॥२९॥

१२४१.होता यक्षत्तनूनपात्सरस्वतीमविर्मेषो न भेषजं पथा मधुमता भरत्रश्चिनेन्द्राय वीर्यं बदरैरुपवाकाभिभेषजं तोक्मभिः पयः सोमः परिस्नुता घृतं मधु व्यन्त्वाज्यस्य होतर्यज्ञ ॥३०॥ दिव्य याजक द्वारा शरीर के रक्षक देव, दोनों अश्विनीकुमारों एवं देवी सरस्वती तथा इन्द्रदेव के निमित्त, बेर, इन्द्रजी (कुटज), अंकुरित बीहि, अजवाइन और मेष (ओषधि) आदि हव्य से किये जाने वाले यज्ञ से शरीर को पुष्ट (आरोग्ययुक्त) करने वाली ओषधि, निचोड़े सोम एवं दूध शहद और घी को सब ग्रहण करें। हे होता! आप भी श्रेष्ठ आहतियों द्वारा ऐसा ही यज्ञ करें ॥३०॥

१२४२. होता यक्षत्रराश छं सत्र नग्नहुं पति छं सुरया भेषजं मेषः सरस्वती भिषग्रथो न चन्द्रचश्चिनोर्वपा ऽ इन्द्रस्य वीर्यं बदरैरुपवाकाभिभेषजं तोक्मभिः पयः सोमः परिस्नुता घृतं मधु व्यन्त्वाज्यस्य होतर्यज ॥३१ ॥

याजकों ने मनुष्यों द्वारा पृष्टिकारक ओषधियों आदि से यञ्ज किया । यञ्ज से पोषित ओषधियों का रस, बेर, इन्द्रजौ, अंकुरित बीहि, और मेथ (ओषधि) ऐसे गुणकारक हो गये, जैसे सुवर्णमय रथ वाले अधिनीकुमारों ने और देवी सरस्वती ने इन्द्रदेव के लिए पृष्टिकारक ओषधि (योग) कल्पित किया हो । वे देवतागण परिस्रुत दुग्ध, सोम मध, ओषधि तथा प्रत का पान करें । हे होता ! आप भी ऐसा हो यञ्च सम्पन्न करें ॥३१ ॥

१२४३. होता यक्षदिडेडितऽ आजुङ्कानः सरस्वतीमिन्द्रं बलेन वर्धयन्न्र्थभेण गवेन्द्रियमश्चिनेन्द्राय भेषजं यवैः कर्कन्युभिर्मधु लाजैर्न मासरं पयः सोमः परिस्रुता घृतं मधु व्यन्त्वाज्यस्य होतर्यज ॥३२॥

याजक ने, प्रसन्नचित्त होकर स्तुति द्वारा इडादि का आवाहन किया । बलिष्ठ दुधारू गौ के (बल-वर्धक दुग्ध के) द्वारा बल बढ़ाते हुए देवी सरस्वती, इन्द्रदेव और दोनों अधिनीकुमारों के निमित्त, जौ, बेर, लाजा और इन्द्रदेव को बल प्रदान करने वाली ओपधि आदि हविष्यात्र से यह किया । वे सब देवता परिस्नुत दुग्ध, सोम, मधु और घृत का पान करें । हे होता ! आप भी ऐसा हो यह करें । (जिससे समस्त प्राणियों का कल्याण हों) ॥३२ ॥

१२४४. होता यक्षद्वर्हिरूर्णम्प्रदा भिषड्नासत्या भिषजाश्विनाश्वा शिशुमती भिषग्धेनुः सरस्वती भिषग्दुहऽ इन्द्राय भेषजं पयः सोमः परिस्नुता घृतं मधु व्यन्त्वाज्यस्य होतर्यज ॥३३ ॥

याजक ने ऊन के जैसी कोमल नहिं (कुश-आहूत देवों के लिए बैठने के आसन) को देव वैद्य अश्विनीकुमारों और देवी सरस्वती के निमित्त अर्पित किया। शिशुमती घोड़ी और बछड़े वाली गी के चिकित्सक ने इन्द्रदेव के लिए ओषधि का दोहन किया। उस यह में सब देवगण परिस्नुत दुग्ध, सोम, मधु और घृत का पान करें। हे होता! आप भी ऐसा ही यह करें ॥३३॥

१२४५. होता यक्षद्वरो दिशः कवष्यो न व्यचस्वतीरश्चिभ्यां न दुरो दिशऽ इन्द्रो न रोदसी दुषे दुहे थेनुः सरस्वत्यश्चिनेन्द्राय भेषज छं शुक्रं न ज्योतिरिन्द्रियं पयः सोमः परिस्रुता घृतं मधु व्यन्त्वाज्यस्य होतर्यज ॥३४॥

याजक ने दिशाओं के समान द्वाररूप इन्द्रदेव, देवी सरस्वती और अश्विनीकुमारों के निमित्त यजन किया। यज्ञ के द्वार (दिशाओं के समान द्वाररूप देव) दोनों अश्विनीकुमारों सहित विस्तार वाली द्वावा-पृथिवी ने ओषधि और सरस्वती ने दुधारू भौ होकर इन्द्रदेव के लिए दिव्य तेज और बल प्रदान किया। इस यज्ञ में सब देवगण परिस्तृत दुग्ध, सोम, मधु और घृत का पान करें। हे होता! आप भी ऐसा ही यज्ञ करें ॥३४॥

**१२४६. होता** यक्षत्सुपेशसोचे नक्तं दिवाश्विना समञ्जाते सरस्वत्या त्विषियिन्द्रे न भेषज्ञं स्वेनो न रजसा इदा श्रिया न मासरं पयः सोमः परिस्नुता घृतं मधु व्यन्त्वाज्यस्य होतर्यज ॥ देवताओं के याजक ने दिव्य अहो-रात्र अश्विनीकुमारों और देवी सरस्वती को प्रसन्न करने के लिए यज्ञ किया। उस यज्ञ से अहो-रात्र में स्थित ज्योति ने मन को तथा श्री के साथ मासर (माँड़) ओषधि और श्येन पत्र ने कांति को इन्द्रदेव में स्थापित किया। परिस्नुत दुग्ध, सोम, मधु और धृत का वे सब देवरूप पान करें। हे होता! आप भी ऐसा ही यज्ञ करें ॥३५॥

१२४७.होता यक्षद्दैव्या होतारा भिषजाश्चिनेन्द्रं न जागृवि दिवा नक्तं न भेषजैः शूष छै सरस्वती भिषक् सीसेन दुहऽ इन्द्रियं पयः सोमः परिस्नुता घृतं मधु व्यन्त्वाज्यस्य होतर्यज॥

देवताओं के याजक ने दिव्य होताओं (अग्नि और मध्यम प्रयाज), देववैद्य दोनों अश्विनीकुमारों और इन्द्र देव को प्रसन्न करने के निमित यज किया। उस यह में निश्चि-वासर स्वकर्म में रत सुयोग्य विकित्सक देवी सरस्वती ने ओषधियों और सीसा (धातु विशेष) से बस और वीर्य का दोहन किया (अर्थात् बल-वीर्य वर्षक ओषधि योग का निर्माण किया)। उस यह में सभी रसों से युक्त दुग्ध, सोम, मधु और वृत का सब देवगण पान करें। हे होता! आप भी ऐसा ही यह करें ॥३६॥

१२४८. होता यक्षत्तिस्रो देवीर्न भेषजं त्रयखिद्यातवोपसो रूपमिन्द्रे हिरण्ययमश्चिनेडा न भारती वाचा सरस्वती महऽ इन्द्राय दुहऽ इन्द्रियं पयः सोमः परिस्नुता घृतं मधु व्यन्त्वाज्यस्य होतर्यज ॥३७॥

देवताओं के याजक ने इडा, भारती, सरस्वती — तीन देवियों, इन्द्रदेव और अश्विनीकुमारों के निमित्त, कर्मवान् तीन गुणों (सत्, रज, तम) को धारण करने वाली वाणी (मन्त्रों ) से यजन किया । ज्योतिर्मय रूप वाली महत्त्वपूर्ण ओषधियों से देवी सरस्वती ने इन्द्रदेव के लिए बल का दोहन किया, उस यज्ञ में सब देवगण परिस्तृत दुग्ध, सोम, मधु और घृत का पान करें । हे होता ! आप भी इसी प्रकार का यज्ञ करें ॥३७ ॥

१२४९. होता यक्षत् सुरेतसमृषभं नर्यापसं त्वष्टारमिन्द्रमश्चिना भिषजं न सरस्वतीमोजो न जूतिरिन्द्रियं वृको न रभसो भिषम् यशः सुरया भेषजं छ श्चिया न मासरं पयः सोमः परिस्नुता घृतं मधु व्यन्त्वाज्यस्य होतर्यज ॥३८॥

देवताओं के याजक ने उत्तम वीर्यवान, पराऋमी, लोकोपकारी त्वष्टारूप प्रयाज देवता, इन्द्रदेव, अश्विनीकुमारों और देवी सरस्वती को (तीनों शरीरों की) चिकित्सा के निमित्त प्रसन्न करने के लिए यह किया। उद्यमी चिकित्सक ने वृक, सुरा तथा मासर (माँड) ओषधि के रस से ऐसर्यपूर्ण यह किया, जिससे ओज, वेग, बल और यश इन्द्रदेव को प्राप्त हुआ। इस यह में सब देवगण परिखुत दुग्ध, सोम, मधु और धृत का पान करें। हे होता! आप भी इसी प्रकार का यह करें ॥३८॥

१२५०. होता यक्षद्वनस्पति छे शमितार छे शतकतुं भीमं न मन्यु छे राजानं व्याघं नमसाश्चिना भाम छे सरस्वती भिषगिन्द्राय दुहऽ इन्द्रियं पयः सोमः परिस्रुता घृतं मधु व्यन्त्वाज्यस्य होतर्यज ॥३९॥

देवताओं के याजक ने वनस्पति को शुद्ध करने वाले, बहुत कर्म करने वाले, (व्यवस्था हेतु) भयभीत करने वाले, स्वस्थ क्रोधयुक्त, (पशुओं में ) सिंह के समान राजा इन्द्र, अश्विनीकुमारों और देवी सरस्वती की प्रसन्नता के लिए संस्कारित अन्न से यजन किया । वैद्य (सरस्वती) ने, इन्द्रदेव के लिए मन्यु (क्रोध) और बल का दोहन किया । उस यह में सब देवगण परिस्नुत दुग्ध सोम, मधु और घृत का पान करें । हे होता ! आप भी ऐसा ही यह करें (जिससे सभी का कल्याण हो) ॥३९ ॥ १२५१. होता यक्षदिग्न छ स्वाहाज्यस्य स्तोकाना छ स्वाहा मेदसां पृथक् स्वाहा छागमश्चिभ्या छ स्वाहा मेष छ सरस्वत्यै स्वाहा ऋषभिमन्द्राय सि छ हाय सहसऽ इन्द्रिय छ स्वाहाग्निं न मेषज छ स्वाहा सोममिन्द्रिय छ स्वाहेन्द्र छ सुत्रामाण छ सवितारं वरुणं भिष्मां पति छ स्वाहा वनस्पतिं प्रियं पाथो न भेषज छ स्वाहा देवा ऽ आज्यपा जुषाणो अग्निभेषां पयः सोमः परिस्नुता घृतं मधु व्यन्त्वाज्यस्य होतर्यज ॥४०॥

देवताओं के याजक के द्वारा अग्निदेव का पूजन किया गया, उसके लिए घृत बिन्दुओं को श्रेष्ठ कहा गया। दोनों अश्विनीकुमारों के निमित्त छाग और देवी सरस्वतों के लिए मेच को श्रेष्ठ कहा गया है। सिंह के सदृश पराक्रमी इन्द्रदेव के लिए क्षमभ को उत्तम कहा गया है। उत्तम प्रकार से रक्षा करने में समर्थ सविता देवता और वैद्यपति बरुण के लिए बलप्रदायक पुरोडाशरूप सोम की आर्ट्रात प्रदान की । बनस्पति के लिए अन के समान प्रिय ओषधि के द्वारा आहुति प्रदान की । घृत पान करने वाले अग्निदेव ओषधि सेवन करते हुए सब देवगण सहित, परिस्नुत दुग्ध, सोम, मधु और घृत का पान करें। हे होता! आप भी ऐसा हो यह करें ॥४०॥

१२५२. होता यक्षदश्चिनौ छागस्य वपाया मेदसो जुषेता छं हविहॉतर्यज। होता यक्षत्सरस्वती मेषस्य वपाया मेदसो जुषता छं हविहॉतर्यज। होता यक्षदिन्द्रमृषभस्य वपाया मेदसो जुषता छं हविहॉतर्यज ॥४१॥

देवताओं के याजक ने दोनों अधिनीकुमारों के निमित्त बीज बढ़ाने वाली क्रिया से प्राप्त छाम (नामक ओषधि) के बसा भाग से पवित्र यज्ञ किया। हे होता! आप भी ऐसा ही पवित्र यज्ञ करें। देवताओं के याजक ने देवी सरस्वती को प्रसन्न करने के लिए, बीज बढ़ाने वाली क्रिया द्वारा प्राप्त मेष (ओषधि) के बसायुक्त भाग से यज्ञ किया। हे होता! आप भी ऐसा ही पवित्र यज्ञ करें। देवताओं के याजक ने इन्द्रदेव को प्रसन्न करने के लिए, बीज बढ़ाने वाली क्रिया से प्राप्त ऋषभ (नामक ओषधि) के बसा वाले भाग से पवित्र यज्ञ किया। हे होता! आप भी ऐसा ही पवित्र यज्ञ करें।।४१।।

१२५३. होता यक्षदश्चिनौ सरस्वतीमिन्द्रछं सुत्रामाणमिमे सोमाः सुरामाणश्छागैर्न मेषैर्ऋषभैः सुताः शब्पैर्न तोक्मिभलांजैर्महस्वन्तो मदा मासरेण परिष्कृताः शुक्राः पयस्वन्तोमृताः प्रस्थिता वो मथुश्चतस्तानश्चिना सरस्वतीन्द्रः सुत्रामा वृत्रहा जुषन्ता छं सोम्यं मधु पिबन्तु मदन्तु व्यन्तु होतर्यज ॥४२॥

देवताओं के याजक ने दोनो अश्विनीकुमारों, देवी सरस्वती और श्रेष्ठ रक्षक ऐश्वर्यवान् इन्द्रदेव के निमित्त इन मनोहर छाग, मेष और ऋषभ (नामक ओषधियों ) द्वारा यजन किया । हे अध्वर्युगण ! तृण, अन्त, यवांकुर, खोलों, तेजयुक्त, प्रसन्न करने वाले, पकाये हुए चावलों आदि से सुशोधित, दुग्ध, कान्तियुक्त-अमृतरूप मधु से प्राप्त सोम आप सबके लिए प्रस्तुत हैं । दोनो अश्विनीकुमार, देवी सरस्वती और उत्तम रक्षक वृत्रासुर-धाती इन्द्रदेव आदि देवगण इस सोमरस का तृप्त होने तक पान करें । हे होता ! ऐसा ही पवित्र यज्ञ आप भी करें ॥४२ ॥

१२५४. होता यक्षदश्चिनौ छागस्य हविषऽ आत्तामद्य मध्यतो मेदऽ उद्धतं पुरा द्वेषोध्यः पुरा पौरुषेय्या गृभो घस्तां नूनं घासे अन्नाणां यवसप्रधमानार्थः सुमत्क्षराणा छं शतरुद्रियाणामग्निष्वात्तानां पीवोपवसनानां पार्श्वतः श्रोणितः शितामतऽ उत्सादतोङ्गादङ्गादवत्तानां करतऽ एवाश्चिना जुषेतार्थः हविहोतर्यज ॥४३॥

याजक ने दोनों अश्विनीकुमारों के लिए आज छाग (ओषधि) के बीच से लिये गये चिकने भाग की आहुतियों से यजन किया । द्वेष रखने वाले दुष्टों के पहले ही जिन्हें अत्र ग्रहण करने का अधिकार है, ऐसे (देवता) पुरुषार्थ से निश्चय ही पहले ग्रहण करें, जो अग्निदेव द्वारा उत्तम रीति से सुपाचित (वायुभूत) होकर सैंकड़ों गुना प्राणों के स्वरूप में प्रकट हों, पार्श्व (काँखों), किट, गुद्धांग और जिनको हानि हो सके, ऐसे प्रत्येक मर्म अंग के प्राण अंशों को पुष्ट कर सुरक्षित करें । यह सब दोनों अश्विनीकुमार ही संचालित करें । हे होता ! आप भी हिंव से ऐसा ही यजन करें ॥४३॥

१२५५. होता यक्षत् सरस्वतीं मेषस्य हविषऽ आवयदद्य मध्यतो मेदऽ उद्धतं पुरा द्वेषोध्यः पुरा पौरुषेय्या गृभो घसन्नूनं घासे अन्नाणां यवसप्रथमाना थे सुमत्क्षराणा थे शतरुद्रियाणामग्निष्वात्तानां पीवोपवसनानां पार्श्वतः श्रोणितः शिलामतऽ उत्सादतोऽङ्गादङ्गादवत्तानां करदेव थे सरस्वती जुषताथे हविहोतर्यज ॥४४॥

याजक ने सरस्वती देवी को प्रसन्न करने के निमित्त मेचरूप ओषधि के मध्य से लिये गये चिकने भाग की आहुतियों से यजन किया । देष करने वालों (राक्षसों ) के पहले ही जिन्हें अन्न महण करने का अधिकार है, (ऐसे देवता) पुरुषार्थ के द्वारा निश्चय ही पहले अन्न महण करें, जो अग्निदेव द्वारा उत्तम रीति से सुपाचित (वायुभूत) होकर, सैकड़ों गुना प्राणों के स्वरूप में प्रकट हो । पार्श, किट, गुद्धांग और जिनको हानि हो सके, ऐसे प्रत्येक मर्म अंग के प्राण-अंशों को पृष्ट कर सुरक्षित करें । यह सब सरस्वती देवी ही संचालित करें । हे होता ! आप भी हिंव से ऐसा ही यजन करें ॥४४ ॥

१२५६. होता यक्षदिन्द्रमृषभस्य हविषऽ आवयदद्य मध्यतो मेदऽ उद्धतं पुरा द्वेषोभ्यः पुरा पौरुषेय्या गृभो घसन्नूनं घासे अन्नाणां यवसप्रथमाना छं सुमत्क्षराणाछं शतरुद्रियाणामग्निष्वात्तानां पीवोपवसनानां पार्श्वतः श्रोणितः शितामत ऽ उत्सादतोऽङ्गादङ्गादवत्तानां करदेविमन्द्रो जुषता छं हविहाँतर्यंज ॥४५॥

याजक ने इन्द्रदेव के निमित्त क्रयभ (नामक ओषधि) के मध्य से लिये गये चिकने भाग की आहुतियाँ अर्पित की । द्वेष करने वालों (राक्षसों ) के पहले ही जिन्हें अन्न ग्रहण करने का अधिकार है, (ऐसे देवता) पुरुषार्थ के बल पर निश्चय ही पहले ग्रहण करें, जो अग्निदेव द्वारा उत्तम रीति से सुषाचित होकर (वायुभूत होकर), सैकड़ोंगुना प्राणों के स्वरूप में प्रकट हों । पार्श, किट, गुह्यांग और जिनको हानि हो सके, ऐसे मर्म अंगों के प्राण-अंशों को पुष्ट कर सुरक्षित करें । यह सब इन्द्रदेव हो संचालित करें । हे होता । आप भी ऐसा ही यजन करें ॥४५ ॥

१२५७. होता यक्षद्वनस्पतिमभि हि पिष्टतमया रभिष्ठया रशनवार्थित । यत्राश्विनोश्छागस्य हिवषः प्रिया धामानि यत्र सरस्वत्या मेषस्य हिवषः प्रिया धामानि यत्रेन्द्रस्य ऋषभस्य हिवषः प्रिया धामानि यत्रेन्द्रस्य ऋषभस्य हिवषः प्रिया धामानि यत्रेन्द्रस्य सुत्राम्णः प्रिया धामानि यत्र सिवतुः प्रिया धामानि यत्र वरुणस्य प्रिया धामानि यत्र वनस्पतेः प्रिया पाथा छ। सि यत्र देवानामाज्यपानां प्रिया धामानि यत्राग्नेहोतुः प्रिया धामानि तत्रैतान्त्रस्तुत्येवोपस्तुत्येवोपावस्रक्षद्रभीयसऽ इव कृत्वी करदेवं देवो वनस्पतिर्जुषता छ। हिवहोत्रयंज ॥४६ ॥

याजक ने वनस्पतिदेव के निमित्त यज्ञ किया, जिससे वनस्पतियाँ भी अपने स्थानों में उसी तरह स्थिर हो जाएँ, जैसे रस्सी से बैधा पशु स्वस्थान में स्थिर रहता है। जहाँ दोनों अधिनीकुमारों की प्रिय हवि मेष (ओषधि) का, तथा इन्द्रदेव की प्रिय हवि ऋषम (ओषधि) का सुस्थिर स्थान हैं। जहाँ अग्निदेव का, सोम का, उत्तम रक्षक इन्द्रदेव का, सविवादेव का, वरुणदेव का, पृत पान करने वाले देवताओं का प्रिय धाम है, जहाँ वनस्पतिदेव (वृक्षादि) की रक्षा की जाती है, वहाँ उस धाम में देवगण उत्तम हवि का सेवन करते हैं। हे होता ! आप भी ऐसा ही यज्ञ करें॥ १२५८. होता यक्षदिग्न्थं स्विष्टकृतमयाडग्निरश्चिनोश्छागस्य हविषः प्रिया घामान्ययाट् सरस्वत्था मेषस्य हविषः प्रिया घामान्ययाडिन्द्रस्य ऋषभस्य हविषः प्रिया घामान्ययाडिन्द्रस्य ऋषभस्य हविषः प्रिया घामान्ययाडिन्द्रस्य सत्राम्णः प्रिया घामान्ययाट सवितः

प्रिया बामान्ययाट् सोमस्य प्रिया बामान्ययाडिन्द्रस्य सुत्राम्णः प्रिया बामान्ययाट् सवितुः प्रिया बामान्ययाड् वरुणस्य प्रिया बामान्ययाड् वनस्पतेः प्रिया पाथा छः स्ययाड्

देवानामाज्यपानां प्रिया धामानि यक्षदग्नेहोंतुः प्रिया धामानि यक्षत् स्वं महिमानमायजतामेज्या ऽ इषः कृणोतु सो अध्वरा जातवेदा जुषता छं हविहोंतर्यज ॥४७ ॥

याजक ने अपने इष्ट अग्निदेव के निमित्त यजन किया । अग्निदेव ने (कृपाकर) अश्विनीद्वय की प्रिय हाँव छाग के धामों (अवदानों) को, सरस्वता देवी को प्रिय हाँव मेष (ओषधि) के धामों (उपहारों) को, इन्द्रदेव की हाँव ऋषभ (ओषधि) के धामों (उपहारों) को, साँवतादेव के, वरुणदेव के, वनस्पतिदेव के, घृतपान करने वाले देवताओं के, होता अग्निदेव के प्रिय धामों (उपहारों) को समर्पित (यजन) किया । वे जातवेदा अग्निदेव, अपनी प्रिय हाँव को यहण कर उत्तम कामना करने वाली प्रजा का सब प्रकार कल्याण करें । हे होता ! आप भी ऐसा ही यज्ञ करें ॥ (२५९. देवं बार्डि: सरस्वती सुदेविमन्त्रे अश्विना । तेजो न चक्षुरक्ष्योर्बार्डिषा द्युरिन्द्रियं वस्वने वस्थेयस्य व्यन्तु यज ॥४८ ॥

सरस्वती ने इन्द्र के लिए कुश-आसन प्रदान किया ।अश्विनोकुमारों ने इन्द्र में तेज तथा उनकी नेत्र इन्द्रियों में दृष्टि की स्थापना की । ऐक्सिंधिपति ये इन्द्रादि देव हव्यपान करें ।ऐक्स्य की आकांक्षा वाले याजक यजन करें । १२६०. देवीहारी अश्विना भिषजेन्द्रे सरस्वती । प्राणं न वीर्यं निस ह्वारो द्युरिन्द्रियं वसुवने वसुधेयस्य व्यन्तु यज ॥४९ ॥

दिव्यद्वार स्वरूपा सरस्वती और वैद्य अश्विनीकुमारों ने इन्द्र में पराक्रम तथा उनकी नासिका इन्द्रिय में प्राण की स्थापना की ।ऐसर्याधिपति ये इन्द्रादि देवगण हव्य का पान करें ।ऐसर्य की आकांक्षा वाले याजक यजन करें ॥ १२६१. देवी उषासावश्चिना सुत्रामेन्द्रे सरस्वती । बलं न वाचमास्य ऽ उषाभ्यां दधुरिन्द्रियं वसुवने वसुथेयस्य व्यन्तु यज ॥५०॥

दिव्यगुण सम्पन्न रात्रि और उपाकाल की अधिष्ठात्री देवी सरस्वती और अश्विनीकुमारों ने इन्द्रदेव में बल और उनकी मुख इन्द्रिय में बाक् की स्थापना की । ऐसर्य के अधिपति ये इन्द्रादि देवगण हव्य का पान करें ।

ऐश्वर्यं की आकांक्षा वाले याजक यजन करें ॥५० ॥ १२६२. देवी जोष्ट्री सरस्वत्यश्विनेन्द्रमवर्षयन् । श्रोत्रन्न कर्णयोर्यशो जोष्ट्रीभ्यां दधुरिन्द्रियं

१२६२. दवा जाष्ट्रा सरस्वत्याश्चनन्द्रमवध्यन् । श्रात्रन्न कणयायशा जाष्ट्राध्या दधुरान्द्रय यसुवने वसुधेयस्य व्यन्तु यज ॥५१ ॥ सेवन करने योग्य, दिव्यगुण धारण करने वाली सरस्वती देवी और अश्विनीकमारों ने इन्द्रदेव में यश को

बढ़ाया और उनकी कर्णेन्द्रिय में श्रवण शक्ति की स्थापना की । ऐश्वर्य के अधिपति ये इन्द्रादि देवगण हव्य पान करें । ऐश्वर्य की आकांक्षा वाले याजक यजन करें ॥५१ ॥ १२६३. देवी कर्जाहुती दुधे सुदुधेन्द्रे सरस्वत्यश्चिना भिष्मजावतः । शुक्तं न ज्योति

स्तनयोराहुती **यत्त 3 इन्द्रियं वसुवने वसुधेयस्य व्यन्तु यज** ॥५२ ॥ उत्तम प्रकार दोहन करने वाली, मनोकामनाओं की पूर्ति करने वाली, रसवती सरस्वती देवी और वैद्य अश्विनीकुमारों ने इन्द्रदेव में शुक्र(बल) और उनके हृदय में ज्योति की स्थापना की । ऐश्वर्य के अधिपति ये इन्द्रादि

देवगण हव्य का पान करें । ऐंसर्य की आकांक्षा वाले याजक यजन करें ॥५२॥

## १२६४. देवा देवानां भिष्णा होताराविन्द्रमश्चिना । वषट्कारैः सरस्वती त्विषिं न हृदये मित छं होतृभ्यां दधुरिन्द्रयं वसुवने वसुधेयस्य व्यन्तु यज ॥५३ ॥

देवताओं के होतागण, श्रेष्ट देव, अश्विनीकुमारों और सरस्वती देवी ने इन्द्रदेव में वषट्कारपूर्वक स्वतेज और हृदय में मित की स्थापना की । ऐश्वर्य के अधिपति ये इन्द्रादि देवगण हव्य का पान करें । ऐश्वर्य की आकांक्षा वाले याजक यजन करे ॥५३॥

# १२६५. देवीस्तिस्रस्तिस्रो देवीरश्विनेडा सरस्वती । शूचं न मध्ये नाध्यामिन्द्राय दधुरिन्द्रियं वसुवने वसुधेयस्य व्यन्तु यज ॥५४॥

इडा, भारती, सरस्वती तीन देवियों सहित अकिनीकुमारों ने इन्द्रदेव की नाभि के मध्य भाग में बल को स्थापित किया । ऐश्वर्य के अधिपति ये देवतागण हव्य पान करें । ऐश्वर्य की आकांक्षा वाले याजक यजन करें । १२६६. देव ऽ इन्द्रो नराश छं सिखवरूथ: सरस्वत्याश्विभ्यामीयते रथ: । रेतो न रूपममृतं जनित्रमिन्द्राय त्वष्टा दर्धादिन्द्रियाणि वसुवने वसुधेयस्य व्यन्तु यज ॥५५ ॥

ऐश्वर्यवान्, त्वष्टादेव्, देवी सरस्वती और अश्विनीकुमारों ने इन्द्रदेव के लिए समस्त जनों से प्रशंसित तीन घर वाला रथ (यज्ञ) प्रस्तुत किया । उस माध्यम से उनको जन्म देने में समर्थ इन्द्रिय में अमृतरूप रेतस् स्थापित किया । ऐश्वर्य के अश्वपति ये देवगण रुव्य का पान करें । ऐश्वर्य की आकांक्षा वाले याजक यजन करें ॥५५॥ १ २६७.देवो देवैर्वनस्पतिर्हिरण्यपणों अश्विष्याध्ये सरस्वत्या सुपिष्पलऽइन्द्राय पच्यते मधु । ओजो न जूतिर्ऋषभो न भामं वनस्पतिनों दघदिन्द्रियाणि वसुवने वसुधेयस्य व्यन्तु यज ॥

सुनहरे (हरे-भरे) पत्तो और उत्तम फलों के अधिष्ठाता वनस्पतिदेव, अश्विनीकुमारों एवं देवी सरस्वती ने इन्द्रदेव को मधुर फल (यज्ञ द्वारा प्राप्त दिव्य लाभ), ओज, उचित विकरालता प्रदान कर उनकी इन्द्रियों में गति और सामर्थ्य की स्थापना की । ऐन्नर्थ के अधिपति ये देवगण हव्य का पान करें । ऐश्वर्य की आकांक्षा वाले हे याजकगण ! आप भी यजन करें ॥५६ ॥

# १२६८. देवं बर्हिर्वारितीनामध्वरे स्तीर्णमश्चिच्यामूर्णम्प्रदाः सरस्वत्या स्योनमिन्द्र ते सदः । ईशायै मन्यु छं राजानं बर्हिषा दधुरिन्द्रियं वसुवने वसुधेयस्य व्यन्तु यज ॥५७ ॥

सुन्दर सभा (यज्ञशाला) में सरस्वती देवी और अश्विनीकुमारों ने जल में उत्पन्न होने वाली कुशा से निर्मित आसन (देवराज) इन्द्रदेव के निमित्त प्रदान किया और उनको ऐखर्च और मन्यु से सुशोधित किया । ऐखर्च की आकांक्षा रखने वाले याजक यजन करें 1140 11

१२६९. देवो अग्निः स्विष्टकृदेवान्यक्षद्यधायथ छे होताराविन्द्रमश्चिना वाचा वाचछे सरस्वतीमग्नि छे सोम छे स्विष्टकृत् स्विष्टऽ इन्द्रः सुत्रामा सविता वरुणो भिषगिष्टो देवो वनस्पतिः स्विष्टा देवा ऽ आज्यपाः स्विष्टो अग्निरग्निना होता होत्रे स्विष्टकृद्यशो न दधदिन्द्रियमूर्जमपचिति छे स्वधां वसुवने वसुधेयस्य व्यन्तु यज ॥५८॥

अग्निदेव, मित्रावरुणदेव, अश्विनीकुमारों, देवी सरस्वती , इन्द्रदेव, सवितादेव, वरुणदेव, वनस्पतिदेव और धृत पान करने वाले अन्य देवगणों ने स्विष्टकृत से (भली प्रकार अथवा उत्तम लक्ष्य की प्राप्ति हेतुं) अग्निदेव द्वारा हवि को ग्रहण किया । यजन से प्रसन्न हुए देवगणों ने याजकों को यश, इन्द्रिय-सामर्थ्य, वल-पराक्रम एवं ऐश्वर्य प्रदान किया । ऐश्वर्य के अधिपति ये देवगण, हव्य पान करें । ऐश्वर्य के आकांक्षी याजक यजन करें ॥५८ ॥ १२७०. अग्निमद्य होतारमवृणीतायं यजमानः पचन् पक्तीः पचन् पुरोडाशान् बध्नन्नश्चिभ्यां छागध्रं सरस्वत्यै मेषमिन्द्राय ऋषभ छं सुन्वन्नश्चिभ्या छं सरस्वत्या ऽ इन्द्राय सुत्राम्णे सुरासोमान् ॥५९ ॥

आज पुरोडाश पकाने के लिए यजमान ने अग्निदेव का वरण किया और अश्विनीकुमारों के लिए छाग (ओषि) द्वारा, सरस्वती के लिए मेष (ओषि) द्वारा तथा इन्द्र के लिए ऋष (ओषि) द्वारा पुरोडाशों को पकाया। अश्विनीकुमारों और सरस्वती ने इन्द्रदेव के लिए महीषिथों का तीक्ष्ण रस एवं सोमरस प्रदान किया। १२७१, सूपस्था ऽ अद्य देवो वनस्पतिरभवदश्चिभ्यां छागेन सरस्वत्यै मेषेणेन्द्राय ऋषभेणाश्चरतान् मेदस्तः प्रति पचतागृभीषतावीवृधन्त पुरोडाशैरपुरश्विना सरस्वतीन्द्रः सुत्रामा सुरासोमान्।।६०॥

यञ्जस्थल में वनस्पतिदेव ने उपस्थित होकर छाग (ओषधि) द्वारा अश्विनीकुमारों को, मेष (ओषधि) द्वारा सरस्वतीदेवी को तथा ऋगभ (ओषधि) द्वारा इन्द्रदेव को प्रसन्न किया । सन्तुष्ट हुए इन्द्रदेव ने अश्विनीकुमारों और देवी सरस्वती के साथ महौषधियों का तीक्ष्णरस तथा सोम पान किया ॥६०॥

१२७२. त्वामद्य ऋषऽ आर्षेय ऋषीणां नपादवृणीतायं यजमानो बहुभ्यऽ आ सङ्गतेभ्य ऽएष मे देवेषु वसु वार्यायक्ष्यतऽ इति ता या देवा देव दानान्यदुस्तान्यस्मा ऽ आ च शास्स्वा च गुरस्वेषितश्च होतरिस भद्रवाच्याय प्रेषितो मानुषः सूक्तवाकाय सूक्ता बृहि ॥६१ ॥

ऋषि प्रणीत मार्गे पर अविचल, याजक ने यञ्ज्ञाला में उपस्थित विभिन्न देवगणों में से ऐश्वर्य प्रदाता देवताओं का वरण किया और ऐश्वर्य के निमित्त उनका यजन किया । इन देवगणों ने याजक को दिव्य दान दिये । हे होता ! आप भी इन कल्याणकारी सूत्रों का, सबके कल्याण के लिए गान करें ॥६१ ॥

#### —ऋषि, देवता, छन्द-विवरण—

ऋषि-शुनःशेष १.२ । वामदेव ३-६ । गयप्तात ६,७ । विश्वामित्र ८ । वसिष्ट १-११ । स्वस्त्यआत्रेय १२-६१ देवता— वरुण १, २ । अग्नि, वरुण ३,४ । अदिति ६,६ । स्वग्यां नौ ७ । मित्रावरूण ८,९ । अश्व १०, ११ । इध्म, इन्द्र वयोधा १२ । तनूनपात् अथवा नराशंस ६३ । इड १४ । वर्डि १५ । द्वार १६ । उषासानका १७ । दिव्य होतागण १८ । तीन देवियां १९ । त्वष्टा २० । वनस्पति २१ । स्वाहाकृति २२ । लिंगोक्त २३-२८, ४१-४५, ६९-६१ । अश्विनीकृमार-सरस्वती-इन्द्र २९-४०, ४८-५८ । यूप ४६ । स्विष्टकृत् अग्नि ४७ ।

छन्द — निवृत् गायत्री १,८ । निवृत् तिष्ठुप् २, ११ । स्वसाद पक्ति ३,४ । त्रिष्टुप् ६ । श्वरिक् विष्ठुप् ६ । विराद् यवमध्या गायत्री ७ । त्रिष्टुप् १,४८,५०-५१,५४ । मृरिक् पक्ति १० । विराद् अनुष्टुप् १२,१४ । अनुष्टुप् १३,१६,१९-२२,२४,२५ । निवृत् अनुष्टुप् १५,१७,१८ । मृरिक् अनुष्टुप् २३,२७,२८ । विराद् वृहती २६ । निवृत् अष्टि २९,३३,३६ । मृरिक् अत्यष्टि ३० । अतिधृति ३१,३२,४१ । निवृत् अतिधृति ३४ । मृरिक् अष्टि ३५ । धृति ३७,६० । मृरिक् कृति ३८ । निवृत् अत्यष्टि ३९,५६ । (दो) निवृत् अत्यष्टि ४० । त्रिपाद् गायत्री, विराद् आकृति ४२ । याजुषी पक्ति, उत्कृति ४३ । याजुषी त्रिष्टुप् स्वराद् उत्कृति ४४ । मृरिक् प्राजापत्या उष्णिक् , भृरिक् अभिकृति ४६ । पुरिक् अभिकृति ४६ । मृरिक् आकृति ४० । ब्राह्मी उष्णिक् ४९ । अतिजगती ५२ । मृरिक् अतिजगती ५३ । स्वराद् शक्वरी ५५ । अतिशक्वरी ५७ । अत्यिष्ट, निवृत् त्रिष्टुप् ५८ । अष्टि ५९ । भृरिक् विकृति ६१ ।

॥ इति एकविंशोऽध्यायः ॥



# ॥ अथ द्वाविंशोऽध्याय: ॥

इस अध्याय में अश्वमेध की विशेष आहुतियों का उत्सेख हैं। अहुतियों के पूर्व कुछ मंत्रों में अश्वमेध के अश्व की स्तुतियों की गयी हैं। अश्व नाम के किसी पशु की अधेक्षा सर्वत्र संचरित होने में सक्ष्य यजीय ऊर्जा—यज्ञाग्नि के साथ इन स्तुतियों की संगति सटीक बैठती है। सर्वत्र संचरित होने में सक्ष्य होने के कारण यजीयऊर्जा को अश्व तथा स्वभावतः चंचल अग्नि की ज्वालाओं को अर्वन् कहकर संबोधित किया गया है—

१२७३. तेजोसि शुक्रममृतमायुष्पा ऽ आयुर्मे पाहि । देवस्य त्वा सवितुः प्रसवेश्विनोर्बाहुभ्यां पूष्णो हस्ताभ्यामाददे ॥१ ॥

हे तेजस्वरूप सुवर्ण (निष्क) ! आप आयु, पराक्रम, बल और अमरता की रक्षा करने वाले हैं । आप हमारी आयु की रक्षा करें । सविता देव के अनुशासन में अश्विनीकुमारों की भुजाओं (अर्थात् स्वस्थ भुजाओं ) और पूषा देव के हाथों (प्राणवान् हाथों ) के द्वारा हम आपको ग्रहण करते हैं ॥१ ॥

१२७४. इमामगृष्णन् रशनामृतस्य पूर्वऽ आयुषि विदश्रेषु कव्या । सा नो अस्मिन्सुतऽ आ बभूव ऋतस्य सामन्त्सरमारपन्ती ॥२ ॥

यञ्ज से प्राप्त, जिस ज्ञान-शक्ति द्वारा ऋषियों ने, जगत् के आदिकारण कत के व्यापार (ब्रह्म और प्रकृति के क्रिया-कलाप) को जाना ।हम भी यजन करके ज्ञान शृंखला के द्वारा ब्रह्म- प्रकृति के रहस्यों को स्पष्ट रूप से जानें।। १२७५. अभिया असि भुवनमसि यन्तासि धर्ता। स त्वमग्निं वैश्वानरथ्ं सप्रथसं गच्छ स्वाहाकृत: ।।३ ।।

हे अश्व (यज्ञारिन) ! आप समस्तलोकों के धारणकर्ता, नियंता और पदार्थी का ज्ञान कराने वाले हैं । वैश्वानर अर्थन में इवि की आहुति से अधिक शक्तिशाली होकर आप तक्ष्य तक गमन करें ॥३ ॥

१२७६. स्वगा त्वा देवेभ्यः प्रजापतये ब्रह्मन्नश्चं भन्तस्यामि देवेभ्यः प्रजापतये तेन राध्यासम् । तं बद्यान देवेभ्यः प्रजापतये तेन राष्ट्राहि ॥४॥

हे अश्व ! सर्वत्र संव्याप्त होने वाले आप प्रजापति आदि देवताओं तक स्वयं जाने में समर्थ हैं । हे ब्रह्मन् अश्व ! (यज्ञाग्नि) हम आपसे प्रजापति आदि देवगणों के निमित्त पहुँचने की प्रार्थना करते हैं, जिससे सब प्रकार से यह यज्ञ सफल-सिद्ध हो ॥४॥

१२७७, प्रजापतये त्वा जुष्टं प्रोक्षामीन्द्राग्निष्यां त्वा जुष्टं प्रोक्षामि वायवे त्वा जुष्टं प्रोक्षामि विश्वेष्यस्त्वा देवेष्यो जुष्टं प्रोक्षामि सर्वेष्यस्त्वा देवेष्यो जुष्टं प्रोक्षामि । यो अर्वन्तं जिघा थंऽ सति तमध्यमीति वरुणः । परो मर्त्तः परः श्वा ॥५॥

आहर्तियों के पूर्व यज्ञाप्ति का अभिविचन-अभिवेक करते हुए कहा जला है-

हे सबके प्रिय ! प्रजापति की संतुष्टि के लिए आपका अभिषेक करते हैं । इन्द्रदेव एवं अग्निदेव के निर्मित आपका अभिषिचन हैं । वायुदेव एवं विश्वेदेवों की प्रीति के लिए आपका सम्मान करते हैं । सभी देवताओं के प्रिय आपका अभिषेक है । इन चञ्चल यज्ञीय ज्वालाओं (अर्वन्) को हानि पहुँचाने वालों को वरुणदेव नष्ट करें । निष्पाणों (यज्ञ कुण्ड के बुझते अवशेष अथवा उत्साहहीन व्यक्तियों) को दूर हटाएँ, श्वान वृत्ति (हीन वृत्ति) वालों को दूर हटाएँ ॥५ ॥

#### १२७८. अग्नये स्वाहा सोमाय स्वाहापां मोदाय स्वाहा सवित्रे स्वाहा वायवे स्वाहा विष्णवे स्वाहेन्द्राय स्वाहा बृहस्पतये स्वाहा मित्राय स्वाहा वरुणाय स्वाहा ॥६

अग्निदेव के निमित्त आहुति समर्पित हैं। सोम एवं जल के आनन्ददायक देवों के लिए आहुतियाँ अर्पित हैं। सवितादेवता के लिए, वायुदेवता के लिए आहुतियाँ समर्पित हैं। विब्णु एवं इन्द्रदेव के निमित्त आहुतियाँ दी जाती हैं। बृहस्मति, मित्र एवं वरुणदेव के लिए आहुतियाँ प्रदान की जाती हैं-वे स्वीकृत हों॥६॥

आये के पंत्रों में अस द्वारा की जाने वाली कियाओं के साव स्वाहाकार किया जाता है। "वीर्य वा अशः" एवं " "तीर्य राष्ट्रम्" के अनुसार राष्ट्र के पराक्रम तथा सम्पन्ति-विभूतियों से सम्पन्न होने वाली चेष्टाओं-क्रियाओं के साथ वज़ीय अर्जा को समाविष्ट करने के लिए ये आहतियाँ दी जाती हैं —

१२७९. हिङ्काराय स्वाहा हिङ्कृताय स्वाहा क्रन्दते स्वाहावक्रन्दाय स्वाहा प्रोथते स्वाहा प्रप्रोथाय स्वाहा गन्धाय स्वाहा ग्राताय स्वाहा निविष्टाय स्वाहोपविष्टाय स्वाहा सन्दिताय स्वाहा वल्गते स्वाहासीनाय स्वाहा शयानाय स्वाहा स्वपते स्वाहा जाग्रते स्वाहा कूजते स्वाहा प्रबुद्धाय स्वाहा विज्ञम्भमाणाय स्वाहा विच्नत्ताय स्वाहा स छे हानाय स्वाहोपस्थिताय स्वाहायनाय स्वाहा प्रायणाय स्वाहा ॥७॥

हिंकार (उत्साहित होने पर स्वतः प्रकट होने वाले स्वर) के लिए आहुति अर्पित है। हिंकृत (उत्साह व्यक्त किया जा चुका) के लिए आहुति है। क्रन्दन (उच्च स्वर से उद्घोष) एवं अवक्रन्दन (नीचे स्वर से अभिव्यक्ति) के लिए आहुतियाँ हैं। कमाँ की पूर्णता की प्रेरणा के निमत्त आहुतियाँ हैं। गंध लेने की प्रवृत्तियों एवं सूँधने की सम्मन्न हो चुकी क्रियाओं के लिए आहुतियाँ हैं। पहुँचने एवं बैठने की चेष्टाओं के लिए आहुतियाँ हैं। वाती हैं। दिये जाने की प्रवृत्ति तथा गतिशीलता के लिए आहुतियाँ हैं। आसन ग्रहण करने तथा लेटने की चेष्टाओं के निमत्त आहुतियाँ हैं। सोने तथा जागने के लिए आहुतियाँ हैं। कृजन (गुनगुनाने तथा प्रवृद्ध होने की क्रियाओं) के निमत्त आहुतियाँ हैं। जंधाई लेने (चैतन्य होने), प्रदीप्त होने के निमित्त आहुतियाँ हैं। शारीरिक सुडौलता के लिए उपस्थित के लिए गमन एवं प्रयाण के निमित्त ये आहुतियाँ दी जाती है, (स्वीकार हो) ॥७॥

१२८०. यते स्वाहा घावते स्वाहोद्द्रावाय स्वाहोद्द्रताय स्वाहा शूकाराय स्वाहा शूक्ताय स्वाहा निषणणाय स्वाहोत्थिताय स्वाहा जवाय स्वाहा बलाय स्वाहा विवर्त्तमानाय स्वाहा विवृत्ताय स्वाहा विधृताय स्वाहा शृश्रूषमाणाय स्वाहा शृण्वते स्वाहेक्षमाणाय स्वाहोक्षिताय स्वाहा वीक्षिताय स्वाहा निमेषाय स्वाहा यदत्ति तस्मै स्वाहा यत् पिबति तस्मै स्वाहा यन्मूत्रं करोति तस्मै स्वाहा कुर्वते स्वाहा कृताय स्वाहा ॥८॥

जाते हुए, दौड़ते हुए तथा तीव गति वाले के लिए आहुतियाँ समर्पित हैं । उत्कर्ष के लिए प्रयत्नशील, जो शीव्रता करने वाले हैं तथा जो शीव्रता कर चुके हैं, उनके निमित्त आहुतियाँ दी जाती हैं । बैठे हुए, उठते हुए एवं वेगवान के लिए आहुतियाँ अर्पित हैं । विशेष क्रम में उपस्थित तथा विवृत्त गति (पुन:-पुन: किए जाने) के निमित्त आहुतियाँ हैं । काँपने वाले, अधिक काँपने वाले एवं शुश्रूषा चाहने वाले के लिए आहुतियाँ दी जाती हैं । श्रवणशील के लिए, देखे हुए, परखे हुए के निमित्त आहुतियाँ हैं । पलक झपकने एवं खाने की चेशाओं के लिए आहुतियाँ अर्पित हैं । जल सेवन तथा विसर्जन की क्रियाओं के लिए आहुतियाँ हैं । क्रियाएँ, जो की जा रही हैं और जो की जा चुकी हैं, उन सबके लिए आहुतियाँ अर्पित हैं ॥८ ॥

#### १२८१. तत्सवितुर्वरेण्यं भगों देवस्य धीमहि । धियो यो नः प्रचोदयात् ॥९॥

सविप्रेरक, पापनाशक , वरण करने योग्य, देव (सत्-चित्-आनन्द) स्वरूप, सविता देव को हम धारण करते हैं, वे (उत्पादक-प्रेरक देव) हमारी बृद्धि को सन्मार्ग पर चलने (श्रेष्ठ कर्म करने) की प्रेरणा प्रदान करें ॥९ ॥

#### १२८२. हिरण्यपाणिमृतये सवितारमुप ह्वये । स चेत्ता देवता पदम् ॥१०॥

हे हिरण्यपाणि (सुनहरी किरणें जिनके हाथ हैं ) सवितादेव ! आप सर्वज्ञाता और सेवन करने योग्य हैं । हे देव ! रक्षा के लिए हम आपका आवाहन करते हैं ॥१० ॥

## १२८३. देवस्य चेततो महीं प्र सवितुर्हवामहे । सुमति छं सत्यराघसम् ॥११॥

हे सवितादेव ! आप सर्वेज व चैतन्यरूप सत्य तक पहुँचाने वाले हैं । हम सब सद्बुद्धि की प्राप्ति के निमित्त आपकी स्तुति करते हैं ॥११ ॥

#### १२८४. सृष्टुति थ्रं सुमतीवृद्यो राति थ्रं सवितुरीयहे । प्र देवाय पतीविदे ॥१२ ॥

हे सवितादेव ! उत्तममति की वृद्धि करने वाले आप हम सबको भी सद्बुद्धि प्रदान करें ; जिससे हम आपकी श्रेष्ठ रीति से स्तुति कर सकें ॥१२॥

#### १२८५. राति छे सत्पतिं महे सवितारमुप हुये । आसवं देववीतये ॥१३॥

देवताओं को तृप्त करने के लिए, सञ्जनों के स्वामी, दानशील, परम ऐश्वर्य-सम्पन्न, सवितादेव की हम स्तुति करते हैं-पूजन करते हैं ॥१३॥

## १२८६. देवस्य सवितुर्मतिमासवं विश्वदेव्यम् । धिया धर्ग मनामहे ॥१४॥

समस्त देवताओं के हितकारी, परम ऐचर्यसम्पन्न सवितादेव की भग (ऐचर्य) बढ़ाने वाली मति (श्रेष्ठ बुद्धि) को धारण करने के लिए हम स्तृति करते हैं ॥१४॥

#### १२८७. अग्निथं स्तोमेन बोधय समिधानो अमर्त्यम् । हव्या देवेषु नो दधत् ॥१५ ॥

हे अध्वर्यु ! आप अग्निदेव को समिधाएँ अर्पित करके अमर (अखण्ड) बनाएँ । स्तुति से उन्हें बोध कराएँ (प्रसन्न करें ), जिससे वे हमारी आहुतियों को देवगणी तक पहुँचाएँ ॥१५ ॥

#### १२८८. स हव्यवाडमर्त्यंऽ उशिग्दृतश्चनोहितः । अग्निर्धिया समृण्वति ।।१६ ।।

हिव वहनकर्ता, अमर (प्रज्वलित), स्वप्रकाशित, देवदूत और हम सबके हितैषी हे अग्निदेव ! धारण क्षमता के द्वारा ही हविधारण करके आप देवताओं तक पहुँचाने का सम्पूर्ण कार्य करते हैं ॥१६ ॥

#### १२८९. अग्निं दूर्त पुरो दधे हव्यवाहमुप बुवे । देवाँ२ आ सादयादिह ॥१७ ॥

हवि वाहक, देवदूत, अग्निदेव को हम सामने स्थापित करते हैं । उनसे प्रार्थना करते हैं कि हे अग्निदेव ! आप यहाँ रहते हुए अन्य देवताओं तक पहुँचें ॥१७ ॥

#### १२९०.अजीजनो हि पवमान सूर्ये विद्यारे शक्मना पयः । गोजीरवा रथंश्रहमाणः पुरन्थ्या।।

है पवित्र करने वाले अग्निदेव ! आप सूर्य को प्रकट करने वाले, गति देने वाले और देह (ब्रह्माण्ड) के पोषणकर्ता है । गौ आदि पशुओं के जीवनदाता जल को, आप अपनी गतिमान् शक्ति द्वारा धारण करते हैं । गौएँ आपकी शक्ति से ही दुग्ध धारण करती हैं ॥१८॥

| शरीरस्य अभि (अठरामि) हारा संजातित विशिष्ट पाचन-क्रिया ही वास आदि को दूव में परिवर्तित करती है । इसलिए अभि की शक्ति से ही दुध करण करने की बात कही गयी है ।| १२९१. विभूमात्रा प्रभूः पित्राश्चोऽसि हयोऽस्यत्योऽसि मयोऽस्यर्वाऽसि सप्तिरसि वाज्यसि वृषासि नृमणा ऽ असि। ययुर्नामासि शिशुर्नामास्यादित्यानां पत्वान्विहि देवाऽ आशापालाऽ एतं देवेभ्योऽश्चं मेद्याय प्रोक्षित छं रक्षतेह रन्तिरिह रमतामिह धृतिरिह स्वधृतिः स्वाहा ॥१९॥

है अश्व (यज्ञाग्नि)! आप मातृवत् गुणों से विभूषित तथा चितृवत् गुणों से प्रभुता-सम्पन्न हैं। आप 'ययु' (गमनशील) और 'शिशु' (प्रशंसनीय) नाम से ख्याति प्राप्त, निरन्तर वेग से गमन करने वाले, शबुओं का पीछा करने में समर्थ, शबु के नाशक, प्रजा के सुखदाता और पराक्रमों हैं। इसी से मनुष्यों में आपका सम्मान है। जिस तरह आदित्यगण अपने मार्ग में गमन करते हैं, वैसे ही आप भी तेज्ञांस्त्रना सहित गमन करें। दिव्यगुण वाले, सभी दिशाओं के रक्षक (देवगण, देवकार्य में निरत विद्वान् एवं शौर्यवान् व्यक्ति) देवताओं के निमित्त प्रोक्षित (संस्कारित) इस अश्व (यज्ञाग्नि) की रक्षा करें। यह वहां प्रसन्नता से रहे (रमण करें)। यज्ञ की धारण शक्ति बढ़ाने के लिए यह आहुति है, साथकों के स्व (अन्तःकरण) में धारण शक्ति बढ़ाने के भाव से यह आहुति है। ॥१९॥

१२९२. काय स्वाहा कस्मै स्वाहा कतमस्मै स्वाहा स्वाहाधिमाधीताय स्वाहा मनः प्रजापतये स्वाहा चित्तं विज्ञातायादित्यै स्वाहादित्यै मह्यै स्वाहादित्यै सुमृडीकायै स्वाहा सरस्वत्यै स्वाहा सरस्वत्यै स्वाहा सरस्वत्यै स्वाहा सरस्वत्यै वृहत्यै स्वाहा पूष्णे स्वाहा पूष्णे प्रपथ्याय स्वाहा पूष्णे नरन्धिषाय स्वाहा त्वष्ट्रे स्वाहा त्वष्ट्रे तुरीपाय स्वाहा त्वष्ट्रे पुरुरूपाय स्वाहा विष्णवे स्वाहा विष्णवे निभूयपाय स्वाहा विष्णवे शिपिविष्टाय स्वाहा ॥२०॥

(काय) प्रजापति के निमत्त आहुति समर्पित है। (कस्मै) सुख स्वरूप प्रजापति के निमत्त आहुति समर्पित है। (कतमस्मै) सर्वश्रेष्ठ प्रजापति के निमत्त आहुति समर्पित है। विद्या-बुद्धि धारणकर्त्ता के निमित्त आहुति समर्पित है। पन 'रूप प्रजापति के निमित्त आहुति समर्पित है। वित्त के साक्षी आदित्य के निमित्त आहुति समर्पित है। सुख-प्रदाता आदित्य के निमित्त आहुति समर्पित है। महिमावती सरस्वती के निमित्त आहुति समर्पित है। पदार्ष प्रदायक पृथादेव के निमित्त यह आहुति समर्पित है। मानवों के धारक-पोषक पृथादेव के लिए यह आहुति समर्पित है। वावादित के पोषक त्वष्टादेव के लिए आहुति समर्पित है। तोवापति के पोषक त्वष्टादेव के लिए आहुति समर्पित है। विष्णुदेव के लिए आहुति समर्पित है। पालक विष्णुदेव के लिए आहुति समर्पित है। एक ॥

१२९३. विश्वो देवस्य नेतुर्मतों वुरीत सख्यम् । विश्वो राय ऽ इषुव्यति द्युम्नं वृणीत पुष्यसे स्वाहा ॥२१ ॥

विश्व के सभी मनुष्यादि मरणधर्मा प्राणी देवताओं के नायक (सर्वितादेव) से मित्रता (कृपा प्राप्त) करना बाहते हैं और पुष्टि के लिए अत्र-धर्नेश्वर्यादि को प्राप्त करना चाहते हैं । इस निमित्त (सवितादेव के लिए) हम यह आहुति प्रदान करते हैं ॥२१ ॥

१२९४. आ ब्रह्मन् ब्राह्मणो ब्रह्मवर्चसी जायतामा राष्ट्रे राजन्यः शूर ऽ इषव्योतिव्याधी महारथो जायतां दोग्धी धेनुवाँढानड्वानाशुः सप्तिः पुरन्धियाँचा जिष्णू रथेष्ठाः सभेयो युवास्य यजमानस्य वीरो जायतां निकामे-निकामे नः पर्जन्यो वर्षतु फलवत्यो नऽ ओषधयः पच्यन्तां योगक्षेमो नः कल्पताम् ॥२२॥

हे ब्रह्मन् ! इस राष्ट्र में ब्रह्मवर्चस से सम्पन्न ब्राह्मण तथा पराक्रमी, धनुर्विद्या में निपुण, शतुओं को जीतने वाले महारथी (महायोद्धा) क्षत्रिय उत्पन्न हो । शीश्चगामी घोड़े, भारवाही बैल, दुग्ध देने वाली गीएँ नागरिकों को प्राप्त हों । यहाँ की क्षियों सर्वगुण-सम्पन्न और शीलवती हों । रथी वीरपुरुष विजयशील हों । सभा में साधु स्वभाव वाले श्रेष्ठ वक्ता एवं वीर युवा हो । हम जब चाहे, तब (आवश्यकता के अनुरूप) जलवृष्टि हो । हमारा राष्ट्रफल, ओषधि एवं अन्न से समृद्ध हो और सर्दव सकुशल-सुरक्षित रहे ॥२२ ॥

१२९५. प्राणाय स्वाहापानाय स्वाहा व्यानाय स्वाहा चक्षुषे स्वाहा श्रोत्राय स्वाहा वाचे स्वाहा मनसे स्वाहा ॥२३॥

प्राण, अपान, व्यान आदि प्राणों की पुष्टि के लिए ये आहुतियाँ हैं । देखने की, सुनने की तथा वाणी की शक्ति के परिष्कार के लिए ये आहुतियाँ हैं, भन के संस्कार के लिए यह आहुति समर्पित है ॥२३॥

१२९६. प्राच्ये दिशे स्वाहार्वाच्ये दिशे स्वाहा दक्षिणाये दिशे स्वाहार्वाच्ये दिशे स्वाहा प्रतीच्ये दिशे स्वाहार्वाच्ये दिशे स्वाहोदीच्ये दिशे स्वाहार्वाच्ये दिशे स्वाहोध्ययि दिशे स्वाहार्वाच्ये दिशे स्वाहावाच्ये दिशे स्वाहार्वाच्ये दिशे स्वाहा ॥२४॥

पूर्व, आग्नेय, दक्षिण, नैकॅरव, पश्चिम, वायव्य, उत्तर, ईशान, ऊर्ध्व एवं बीच की दिशा, अश्वी तथा बीच की दिशा की तृष्टि के निमत्त हम आहुतियाँ प्रदान करते हैं ॥२४ ॥

१२९७. अद्ग्यः स्वाहा वार्श्यः स्वाहोदकाय स्वाहा तिष्ठन्तीभ्यः स्वाहा स्रवन्तीभ्यः स्वाहा स्यन्दमानाभ्यः स्वाहा कृप्याभ्यः स्वाहा सृद्याभ्यः स्वाहा द्यार्याभ्यः स्वाहार्णवाय स्वाहा समुद्राय स्वाहा सरिराय स्वाहा ॥२५॥

पेय जल, रोग निवारक जल, ऊर्ध्वगामी जल स्थिर जल, झरने वाले जल, प्रवाहित जल, कुएँ के जल, वर्षा के जल, धारण करने योग्य जल, समुद्र के जल एवं वायु में स्थित जलों के निमित्त आहुर्तियों प्रदान करते हैं ॥२५ ॥ १२९८. वाताय स्वाहा धूमाय स्वाहाधाय स्वाहा मेघाय स्वाहा विद्योतमानाय स्वाहा स्तान्यते स्वाहावस्फूर्जते स्वाहा वर्षते स्वाहाववर्षते स्वाहोग्रं वर्षते स्वाहा शीघ्रं वर्षते स्वाहोद्गृहणते स्वाहोद्गृहीताय स्वाहा प्रष्णते स्वाहा शीकायते स्वाहा प्रष्वाध्यः स्वाहा हादुनीभ्यः स्वाहा नीहाराय स्वाहा ॥२६ ॥

वायु के लिए, धूम्र (वाष्प) के लिए, अम्र (धनीभृत होती माप) के लिए, मैघ के लिए, विद्युत् पैदा करने वाले, गर्जन करने वाले, विद्युत् को नीचे फेंकने वाले, बरसने वाले, कम वर्षा करने वाले, अतिवृष्टि करने वाले, शीघ्र बरसने वाले, ऊपर उठने वाले, ऊपर से जल महण करने वाले, बड़ी बूँदों वाले, छोटी बूँदों वाले, घनघोर वर्षा वाले, गड़-गड़ शब्द करने वाले, कुहरे वाले—इन सभी मेघों के निमित्त हम आहुतियाँ प्रदान करते हैं ॥२६ ॥

१२९९. अग्नये स्वाहा सोमाय स्वाहेन्द्राय स्वाहा पृथिव्यै स्वाहान्तरिक्षाय स्वाहा दिवेस्वाहा दिग्भ्यः स्वाहाशाभ्यः स्वाहोर्व्ये दिशे स्वाहार्वाच्यै दिशे स्वाहा ॥२७॥

अग्नि, सोम, इन्द्र देवता के लिए, पृथ्वी, अन्तरिष्ठ, द्युलोक, दिशाओं, उप दिशाओं, ऊर्घ्व दिशा और अधो दिशा के निमित्त ये आहुतियाँ प्रदान करते हैं ॥२७ ॥

१३००. नक्षत्रेभ्यः स्वाहा नक्षत्रियेभ्यः स्वाहाहोरात्रेभ्यः स्वाहा र्बमासेभ्यः स्वाहा मासेभ्यः स्वाहा ऋतुभ्यः स्वाहार्तवेभ्यः स्वाहा संवत्सराय स्वाहा द्यावापृथिवीभ्या छं स्वाहा चन्द्राय स्वाहा सूर्याय स्वाहा रिश्मभ्यः स्वाहा वसुभ्यः स्वाहा रुद्रेभ्यः स्वाहा- दित्येभ्यः स्वाहा मरुद्ध्यः स्वाहा विश्वेभ्यो देवेभ्यः स्वाहा मूलेभ्यः स्वाहा शाखाभ्यः स्वाहा वनस्पतिभ्यः स्वाहा पुष्पेभ्यः स्वाहा फलेभ्यः स्वाहौषषीभ्यः स्वाहा ॥२८ ॥

नक्षत्रों के लिए, नक्षत्रों के देवताओं के लिए, दिन-रात्रि के लिए, अर्द्धमास (पक्षों ) के लिए, मास, ऋतु, ऋतु से उत्पन्न पदार्थ, संवत्सर, द्वावा-पृथिवी, चन्द्रमा, सूर्य, सूर्य की किरणों, वसुओं, रुद्रों, आदित्यों, मरुद्गणों, मूलों (जड़ों ), शाखाओं, वनस्मतियों, पृथ्मों, फलों एवं ओषधियों के निमित्त ये आहृतियों प्रदान करते हैं ॥२८॥

१३०१. पृथिव्यै स्वाहान्तरिक्षाय स्वाहा दिवे स्वाहा सूर्याय स्वाहा चन्द्राय स्वाहा नक्षत्रेभ्यः स्वाहाद्भ्यः स्वाहौषधीभ्यः स्वाहा वनस्पतिभ्यः स्वाहा परिप्लवेभ्यः स्वाहा चराचरेभ्यः स्वाहा सरीसृपेभ्यः स्वाहा ॥२९॥

पृथिवी, अन्तरिक्ष, द्युलोक, सूर्य, चन्द्रमा, नक्षत्र, जल, औषधियों, वनस्मतियों, भ्रमणशील ग्रहों, रेंगने वाले प्राणियों एवं चराचर के निमित्त ये आहुतियाँ प्रदान करते हैं ॥२९ ॥

१३०२. असवे स्वाहा वसवे स्वाहा विभुवे स्वाहा विवस्त्रते स्वाहा गणश्चिये स्वाहा गणपतये स्वाहाभिभुवे स्वाहाधिपतये स्वाहा शूषाय स्वाहा सर्थः सर्पाय स्वाहा चन्द्राय स्वाहा ज्योतिषे स्वाहा मलिम्लुचाय स्वाहा दिवा पतयते स्वाहा ॥३०॥

प्राण, वसुदेव, विभु, विवस्तान् (सूर्यदेव), गणपति, अधिभुव, अधिपति, सामर्थ्यवान्, गमनशील, गणश्री, ज्योतिर्मान्, चन्द्रदेव, मलिम्लुच (अधिकमास के देवता) आदि को यज्ञीय ऊर्जा से अनुप्राणित करने के लिए ये आहुतियाँ समर्पित हैं ॥३० ॥

१३०३. मधवे स्वाहा माधवाय स्वाहा शुक्राय स्वाहा शुचये स्वाहा नभसे स्वाहा नभस्याय स्वाहेषाय स्वाहोर्जाय स्वाहा सहसे स्वाहा सहस्थाय स्वाहा तपसे स्वाहा तपस्याय स्वाहा १ं४ हसस्पतये स्वाहा ॥३१॥

चैत्र, वैशाख, ज्येष्ठ, आषाढ़, ब्रावण, भाइपद, आश्विन, कार्तिक, अगहन (मार्गशोर्ष) , पौष, माघ, फाल्गुन और अधिक मास के संतुलन के लिए ये आहुतियाँ प्रदान करते हैं ॥३१ ॥

१३०४. वाजाय स्वाहा प्रसवाय स्वाहापिजाय स्वाहा क्रतवे स्वाहा स्वः स्वाहा मूर्ध्ने स्वाहा व्यश्नुविने स्वाहान्त्याय स्वाहान्त्याय भावनाय स्वाहा भुवनस्य पतये स्वाहा- विपतये स्वाहा प्रजापतये स्वाहा ॥३२॥

अन्न देवता, उत्पादक देव, बलोत्पन्न अन्नों, यज्ञ के उपयुक्त अन्नों, स्व (अन्त:करण), मूर्धा (मस्तिष्क के संतुलन), व्यापक अन्न (शरीर, मन, विचार आदि के लिए पोषक उत्वों ) अन्तिम व्यवहार के निमित्त, संसार में होने वाले कर्मों के लिए, भुवनपति और प्रजापित आदि देवों के निमित्त ये आहुतियाँ प्रदान करते हैं ॥३२ ॥

१३०५. आयुर्वज्ञेन कल्पता छं स्वाहा प्राणो यज्ञेन कल्पता छं स्वाहापानो यज्ञेन कल्पता छं स्वाहा व्यानो यज्ञेन कल्पता छं स्वाहोदानो यज्ञेन कल्पता छं स्वाहा समानो यज्ञेन कल्पता छं स्वाहा चक्षुर्यज्ञेन कल्पता छं स्वाहा श्रोत्रं यज्ञेन कल्पता छं स्वाहा वाग्यज्ञेन कल्पता छं स्वाहा मनो यज्ञेन कल्पता छं स्वाहात्मा यज्ञेन कल्पता छं स्वाहा ब्रह्मा यज्ञेन कल्पता छं स्वाहा ज्योतिर्यज्ञेन कल्पता छं स्वाहा स्वर्यज्ञेन कल्पता छं स्वाहा पृष्ठं यज्ञेन कल्पता छं स्वाहा यज्ञो यज्ञेन कल्पता छं स्वाहा ॥३३॥ यज्ञ से आयु, प्राण, अपान, व्यान, उदान और समान आदि पंच प्राणों की वृद्धि हो, इसलिए ये आहुतियाँ समर्पित करते हैं। यज्ञ से चक्षु, श्लोज, वाक्, इन्द्रियाँ बलवान् हों, इस निमित्त आहुतियाँ समर्पित करते हैं। यज्ञ से मन, आत्मा, आत्मञ्योति, स्व:लोक, बहालोक और यज्ञीय भाव को समर्थ बनाने के निमित्त हम ये आहुतियाँ अर्पित करते हैं ॥३३॥

१३०६. एकस्मै स्वाहा द्वाध्या छं स्वाहा शताय स्वाहैकशताय स्वाहा व्युष्ट्यै स्वाहा स्वर्गाय स्वाहा ॥३४॥

अद्वितीय परमेश्वर के लिए, प्रकृति-पुरुष के लिए, शत (सौ वर्ष तक की आयु वालों ), एक शत (सौ वर्ष से अधिक आयु वालों ) के लिए, पापों के शमनकर्ता के लिए एवं स्वर्ग के लिए हम आहुतियाँ प्रदान करते हैं ॥३४ ॥

#### \* \* \*

## —ऋषि, देवता, छन्द-विवरण—

ऋषि— प्रजापति १ । संवत्सर यज्ञपुरुष २-८ । विद्यामित्र ९, १६ । मेधातिथि १०-१४ । सुतंभर १५ । विरूप १७ । त्र्यरुण-त्रसदस्यु १८-२०, २२-३४ । स्वस्त्य आत्रेय २१ ।

देवता— स्वर्ण-निष्क १ । रशना २ । लिंगोक्त ३, ४, २०, २२-३४ । लिंगोक्त, अश्व ५ । लिंगोक्त (अग्नि आदि) ६ । अश्व ७, ८ । सर्विता ९-१४,५२१ । अग्नि १५-१७ । प्रवमान १८ । अश्व, देवगण, अग्नि १९ ।

छन्द— निवृत् पंक्ति १ | निवृत् त्रिष्टुप् २ | भुरिक् अनुष्टुप् ३ | जगती ४,२७ | अतिधृति ५ | भुरिक् अतिजगती ६ | (दो) अत्यष्टि ७ | (दो) निवृत् अतिधृति ८ | निवृत् गायत्री ९, १३, १५-१६ | गायत्री १०-१२,१७ | पिपोलिकामध्या निवृत् गायत्री १४ | पिपोलिकामध्या विराद् अनुष्टुप् १८ | विकृति १९ | विराद् अतिधृति, निवृत् अतिधृति २० | आर्षी अनुष्टुप् २१ | स्वराद् उत्कृति २२ | स्वराद् अनुष्टुप् २३ | निवृत् अतिधृति २४ | अष्टि २५ | विराद् अभिकृति २६ | भुरिक् अष्टि २८ | निवृत् अत्यष्टि २९ | कृति ३० | भुरिक् अत्यष्टि ३१ | अत्यष्टि ३२ | निवृत् कृति (दो) ३३ | भुरिक् उष्णिक् ३४ |

## ॥ इति द्वाविंशोऽध्याय: ॥



## ॥ अथ त्रयोविंशोऽध्याय:॥

१३०७. हिरण्यगर्भः समवर्त्तताग्रे भूतस्य जातः पतिरेकऽ आसीत्। स दाधार पृथिवीं द्यामुतेमां कस्मै देवाय हविषा विश्रेम ॥१ ॥

सृष्टि के प्रारंभ में हिरण्यगर्भ परमपुरुष (प्रजापति) सम्पूर्ण ब्रह्माण्ड के एक मात्र उत्पादक और पालक रहे । वे सम्पूर्ण जगत् की उत्पत्ति से पहले भी विद्यमान थे, वही स्वर्ग, अन्तरिक्ष और पृथ्वी को धारण करने वाले हैं, हम उसी आनन्दस्वरूप प्रजापति की तृष्ति के लिए आहुति समर्पित करते हैं (उनके अतिरिक्त और किसे आहुति समर्पित करें ?) ॥१ ॥

१३०८. उपयामगृहीतोसि प्रजापतये त्वा जुष्टं गृहणाम्येष ते योनिः सूर्यस्ते महिमा। यस्तेऽहन्त्संवत्सरे महिमा सम्बभूव यस्ते वायावन्तरिक्षे महिमा सम्बभूव यस्ते दिवि सूर्ये महिमा सम्बभूव तस्मै ते महिम्ने प्रजापतये स्वाहा देवेभ्यः ॥२॥

हे हवि ! प्रजापति के प्रिय आपको हम प्रहण करते हैं । आप उपयाम पात्र में स्थित हो, यह आपका धारक स्थान है । हे प्रजापति ! सूर्य, वायु, अन्तरिक्ष, घुलोक, दिन और संवत्सर में आपको महिमा प्रकट है (अर्थात् यह सब आपको महिमा के परिचायक हैं ) । आप (महिमावान् प्रजापति) और देवगणों के निमित्त हम यह आहुति प्रदान करते हैं ॥२ ॥

१३०९. यः प्राणतो निमिषतो महित्वैकऽइद्राजा जगतो बभूव । यऽईशे अस्य द्विपदश्चतुष्पदः कस्मै देवाय हविषा विधेम ॥३ ॥

जो परमात्मा अपनी महिमा द्वारा निमिष मात्र में, मनुष्य, पशु सहित सम्पूर्ण जगत् के अधिष्ठाता होते हैं (अर्थात् उत्पन्न करते हैं) । जो इस जगत् के स्वामी हैं, उन आनन्दस्वरूप परमेश्वर के लिए यह आहुति समर्पित करते हैं (उनके अतिरिक्त और किसे आहुति समर्पित करें ?) ॥३ ॥

१३१०. उपयामगृहीतोसि प्रजापतये त्वा जुष्टं गृहणाम्येष ते योनिश्चन्द्रमास्ते महिमा । यस्ते रात्रौ संवत्सरे महिमा सम्बभूव यस्ते पृथिव्यामग्नौ महिमा सम्बभूव यस्ते नक्षत्रेषु चन्द्रमसि महिमा सम्बभूव तस्मै ते महिम्ने प्रजापतये देवेभ्यः स्वाहा ॥४॥

हे हवि ! प्रजापति के प्रिय आपको हम प्रहण करते हैं । आप उपयाम पात्र में स्थित हों । यह आपका धारक स्थान है । हे प्रजापते ! चन्द्र, अग्नि, नक्षत्र, भूलोक, रात्रि और प्रति संवत्सर के रूप में आपकी महिमा प्रकट है । आप (महिमावान् प्रजापति) और देवगणों के निमित्त हम यह आहुति प्रदान करते हैं ॥४॥

#### १३११. युञ्जन्ति ब्रध्नमरुषं चरन्तं परि तस्थुषः । रोचन्ते रोचना दिवि ॥५ ॥

जिस प्रकार आकाश में स्वप्रकाशित सूर्यदेव संबंधित यहाँ को अपने साथ जोड़े रहते हैं, उसी प्रकार संतुलित मानस वाले ऋत्विग्गण इस स्वप्रकाशित यज्ञाश्व (यज्ञाग्नि) के साथ सभी यज्ञीय उपचारों को नियोजित रखते हैं ॥५

### १३१२. युञ्जन्यस्य काम्या हरी विपक्षसा रथे । शोणा वृष्णू नृवाहसा ॥६ ॥

जिस प्रकार (कुशल व्यक्ति) मनुष्यों को ले जाने वाले रथ में, दो घोड़ों को अपने वश में रखकर जोड़ते हैं, उसी प्रकार इस (देवताओं के लिए हवि ले जाने वाले) रथ में 'शोणा' (लाल रंग के बेगवान् अग्नि) तथा 'धृष्णू' नामक अश्वों (सामर्थ्यवान् मंत्रों ) को नियोजित करें ॥६ ॥ त्रयोविकोऽध्यायः

73.7

## यद्वातो अपो अगनीगन्त्रियामिन्द्रस्य तन्वम्। एतथ्रः स्तोतरनेन पथा पुनरश्चमावर्त्तयासि नः ॥७ ॥

जब वायु के समान वेगवान् यह अश्व (हवियुक्त प्राणवान् यज्ञीय ऊर्जा) इन्द्रदेव के प्रिय जलरूप (बरसने वाले जल) को प्राप्त हो जाए, तब हे स्तोताओ ! (अपनी मंत्र शक्ति से) इस प्राण-पर्जन्य रूपी अश्व को इसी मार्ग से फिर लौटाओ ॥७ ॥

|यहाँ यूज़ से अपन्न अर्जा से प्रकृति चळ को पांचण देने तवा उसके प्रचाव से प्राणकान् पर्जन्ययुक्त वर्षा प्राप्त होने का संकेत किया गया है।।

१३१४. वसवस्त्वाञ्जन्तु गायत्रेण छन्दसा रुद्रास्त्वाञ्जन्तु त्रैष्ट्रभेन छन्दसा दित्यास्त्वाञ्जन्तु जागतेन छन्दसा । भूर्भुवःस्वर्लाजी३ञ्छाची३न्यव्ये गव्यऽ एतदन्नमत्त देवाऽ एतदन्नमद्भि प्रजापते ॥८॥

हे अब ! (संचरित होने वाले प्राणपर्जन्य) ! गायत्रो छन्द द्वारा वसुगण आपको अभिषिक्त करें । आदित्य आपको जगती छन्द द्वारा अधियक्त करे । रुद्रगण द्विष्ट्रप् छन्द से युक्त करें । भूलोक, अन्तरिक्ष एवं स्वर्ग लोक में रिश्रत प्रकाशमान एवं सामर्थ्यवान् हे देवगणो ! आप इस हव्य को ब्रहण करें । हे सत्पुरुषो ! इस यज्ञीय प्रक्रिया से पृष्ट हुए बवादि अन्नो एवं मीओं से उत्पन्न दुध आदि का सेवन करें ॥८ ॥

१३१५, कः स्विदेकाकी चरति कऽ उ स्विज्जायते पुनः। किथ्ने स्विद्धिमस्य भेषजं किम्वावपनं महत् ॥९॥

(बह्या होता से पूछते हैं, यह बताएँ कि) एकाको कौन विचरण करता है ? वह कौन है जो बार-बार पैदा (प्रकाशित) होता है ? हिम (शीत) की औषधि क्या है ? एवं बीज-वपन के निमित्त बढ़ा क्षेत्र कौन-सा है ? ॥९ ॥

१३१६. सूर्येऽ एकाकी चरति चन्द्रमा जायते पुनः । अग्निर्हिमस्य भेषजं भूमिरावपनं महत्।। (होता कहते हैं कि ) सर्य एकाकी विचरण करता है । चन्द्रमा प्न⊱प्नः पैदा प्रकाशमान होता है । अग्नि

(हिम) (शीत) की औषधि है। बीज-वपन का बड़ा क्षेत्र यह पृथ्वी है ॥१० ॥.. १३१७. का स्विदासीत्पूर्वचित्तिः किछंश्विदासीद् बृहद्वयः । का स्विदासीत्पिलिप्पिला का

स्विदासीत्पशङ्किला ॥११ ॥ (होता बहा। से पछते हैं कि) सबसे पहले चिन में धारण करने योग्य कौन सी स्थिति है ? सर्वाधिक बलवान्

पक्षी कीन है ? शोभावान कौन है ? सब रूपों को निगलने वाला कौन है ? ॥११ ॥ द्यौरासीत्पूर्वचित्तिरश्वऽआसीद् अविरासीत्पिलिप्पला बृहद्वयः।

रात्रिरासीत्पिशङ्किला ॥१२ ॥ (बह्या उत्तर देते हुए कहते हैं कि) सबसे पहले चिन्तनीय (स्मरणीय) हो है । अश्व (सब को गति देने वाले

अग्नि) ही सर्वाधिक शक्तिसम्पन्न पक्षी है । अवनि (रक्षिका पृथ्वी) सबसे बड़ी शोभावाली है । रात्रि समस्त पदार्थी के रूप को निगलने वाली अर्थात अपने अंधकार में छिपाकर रखने वाली है ॥१२ ॥ १३१९. वायष्ट्रवा पचतैरवत्वसितग्रीवश्छागैर्न्यग्रोधश्चमसैः शल्मलिर्वद्ध्या । एष स्य

राध्यो वृषा पद्भिञ्चतुभिरेदगन्ब्रह्माऽकृष्णञ्च नोवतु नमोग्नये ॥१३॥ हे अश्व ! (यज्ञाग्नि), वाय आपको परिपक्वता प्रदान करके, कृष्णग्रीवा अग्नि छाग (कृष्णवर्णी धूम्र) प्रदान

करके, वट वृक्ष चमस प्रदान करके तथा सेमल वृक्ष वृद्धि प्रदान करके आपकी रक्षा करें। यह बलवान् (अश्र)

सर्वत्र संव्याप्त होने वाली आनन्द प्रदायक यज्ञीय ऊर्जा, चारो चरणों में (स्वेदज, अंडज, उद्धिज एवं जरायुज चार प्रकार के जीवों का पोषण करते हुए) आगमन करे । धवलवर्णों अश्व (अग्निज्योति) हमारी रक्षा करे । इस हेतु अग्निदेव को नमस्कार है ॥१३ ॥

१३२०. स छंशितो रश्मिना रथः सछंशितो रश्मिना हयः । स छंशितो अप्खप्सुजा ब्रह्मा सोमपुरोगवः ॥१४ ॥

रश्मियों- ऊर्जा प्रवाह से यज्ञ रथ प्रशंसित है, प्रकाश किरणों के कारण (हय) गतिमान् अग्निदेव प्रशंसित हैं। जो जल से उत्पन्न है, वह जल से शोभित होता है। सोम को (पोषण के निमित्त) आगे रखने (गति देने) के कारण बह्या (प्रजापति) प्रशंसित होते हैं ॥१४॥

१३२१. स्वयं वार्जिंस्तन्वं कल्पयस्व स्वयं यजस्व स्वयं जुषस्व । महिमा तेन्येन न सन्नशे ॥

हे (वाजिन) बलशाली यज्ञीय कर्जा ! आप स्वयं समर्थं बने, स्वयं यबन द्वारा विस्तार पाएँ, स्वयं ही पदार्थों से बुड़कर उन्हें प्राणवान् बनाएँ । अन्य पदार्थों से मिलकर आपकी महिमा (आपका प्रभाव) नष्ट न हो ॥१५ ॥ १३२२. न वा उ एतन्प्रियसे न रिष्यिस देवाँ २ इदेषि पथिभिः सुगेभिः । यत्रासते सुकृतो यत्र ते ययुस्तत्र त्वा देवः सविता दधात् ॥१६ ॥

यह (यज्ञ से उत्पन्न कर्जा अथवा आत्मा) निश्चितकण से न तो नष्ट होती है और न क्षीण होती है । यह देवयान मार्ग से देवों के उस स्थान तक पहुँचती है, जहाँ श्रेण्ठ कर्म करने वाले व्यक्ति रहते हैं । जहाँ वे पुण्यात्मा लोग गये हैं, वहाँ सविता देवता तुझे (यज्ञीय कर्जा अथवा जीवात्मा को) स्थापित करे ॥१६ । ।

१३२३. अग्निः पशुरासीत्तेनायजन्त स एतँल्लोकमजयद्यस्मित्रग्निः स ते लोको भविष्यति तं जेष्यसि पिबैता ऽ अपः । वायुः पशुरासीत्तेनायजन्त स एतँल्लोकमजयद्यस्मिन्वायुः स ते लोको भविष्यति तं जेष्यसि पिबैता ऽ अपः । सूर्यः पशुरासीत्तेनायजन्त स एतँल्लोकमजयद्यस्मिन्त्सूर्यः स ते लोको भविष्यति तं जेष्यसि पिबैताऽ अपः ॥१७ ॥

सर्वद्रष्टा अग्निरूप पशु (हिंब) के द्वारा देवताओं ने यजन किया। जिसमें अग्नि तत्त्व, प्रधान बल होता है, वह इस लोक को जीतता है। याजकगण भी इस लोक को जीतने एवं उसमें आश्रय पाने के निमित्त इस शाश्रत ज्ञान को आत्मसात् करें। सर्वद्रष्टा वायुरूप पशु (हिंव) द्वारा देवताओं ने यजन किया। जिसमें वायु बल प्रधान होता है, वह इस लोक को जीतता है। इस लोक को जीतने एवं आश्रय पाने के निमित्त, हे याजकगण! आप भी इस शाश्रत ज्ञान को आत्मसात् करें। सर्वद्रष्टा सूर्यरूप पशु (हिंव) के द्वारा देवताओं ने यजन किया। जिसमें सूर्य तत्त्व प्रधान बल होता है, वह इस लोक को जीत लेता है। हे याजकगण! आप भी इस लोक को जीतने एवं आश्रय पाने के निमित्त इस शाश्रत रस (ज्ञान) का पान करें। ॥१७॥

[उन्ह मंत्र में ऋषि ने योगालढ़ होकर अस्नि प्रधान भूलोक, वायु प्रधान पुकलोक और प्रकाश प्रधान सूर्य के स्व:लोक को प्राप्त करने की मन्त्रणा दी है ।]

१३२४. प्राणाय स्वाहापानाय स्वाहा व्यानाय स्वाहा । अम्बे अम्बिकेम्बालिके न मा नयति कश्चन । ससस्त्यश्वकः सुभद्रिकां काम्पीलवासिनीम ॥१८ ॥

शिथिल अग्नि काम्पील वासिनी (काम्पील के वृक्ष की समिधाओं पर पड़ी हुई) सुभद्रिकाओं (श्रेष्ठ हवियों) के साथ सोती (अप्रज्वलित स्थिति में पड़ी) है । हवियों (यह पत्नियाँ) तीन देवियों अम्बा, अम्बिका और अम्बालिका से प्रार्थना करती हैं कि हे अम्बे ! हे अम्बिक ! और हे अम्बालिके ! हमें कोई ऐसी (शिथिल-अप्रखर) स्थिति में न ले जाएँ । यह आहुतियाँ प्राण, अपान एवं व्यान की पृष्टि के लिए हैं ॥१८ ॥ [इस मंत्र में अप्रजातिन यज्ञानि अखवा जठरानि में आहुतियाँ न इसने का संकेत हैं ।]

### १३२५.गणानां त्वा गणपतिथंऽ हवामहे प्रियाणां त्वा प्रियपतिथंऽ हवामहे निधीनां त्वा निधिपतिथंऽ हवामहे वसो मम । आहमजानि गर्भद्यमा त्वमजासि गर्भद्यम् ॥१९ ॥

हे गणों के बीच रहने वाले सर्वश्रेष्ठ गणपते ! हम आपका आवाहन करते हैं । हे प्रियों के बीच रहने वाले प्रियपते ! हम आपका आवाहन करते हैं । हे निधियों के बीच सर्वश्रेष्ठ निधिपते ! हम आपका आवाहन करते हैं । हे जगत् को बसाने वाले ! आप हमारे हों । आप समस्त जगत् को गर्भ में धारण करते हैं, पैदा (प्रकट) करते हैं । आपकी इस क्षमता को हम भली प्रकार जाने ॥१९॥

### १३२६.ताऽउभौ चतुरः पदः संप्रसारयाव स्वर्गे लोके प्रोर्णुवाद्यां वृषा वाजी रेतोद्या रेतो दथातु ॥२०॥

आप दोनों (यज्ञीय ऊर्जा एवं देवशक्तियाँ) स्वर्गलोक में एक दूसरे का संरक्षण करें । दोनों मिलकर धर्म, अर्थ, काम, मोक्षरूपी चारो चरणों का संसार में विस्तार करें । हे बलवान् ! वीर्य-पराक्रम को धारण करने वाले आप हमें (रेतस्) पराक्रम प्रदान करें (वीर्यवान् बनाएँ) ॥२०॥

## १३२७. उत्सक्थ्या अव गुदं धेहि समञ्जि चारया वृषन् । य खीणां जीवधोजनः ॥२१ ॥

आदि संबरानार्य ने मगवान् ज़िय की स्तृति करते हुए कहा है 'आत्या त्वम् निरिजा मतिः ... आप आत्यात्त्य हैं -आपकी अर्थाहिनी पार्वती बुद्धि हैं । इस मंत्र में 'सीजा' यह प्रयोग साधकों की बुद्धियों के लिए ही उपयुक्त बैठता है—

हे बलशाली- दुष्टों के दमनकर्ता ! जो लोग अपनी स्थियों ( बुद्धियों ) को क्रोड़ा एवं व्यसन में नियोजित करके अपनी आजीविका प्राप्त करते हैं, आप उनको प्रतादित करें और विद्या एवं न्याय में बुद्धियों के (नियोजन) द्वारा उत्तम सुख की स्थापना करें ॥२१ ॥

### १३२८.यकासकौ शकुन्तिकाहलगिति वञ्चति । आहन्ति गभे पसो निगल्गलीति धारका ।

(अध्वर्यु का कथन) यह जो शक्ति धारण किए प्रवहमान जल हैं, शकुन्तिका (पक्षी) के समान आह्वादजनित शब्द करता है। इस उत्पादक जल में यज्ञ-तेज आता है। तेजधारण किया हुआ जल, गल-गल शब्द करता है।।२२

### १३२९. यकोसकौ शकुन्तक ऽ आहलगिति वञ्चति । विवक्षत ऽ इव ते मुखमध्वयों मा नस्त्वमधि भाषथाः ॥२३ ॥

(कुमारी का कथन) हे अध्वर्यु ! (पूर्वीक तेज के प्रभाव से) आपका बोलने को आतुर मुख शकुन्तक पक्षी की तरह सतत शब्द कर रहा है। आप निरर्थक बातचीत मत करें (केवल यज्ञीय संदर्भ में अपनी वाणी का प्रयोग करें) ॥२३॥

## १३३०.माता च ते पिता च तेऽग्रं वृक्षस्य रोहतः । प्रतिलामीति ते पिता गभे मुष्टिमतॐसयत्।।

(ब्रह्मा का कथन—) हे महिषि ! आपके माता और पिता (अग्नि और हवि) वृक्ष के अब भाग पर (सिमिधाओं के ऊपर) यज्ञीय प्रक्रिया के सहारे ऊर्ध्व गति प्राप्त करते हैं । वहाँ से आपके पिता सुसंगठित होकर (यज्ञ धूम्र से पर्जन्य गठित कर) पर्जन्य की वर्षा कर सुशोभित होते हैं (यज्ञ के प्रभावित क्षेत्र में पर्जन्य की वर्षा करते हैं), तब प्रतीत होता है, मानो वे कहते हैं— "मैं प्रसन्न हूँ" ॥२४ ॥

१३३१. माता च ते पिता च तेग्रे वृक्षस्य क्रीडतः। विवक्षत उइव ते मुखं ब्रह्मन्मा त्वं वदो बहु ॥२५ ॥ (महिषी का कथन— हे ब्रह्मा) ! आपके माता-पिता (देवगण एवं हवि) विश्व वृक्ष के उच्च भाग पर क्रीड़ारत (शक्ति प्रयोगरत) हैं । आपका मुख बोलने को आतुर (की तरह) है । (इस समय) अधिक न बोलें अर्थात् केवल आवश्यक यज्ञीय उच्चारण हो करें । (यज्ञीयशक्ति प्रयोग को निरर्थक उच्चारण से अस्त-व्यस्त न करें) ॥२५ ॥ १३२२. ऊर्व्यामेनामुच्छ्रापय गिरौ भारश्ं हरन्नित । अथास्य मध्यमेधतार्थ्य शीते वाते पुनन्नित ॥२६ ॥

(उद्गाता का कथन—) जिस प्रकार किसी भार को, पर्वत पर पहुँचाकर समुत्रत करते हैं और किसान धान्य पात्र को ऊँचा उठाकर धान्य को वायु के प्रवाह द्वारा शुद्ध करता है (धान्य के कचरे को हवा में उड़ाकर साफ करता है), उसी प्रकार है प्रजापते ! आप हम सब को समुत्रत एवं पवित्र करें ॥२६ ॥

१३३३.ऊर्ध्वमेनमुच्छ्रयताद्रिरौ भारछं हरन्निव । अधास्य मध्यमेजतु शीते वाते पुनन्निव ॥

(वावाता का कथन—) जिस प्रकार किसी भार को पर्वत पर पहुँचाकर समुन्नत करते हैं और किसान धान्य पात्र को वायु के प्रवाह में छोड़कर शुद्ध करता हैं । उसी प्रकार हे प्रजापते ! आप भी उसे (उस राष्ट्र को जिसके निमित्त यह अश्वमेध किया जा रहा है) समुन्नत व पवित्र करें ॥२७ ॥

१३३४. यदस्याऽ अध्बहुभेद्याः कृषु स्यूलमुपातसत्। मुष्काविदस्याऽएजतो गोशफे शकुलाविव ॥२८॥

जब इस पाप-नाशक, दुष्टसंहारक यज्ञीय प्रकृति का पृथ्वी पर प्रत्यक्ष स्थापन हो जाता है, तब क्षत्रिय और ब्राह्मण धर्मरूपी गर्री के चरणों में, दो खुरों के समान सुशोधित होते हैं ॥२८ ॥

१३३५. यद्देवासो ललामगुं प्रविष्टीमिनमाविषुः । सक्थ्ना देदिश्यते नारी सत्यस्याक्षिभुवो यथा ॥२९॥

(परिवृक्ता का कथन—) जब दिव्य कमीं (यज्ञादि) में श्रेष्ठ पुरुष (यज्ञ की) आनन्दवर्षक क्रिया सम्पन्न करते हैं, तो जिस प्रकार नारी के अंग देखकर नारी की पहचान हो जाती है, उसी प्रकार आँखों से देखे जाने की तरह उन्हें सत्य की अनुभूति हो जाती है ॥२९ ॥

१३३६.यद्धरिणो यवमत्ति न पुष्टं पशु मन्यते । शूद्रा यदर्यजारा न पोषाय धनायति ॥३० ॥

(क्षता का कथन—) हिरण खेत में घुसकर जी खा से, तो किसान हिरण के पेट भरने से प्रसन्न नहीं, खेत की हानि से दु:खी होता है, उसी प्रकार किसी ज्ञानी से शिक्षा पाने वाली शूद्रा का अज्ञानी पति, पत्नी के ज्ञानवर्धन से सुखी नहीं होता, प्रत्युत किसी अन्य की बात मानने के कारण पत्नी से रुष्ट (ही) होता है ॥३० ॥

१३३७. यद्धरिणो यवमत्ति न पुष्टं बहु मन्यते । शूद्रो यदर्यायै जारो न पोषमनु मन्यते ॥३१ ॥

(पालागली का कथन—) जैसे हिरण को खेत में घुसकर जी खाकर, बहुत पुष्ट हुआ देखकर कृषक प्रसन्न नहीं होता, उसी प्रकार शूद्र (शुद्र पुरुष) से प्राप्त कुशिक्षा को पाकर पुष्ट हुई अपनी नारी को देखकर, आर्थ (ज्ञानी) प्रसन्न नहीं होते ॥३१ ॥

१३३८. दिघकाळाो अकारिषं जिब्ब्योरश्वस्य वाजिनः । सुरिध नो मुखा करत्र णऽ आयुर्छषि तारिषत् ॥३२ ॥

मनुष्य को धारण करने वाले, तीव्र गतिवाले, सबको जीतने में समर्थ अश्व (यज्ञाग्नि) को हम संस्कारित करते हैं। यह अश्व इस यज्ञ के प्रभाव से हमारे मुखों को सुर्राधत करने वाला और आयु को बढ़ाने वाला हो ॥३२॥ (यद्भ की हवि के सुक्रीकरण से सुक्व तक्व आयुक्टूंट पोषक क्लों की प्राप्त होती है।)

### १३३९.गायत्री त्रिष्टुब्जगत्यनुष्टुप्यङ्कत्या सह । बृहत्युष्णिहा ककुप्मूचीभिः शम्यन्तु त्वा ॥

इस मंत्र से यत्रीय कर्मकाण्ड के क्रम में सूची-वेधन प्रक्रिया करने का विधान है। यत्र कुण्ड में आस-पास समिकाएँ झली जाती हैं तथा बीच में हव्य की आहुतियां झली जाती हैं। जातें (हव्य का) एक विष्य सा बन जाता है. जिसे पूरा पव जाना चाहिए, किन्तु उसे तोड़ा नहीं जाना चाहिए। इसलिए सूचिकाओं (सलाइयों) से उसमें छेद करके उसके पायन की प्रक्रिया तीय की जाती है। इस पिण्ड को अग्र कहकर उसकी त्यवा का छेदन करके उसका संस्कार करने का विधान है—

हे अश्व(यज्ञाग्नि) ! गायत्री छन्द, त्रिष्टुप् छन्द, जगती छन्द, अनुष्टुप् छन्द पंक्ति छन्द सहित बृहती छन्द, उष्णिक् छन्द एवं कक्ष्प छन्द आदि सुचियों के माध्यम से आपको ज्ञान्त करें ॥३३ ॥

### १३४०. द्विपदा याश्चतुष्पदास्तिपदा याश्च षट्पदाः । विच्छन्दा याश्च सच्छन्दाः सूचीभिः शम्यन्तु त्वा ॥३४॥

हे यज्ञाग्ने ! जो दो पदों वाले, तीन पदों वाले, चार पदों वाले और छः पदों वाले छन्द हैं, जो छन्द लक्षणों से हीन अथवा लक्षणों से युक्त हैं, ये सभी सुचियों द्वारा आपको शान्ति प्रदान करें ॥३४ ॥

### १३४१. महानाम्न्यो रेवत्यो विश्वा आशाः प्रभूवरीः। मैघीर्विद्युतो वाचः सूचीभिः शम्यन्तु त्वा ॥३५॥

हे यज्ञारने ! सब प्राणियों को धारण करने वाली ऋचाएँ, सम्पूर्ण दिशाएँ, "महानाम्नी" नामक देववाणियाँ, रेवती नामक ऋचाएँ, मेघ से उत्पन्न होने वाली विद्युत् और सब प्रकार की श्रेष्ठ वाणियाँ सूचियों द्वारा आपको शांति प्रदान करें ॥३५ ॥

### १३४२. नार्यस्ते पत्न्यो लोम विचिन्वन्तु मनीषया। देवानां पत्न्यो दिशः सूचीभिः शम्यन्तुत्वा ॥३६॥

हे यज्ञाग्ने ! नेतृत्व में समर्थ (यजमान पत्नियाँ), आपके लोमों ( अनुपयुक्त तत्नों ) को बुद्धि के सहारे अलग करें । देवमणों की पत्नियाँ एवं दिशाएँ सूची द्वारा आपका कल्याण करें ॥३६ ॥

### १३४३. रजता हरिणीः सीसा युजो युज्यन्ते कर्मभिः ।अश्वस्य वाजिनस्त्वचि सिमाः शम्यन्तु शम्यन्तीः ॥३७ ॥

रजत, सीसा और स्वर्ण की सूचियाँ मिलकर बलवान् अश्व (यज्ञ पिण्ड) की त्वचा (ऊपरी सतह) में नियोजित की जाती हैं, वे अच्छी प्रकार से अश्व (यज्ञाग्नि) की रक्षा करें । शांति से रहते हुए (उन्हें छेड़ा न जाए) अग्नि को शांति प्रदान करें ॥३७ ॥

### १३४४. कुविदङ्गयवमन्तो यवञ्चिद्यथा दान्यनुपूर्वं वियूय । इहेहैवां कृणुहि भोजनानि ये बर्हिषो नमऽ उक्तिं यजन्ति ॥३८॥

हे सोम ! जिस प्रकार अधिक यदो से पूरित फसल को विचार करते हुए क्रमशः काटते हैं । उसी प्रकार जो कुशआसन पर बैठकर 'नमः' आदि का उच्चारण करते हुए यजन करते हैं, उन याजकों के निमित्त विभिन्न प्रकार के भोजन को यथायोग्य पृथक्-पृथक् स्थापित करें ॥३८ ॥

## १३४५. कस्त्वा छ्यति कस्त्वा विशास्ति कस्ते गात्राणि शम्यति । कऽउ ते शमिता कविः ॥

(प्रश्न) आपको कौन मुक्त करता है ? कौन आपको शास्त्रों का उपदेश करता है ? कौन आपके अंगों को सुख पहुँचाता है ? और कौन विद्वान् पुरुष आपको शांति पहुँचाता है ? मोधदाता, उपदेशक, सुखदाता और शांति प्रदाता कौन है ? (उत्तर) मेधावी प्रजापति ही सब करते हैं ॥३९ ॥

१३४६. ऋतवस्त ऽ ऋतुथा पर्व शमितारो वि शासतु । संवत्सरस्य तेजसा शमीभिः शम्यन्तु त्वा ॥४० ॥

यह के प्रभाव से प्रकृति के अनुकृतन का संकेत इन पंत्रों में है-

हे यज्ञाग्ने ! ऋतुएँ, ऋतु के अनुसार शांतिदायक हो । इस पर्वकाल में ठीक प्रकार से अनुशासित रहें । संवत्सर के तेज के प्रभाव से, शांतिदायी कर्मों से आपको शांति प्रदान करें ॥४० ॥

१३४७. अर्धमासाः परूछंषि ते मासा ऽ आ च्छ्यन्तु शम्यन्तः । अहोरात्राणि मरुतो विलिष्ट्रध्ंअसुदयन्तु ते ॥४१॥

हे अश्व (यज्ञारिन) ! जैसे रात, दिन, दोनों पक्ष एवं मास द्वारा आयु सहज ही श्रीण होती है । (वैसे ही) मरुद्गण आपके तृटिपूर्ण भाव को दूर कर आपका कल्याण करें ॥४९ ॥

१३४८. दैव्या अध्वर्यवस्त्वा च्छचन्तु वि च शासतु । गात्राणि पर्वशस्ते सिमाः कृण्वन्तु शम्यन्तीः ॥४२॥

दिव्यगुणों से युक्त अध्वर्युगण आपके दोषों को विनष्ट करते हुए उत्तम मार्ग पर आरूढ़ होने के लिए उपदेश करें। शरीर के अंगों, संधि आदि को शक्ति सम्पन्न बनाएँ ॥४२ ॥ १३४९. शौस्ते पृथिव्यन्तरिक्षं वायुज्ञ्डिद्रं पृणातु ते ।सूर्यस्ते नक्षत्रैः सह लोकं कृणोतु

साष्या ॥४३ ॥ हे अश्व ! पृथ्वी, स्वर्ग और अन्तरिक्ष आपके दोषों को दूर करें । सूर्य-नक्षत्र आपके निमित्त लोकों

को सञ्चरित्र बनाएँ १८४३ ॥ १३५०.शं ते परेश्यो गात्रेश्यः शमस्त्ववरेश्यः । शमस्यश्यो मञ्जश्यः शम्वस्तु तन्वै तव ॥

हे अन्न ! आपके शरीर के अंग-प्रत्यंग, अस्थि एवं मञ्जा आदि निर्विकार हो । आपका सब प्रकार से कल्याण हो । आप दूसरों को सुख-शांति प्रदान करें ॥४४ ॥

१३५१. कः स्विदेकाकी चरति कऽउ स्विज्जायते पुनः । किथ्न स्विद्धिमस्य भेषजं किम्बावपनं महत् ॥४५ ॥

इन मन्त्रें में उद्गाता-ब्रह्म के प्रश्न-प्रतिप्रश्न प्रस्तृत हुए हैं-एकाकी विचरण करने वाला औन है ? कौन बार-बार प्रकट होता है ? (अर्थात प्रकाशित होता है) हिम (शीत)

की औषधि क्या है ? और उत्तम प्रकार से बीज बोने का बड़ा स्थान कीन सा है ? ॥४५ ॥ १३५२. सूर्यऽएकाकी चरति चन्द्रमा जायते पुनः। अम्निर्हिमस्य भेषजं भूमिरावपनं

महत् ॥४६॥ सुर्यं अकेला विचरण करता है । चन्द्रमा बार-बार जन्म लेता है । शीत की औषधि अग्नि है । वीज बोने का

बड़ा आधार पृथ्वी है ॥४६ ॥

१३५३. किछं स्वित्सूर्यसमं ज्योतिः किछं समुद्रसमछं सरः । किछं स्वित्पृथिव्यै वर्षीयः कस्य मात्रा न विद्यते ॥४७॥

सर्य के प्रकाश के समान ज्योति कौन सी है ? समुद्र के जैसा सरोवर कौन सा है ? पृथ्वी से भी अधिक वर्षों का पुरातन कौन है ? किसका परिमाण मापना संभव नहीं ? ॥४७ ॥

### १३५४. ब्रह्म सूर्यसमं ज्योतिद्यौः समुद्रसमध्ः सरः। इन्द्रः पृथिव्यै वर्षीयान् गोस्तु मात्रा न विद्यते ॥४८॥

सूर्य जैसी प्रकाशस्वरूप ब्रह्मज्योति है । घुलोक समुद्र के समान सरोवर है । पृथ्वी से भी अधिक प्राचीन इन्द्र है । गौ की तो तुलना किसो अन्य से नहीं हो सकती ॥४८ ॥

१३५५. पृच्छामि त्वा चितये देवसख यदि त्वमत्र मनसा जगन्य। येषु विष्णुस्त्रिषु पदेष्वेष्टस्तेषु विश्वं भुवनमा विवेशाँ३ ॥४९ ॥

हें देवताओं के मित्र ! यदि आप मन के द्वारा जानते हों, तो समाधान करें कि विष्णु जिन तीन स्थानों में पूज्य बने, तो क्या उनमें सम्पूर्ण भुवन समा गये ? यह जिज्ञासु भाव से हम आपसे पूछते हैं ॥४९ ॥

१३५६. अपि तेषु त्रिषु पदेष्वस्मि येषु विश्वं भुवनमा विवेश । सद्यः पर्येमि पृथिवीमुत द्यामेकेनाङ्गेन दिवो अस्य पृष्ठम् ॥५० ॥

उन तीन स्थानों में भी मैं ही हूँ, जिनमें सम्पूर्ण भुवन समाये हैं । स्वर्ग-पृथ्वों और ऊपर के लोकों को भी क्षण मात्र में ही मैं इस एक अंग (मन) से जान लेता हूँ ॥५०॥

१३५७. केष्वन्तः पुरुषऽ आ विवेश कान्यन्तः पुरुषे अर्पितानि । एतद्ब्रह्मन्नुप वल्हामसि त्वा किथ्ंः स्वित्रः प्रति वोचास्यत्र ॥५१ ॥

हे बहान् ! सबके अनाः में निवास करने वाला परम पुरुष किन पदार्थी में रमता है ? इस पुरुष में कीन-कीन सी वस्तुओं को अर्पित किया गया है ? जिज्ञासावश यह आपसे पूछते हैं. इस प्रश्न का उत्तर दें ॥५१ ॥

१३५८. पञ्चस्वन्तः पुरुषऽ आ विवेश तान्यन्तः पुरुषे अर्पितानि । एतत्त्वात्र प्रतिमन्वानो अस्मि न मायया भवस्युत्तरो मत् ॥५२ ॥

चूँकि तुम (प्रश्नकर्ता) मुझ से कम ज्ञान रखते हो, अतएव मैं प्रत्यक्षरूप से ज्ञानने वाला उत्तर देता हूँ । सुनो, पंच महाभूत और पाँची तन्मात्राओं में परमपुरुष रमता है और ये पाँची महाभूत, तन्मात्राओं सहित परमपुरुष में अर्पित है ॥५२ ॥

१३५९. का स्विदासीत्पूर्वचित्तिः किथं स्विदासीद् बृहद्वयः । का स्विदासीत्पिलिप्पिला का स्विदासीत्पिशङ्किला ॥५३॥

(हे अध्वर्यु !) सर्वप्रथम जानने का विषय क्या है ? सबसे बड़ा पक्षी (उड़ने वाला अर्थात् तीवगामी) कीन है ? शोभामयी कीन है ? और सभी रूपों को निगलने वाला कीन है ? ॥५३ ॥

१३६०. द्यौरासीत्पूर्वचित्तरश्चऽआसीद् बृहद्वयः। अविरासीत्पिलिप्पला रात्रिरासीत्प्रशङ्गिला॥५४॥

सर्वप्रथम जानने योग्य हाँ ही है । सबसे बड़ा पक्षी (तोव उड़ने वाला) अश्व (अग्नि) ही है, सर्वाधिक शोधामयी अवि (रक्षा करने में समर्थ-पृथ्वी) है और रात्रि सभी रूपों को निगलने वाली है ॥५४ ॥

१३६१. का ईमरे पिशङ्गिला का ईं कुरुपिशङ्गिला। कऽईमास्कन्दमर्घति कऽ ईं पन्थां वि सर्पति ॥५५॥

रूपों को कौन निगलती है ? शब्दपूर्वक सभी रूपों को कौन निगलती है ? कूद-कूद कर चलने वाला कौन है ? मार्ग पर सरककर चलने वाला कौन है ? ॥५५ ॥

## १३६२.अजार ।पशङ्गिला श्वावित्कुरुपिशङ्गिला । शश्राऽआस्कन्दमर्थत्यहिः पन्थां वि सर्पति ।

हे अध्वर्युगण ! सभी रूपों को निगलने वाली अजा (माया) ही है । वह ही रूपों को शब्द करती हुई निगल लेती हैं । खरगोश उछल-उछल कर चलता हैं । मार्ग पर 'अहि' ही विशेष प्रकार से सरकता है ॥५६ ॥

१३६३. कत्यस्य विष्ठाः कत्यक्षराणि कति होमासः कतिधा समिद्धः । यज्ञस्य त्वा विदशा पृच्छमत्र कति होतारऽ ऋतुशो यजन्ति ॥५७ ॥

इस यज्ञ के अन्न कितने प्रकार के हैं ? कितने अक्षर हैं ? होम कितने प्रकार के होते हैं ? समिधाएँ कितने प्रकार की हैं ? प्रत्येक ऋतु में कितने होता यजन करते हैं ? यह सब जानने के लिए ही हम यज्ञ के विशिष्ट ज्ञात। आपसे प्रार्थना करते हैं ॥५७॥

१३६४. षडस्य विष्ठाः शतमक्षराण्यशीतिहोंमाः समिद्यो ह तिस्रः । यज्ञस्य ते विदश्या प्र ब्रवीमि सप्त होतारऽऋतुशो यजन्ति ॥५८॥

छः प्रकार के यज्ञात्र (क्योंकि अत्र में छहों रस विद्यमान रहते हैं ) हैं । अक्षर सी होते हैं (दो-दो छन्दों का युग्म सी वर्णों वाला होता है- यथा-गायत्री (२४) + अतिधृति (७६) = १००, उष्णिक् (२८) + धृति (७२) = १००, अनुष्टुप् (३२) + अत्यष्टि (६८) = १०० इत्यादि । होम अस्सी (४ x २०) होते हैं । समिधाएँ (अध, गो, मृग) तीन प्रकार की हैं । प्रत्येक ऋतु में यज्ञकर्ता सात(छः ऋतुओं का + १ वषट्कार का) होते हैं । इस यज्ञीय-ज्ञान को मैं आपसे कहता हूँ ॥५८ ॥

१३६५. को अस्य वेद भुवनस्य नाभि को द्यावापृथिवी अन्तरिक्षम् । कः सूर्यस्य वेद बृहतो जनित्रं को वेद चन्द्रमसं यतोजाः ॥५९ ॥

(उद्गाता का कथन) इस जगत् की नाभि को जानने वाला कौन हैं ? द्वादा-पृथिवी को जानने वाला कौन है ? महान् सूर्य की उत्पत्ति कौन जानता है ? चन्द्रमा के उत्पन्न करने वाले को कौन जानता है ? ॥५९ ॥

१३६६. वेदाहमस्य भुवनस्य नाभि वेद द्यावापृथिवी अन्तरिक्षम्। वेद सूर्यस्य बृहतो जनित्रमधो वेद चन्द्रमसं यतोजाः ॥६० ॥

(बहा का कथन) मैं इस बगत् को नाभि जानता हैं। मैं युलोक, भूलोक और अन्तरिक्षलोक को जानता हैं। महान् सूर्य की उत्पत्ति स्थल को भी मैं जानता हैं। चन्द्रमा और जहाँ उसकी उत्पत्ति हुई है, उसे भी मैं जानता हूँ॥ १३६७. पृच्छामि त्या परमन्तं पृथिव्याः पृच्छामि यत्र भुवनस्य नाभिः। पृच्छामि त्या वृष्णो अश्वस्य रेतः पृच्छामि वाचः परमं व्योम ॥६१॥

(यजमान का कथन) हम पृथ्वी के परम अन्त को पूछते हैं । पृथ्वी के नाभि स्थल को भी पूछते हैं । सब प्रकार के सुखों की वर्षा करने में समर्थ, सर्वव्यापी परमेश्वर का उत्पादक बल कौन है ? यह हम आपसे पूछते हैं । वाणी का श्रेष्ठ स्थान क्या है ? यह भी आपसे पूछते हैं ॥६१ ॥

१३६८. इयं वेदिः परो अन्तः पृथिव्या ऽ अयं यज्ञो भुवनस्य नाभिः । अयर्थः सोमो वृष्णो अश्वस्य रेतो ब्रह्मायं वाचः परमं व्योम ॥६२ ॥

पृथ्वी का परम अन्त यह वेदिका (बेदी पृथ्वीरूप) है । यह यह ही समस्त भुवनों की नाभि (यह से ही सम्पूर्ण जगत् उत्पन्न हुआ ) है । सब सुखों की वर्षा करने में समर्थ सर्वव्यापक परमेश्वर का उत्पादक बल यह सोम ही है । यह बहाा ही वाणी (वेदरूप) का सर्वन्नेष्ठ स्थान है ॥६२ ॥

## १६६९.सुभूः स्वयम्भूः प्रथमोन्तर्महत्यर्णवे । दश्चे ह गर्थमृत्वियं यतो जातः प्रजापतिः ।।६३ ।

समस्त संसार के उत्पादक स्वयंभू परमात्मा ने महान् सरोवर के बीच समयानुसार प्राप्त गर्भ को धारण किया, जिससे ब्रह्मा उत्पन्न हुए ॥६३ ॥

## १३७०. होता यक्षत्रजापति छंसोमस्य महिम्नः । जुषतां पिबतु सोम छं होतर्यज ॥६४ ॥

होता ने महिमायुक्त सोम के द्वारा प्रजापति का यजन किया । प्रजापति सोमरस को प्रेमपूर्वक स्वीकार करें और पान करें । हे होता ! आप भी इसी प्रकार यजन करें ॥६४ ॥

१३७१. प्रजापते न त्वदेतान्यन्यो विश्वा रूपाणि परि ता बभूव । यत्कामास्ते जुहुमस्तन्नो अस्तु वयथ्ऽ स्याम पतयो रयीणाम् ॥६५ ॥

समस्त प्रजाओं का पालन करने में समर्थ हे प्रजापते ! हम जिस निमित्त यह यज्ञ करते हैं, हमारा अभिप्राय सफल हो ( अर्थात् जिन इच्छाओं की पूर्ति हेतु हम यज्ञ करते हैं, वे मनोकामनाएँ पूरी हों ) । हम आप की कृपा-अनुव्रह से पराक्रमयुक्त-ऐश्वर्य प्राप्त करें (सदैव सुखपूर्वक रहे ) ॥६५ ॥

## —ऋषि, देवता, छन्द-विवरण—

प्र**वि**— हिरण्यगर्भ १-४, ६५ । मधुच्छन्दा ५-३१ । दधिकावा वामदेव्य ३२-६४ ।

देवता— कः १,३ । प्रजापति, देवराण २,४ । आदित्यराण ५ । अत ६,७ । लिंगोक्त, अस ८ । प्रश्न ९, ११, ४५, ४७, ४९, ५३, ५५, ५७, ५९, ६१ । प्रतिप्रश्न १०, १२, ४६, ४८, ५०-५२, ५४, ५६, ५८, ६०,६२ । लिंगोक्त (अस) १३ । अस १४-१७, २१, ३२-४४ । लिंगोक्त १८-२०, ६३ । कुमारी २२ । अस्वर्यु २३ । महिषी २४ । अहा २५ । वावाता २६ । उद्गाता २७ । परिवृक्ता २८ । होता २९ । पालागली ३० । क्षता ३१ । प्रजापति ६४-६५ ।

छन्द— त्रिष्टुप् १,३,६० । निवृत् आकृति २ । विकृति ४ । गायत्रो ५ । विराद् गायत्रो ६ । निवृत् बृहती ७ । निवृत् अत्यष्टि ८ । निवृत् अनुष्टुप् १ । अनुष्टुप् १०, ११, २५, २६, २७, २१, ३१, ३२, ३७, ४०, ४१, ४३, ४६-४८, ५३, ५५ । निवृत् अनुष्टुप् १२, १४, २४, २८, ३०, ३४, ४५, ५४ । भुरिक् अतिजगती १३ । विराद् अनुष्टुप् १५,२२, ६३ । विराद् बगती १६, १८ । (दो) अतिज्ञक्वरी १७ । ज्ञक्वरी १९ । स्वराद् अनुष्टुप् २० । भुरिक् गायत्री २१, ३९ । बृहती २३ । उष्णिक् ३३, ४४ । भुरिक् उष्णिक् ३५, ३६, ४२ । निवृत् त्रिष्टुप् ३८, ४९, ५०, ५७-५९, ६१ । पंक्ति ५१ । विराद् त्रिष्टुप् ५२, ६२, ६५ । स्वराद् उष्णिक् ५६ । विराद् उष्णिक् ६४ ।

## ॥ इति त्रयोविशोऽध्यायः॥



# ॥ अथ चतुर्विशोऽध्याय:॥

इस अध्याय में अश्वमेश यज्ञ के अन्तर्गत विभिन्न देवताओं के निमित्त विभिन्न पश्-पश्चियों को यज्ञणाला में स्थापित यूप

में आबद्ध करने का विद्यान है। राष्ट्र के समग्र विकास के लिए किये जाने वाले अश्वमेध प्रयोग में सभी प्रजातियों के पशु--पश्चियों को पी यज़ीय उनों से अनुप्राणित करके उन्हें पुनः वन में छोड़ दिया जाता था। आवार्य उक्ट ने भी इस अध्याय के अन्त में अपने भाष्य में स्पष्ट लिखा है.—"सर्वे पश्चक उक्तप्रध्याः न तु हिस्याः"। यहाँ जिन-जिन पशु-पश्चियों को जिन-जिन देवताओं के निमित्त नियोजित करने का विद्यान विक्रित है. उनका चेतना स्तर पर परस्पर क्या संबंध है. सृष्टि व्यवस्था के लिए या समाज के लिए उनका क्या विशेष उपयोग है—यह सब शोध का विद्या है—

१३७२. अश्वस्तूपरो गोमृगस्ते प्राजापत्याः कृष्णग्रीवऽआग्नेयो रराटे पुरस्तात्सारस्वती मेध्यधस्ताद्धन्वोराश्विनावधोरामौ बाह्नोः सौमापौष्णः श्यामो नाभ्यार्थः सौर्ययामौ श्वेतश्च कृष्णश्च पार्श्वयोस्त्वाष्ट्रौ लोमशसक्यौ सक्ख्योर्वायव्यः श्वेतः पुच्छऽ इन्द्राय स्वपस्याय वेब्रह्मैष्णवो वामनः ॥१ ॥

घोड़ा, सींगरहित वृषभ और नौल गाय ये तोनों प्रजापित के निमित्त, कालो गर्दन वाला अज अग्निदेव के निमित्त, सरस्वती की प्रीति के लिए मेथी को, बेत अज को अधिनींकुमारों के निमित्त, ऐसा अध जिसका नाभिस्थल काला है, सोम और पृथदेव के निमित्त, बेत एवं कृष्ण वर्ण के जिनके पार्ध हैं, ऐसे सूर्य और यम के निमित्त, त्वष्टा के निमित्त अधिक रोम वाले, बेत पूँछ वाले वायु के निमित्त, इन्द्र के निमित्त गर्भधातिनी, विष्णु की प्रीति के निमित्त वामन (कम ऊँचाई वाले अर्थात् नाटे) पशु बॉर्थ ॥१ ॥

१३७३. रोहितो यूमरोहितः कर्कन्युरोहितस्ते सौम्या बभुररुणबभुः शुक्रबभुस्ते वारुणाः शितिरन्धोन्यतः शितिरन्धः समन्तशितिरन्धस्ते सावित्राः शितिबाहुरन्यतः शितिबाहुः समन्तशितिबाहुस्ते बार्हस्यत्याः पृषती क्षुद्रपृषती स्वृलपृषती ता मैत्रावरुण्यः ॥२ ॥

लाल, धूम के समान लाल, पके बदरी फल (बेर) के समान वर्ण सोम के हैं। भूरा, लाल भूरा, हरा भूरा वरुण के हैं। श्वेत बिन्दियों वाले, एक ओर श्वेत बिन्दियों वाले, सब ओर श्वेत बिन्दियों वाले सवितादेव के लिए हैं। श्वेत पैर वाले बृहस्पति से संबंधित हैं। चितकबरें (काले सफेद चकते वाले) छोटे या बड़े चकते वाले पशु मित्रावरुण देव के निमित्त हैं॥२॥

१३७४. शुद्धवालः सर्वशुद्धवालो मणिवालस्त ऽ आश्विनाः श्येतः श्येताक्षोरुणस्ते रुद्राय पशुपतये कर्णा यामाऽ अवलिप्ता रौद्रा नभोरूपाः पार्जन्याः ॥३ ॥

शुद्ध श्वेत बालों वाले, पूर्ण श्वेत बालों वाले और मणि की आभा के समान बालों वाले पशु दोनों अश्विनी-कुमारों के निमित्त हैं। श्वेत वर्ण, श्वेत नेत्र तथा लाल वर्ण बाले पशु, पशुपति रुद्र के निमित्त हैं। चन्द्रमा के समान धवल कर्ण वाले यम से संबंधित हैं। रौद्र स्वभाव वाले रुद्र से संबंधित हैं। आकाश जैसे नील वर्णवाले पर्जन्य से संबंधित हैं॥३॥

१३७५. पृष्टिनस्तिरश्चीनपृष्टिनरूर्ध्वपृष्टिनस्ते मारुताः फल्गूलोहितोणीं पलक्षी ताः सारस्वत्यः प्लीहाकर्णः शुण्ठाकणोध्यालोहकर्णस्ते त्वाष्ट्राः कृष्णग्रीवः शितिकक्षोज्जिसक्थस्त ऽ ऐन्द्राग्नाः कष्णाञ्जिरत्पाञ्जिर्महाञ्जिस्त ऽ उषस्याः ॥४॥ विचित्र वर्ण, तिरछी रेखा वाले, विचित्र बिन्दुओं वाले मरुद्गण से संबंधित हैं। स्वल्पबल वाली, लाल तथा श्वेत ऊन वाली (भेड़ें) सरस्वती देवी से सम्बन्धित हैं। प्लीहा रोगयुक्त कर्ण वाले, छोटे कान वाले तथा लाल वर्ण के कान वाले तथादेव से सम्बंधित हैं। काली गर्दन वाले, श्वेतपार्श्व भाग वाले तथा लाल चिह्न युक्त जंधा वाले पशु इन्द्र-अग्निदेव से सम्बन्धित हैं। काले धब्बे, छोटे धब्बे तथा बड़े धब्बे वाले उषा देवी से सम्बन्धित हैं। १ ३७६. शिल्पा वैश्वदेख्यो रोहिण्यस्व्यवयो वाचेविज्ञाता अदित्यै सरूपा धात्रे वत्सतर्यो देवानां पत्नीभ्य: ॥५ ॥

विचित्र रंगों वाले पशु विश्वदेवी के निमित्त हैं । डेढ़ वर्ष की आयु वाले, लाल रंग के वाणी के निमित्त हैं और बिना जाने हुए (विशेष पहचान से रहित) अदिति के निमित्त हैं । सुन्दर आकृति वाले धातादेव के निमित्त हैं । बंडियाँ देव पत्नियों के निमित्त हैं ॥५ ॥

१३७७. कृष्णग्रीवाऽ आग्नेयाः शितिभ्रवो वसूनार्थः रोहिता स्द्राणार्थः श्वेता ऽअवरोकिण ऽआदित्यानां नभोरूपाः पार्जन्याः ॥६ ॥

कृष्ण ग्रीवा अग्नि के निमित्त, ग्रेत भू वाले वसु के निमित्त, लालवर्ण रुद्र के निमित्त, श्रेतवर्ण आदित्यों के निमित्त हैं और आकाश जैसे नोलवर्ण वाले पशु पर्जन्य के निमित्त हैं ॥६ ॥

१३७८. उन्नत ऽ ऋषभो वामनस्त ऽ ऐन्द्रावैष्णवा उन्नतः शितिबाहुःशितिपृष्ठस्त ऽ ऐन्द्रा बार्हस्पत्याः शुकरूपा वाजिनाः कल्माषाऽ आग्निमारुताः श्यामाः पौष्णाः ॥७ ॥

ऊँचे, ठिगने, ऋषभ (पुष्ट) ये इन्द्र-विष्णु के लिए, पृष्ट भाग और अगले पैरों से सफेद तथा ऊँचे कद वाले इन्द्र-बृहस्पति के लिए, शुक्र जैसे (हो) वर्ण वाले वाजी देवता के निमित्त हैं । वितकवरे अग्निदेव और मरुद्गण के निमित्त तथा श्याम वर्ण वाले पशु पृषादेव के निमित्त हैं ॥७ ॥

१३७९. एताऽ ऐन्द्राग्ना द्विरूपाऽ अग्नीषोमीया वामनाऽ अनड्वाहऽ आग्नावैष्णवा वशा मैत्रावरुण्योन्यतऽ एन्यो मैत्र्यः ॥८ ॥

ये जो पहले कहे गये चितकबरे हैं, वे इन्द्राग्नी के निमित्त हैं । दो वर्ण वाले अग्नि और सोम से संबंधित हैं । नाटे पशु अग्नि-विष्णु के निमित्त हैं । बाँझ (बन्ध्या) मित्रावरूण के निमित्त हैं । एक पार्श्व से चित्र-विचित्र पशु मित्र देवता के निमित्त हैं ॥८ ॥

१३८०. कृष्णग्रीवाऽ आग्नेया बश्चवः सौग्याः श्वेता वायव्याऽ अविज्ञाताऽ अदित्यै सरूपा धात्रे वत्सतयों देवानां पत्नीभ्यः ॥९ ॥

ग्रीवा पर कृष्ण चिह्न वाले अग्नि के निमित्त, भूरे वर्णवाले सोम देवता के निमित्त, श्वेत वर्णवाले वायु देवता के निमित्त और अविज्ञात (बिना किसी विशेष चिह्न वाले) अदिति के निमित्त हैं, सुन्दररूप वाले धाता के निमित्त तथा बछियाँ देवपत्नियों के निमित्त हैं ॥९ ॥

१३८१.कृष्णा भौमा युप्राऽ आन्तरिक्षा बृहन्तो दिव्याः शबला वैद्युताः सिघ्मास्तारकाः ॥

कृष्ण पृथ्वी के निमित्त, धूमवर्ण के अन्तरिक्ष के निमित्त, बड़े पशु स्वर्ग (द्यौ) के निमित्त, चितकबरे विद्युत् के निमित्त और सिध्म (कुष्ठ) रोग वाले पशु नक्षत्रों के लिए हैं ॥१० ॥

१३८२. बृप्रान्वसन्तायालभते श्वेतान्ग्रीष्माय कृष्णान्वर्षाभ्योरुणाञ्छरदे पृषतो हेमन्ताय पिशङ्गाञ्छिशिराय ॥११ ॥ धूम वर्णवाले वसन्त ऋतु, श्वेतवर्ण के मीध्म ऋतु, कृष्णवर्ण के वर्षा ऋतु, अरुणवर्ण के शरद् ऋतु, बिन्दियों वाले हेमन्त ऋतु तथा अरुण-कपिल वर्ण के पशु शिशिर ऋतु के निमित्त निर्धारित हैं ॥११ ॥

### १३८३. त्र्यवयो गायत्र्यै पञ्चावयस्त्रिष्टुभे दित्यवाहो जगत्यै त्रिवत्साऽ अनुष्टुभे तुर्यवाहऽ उच्चिहे ॥१२ ॥

डेढ़ वर्ष के गायत्री छन्द के निर्मित, ढाई वर्ष के त्रिष्टुप् के लिए, तीन वर्ष के अनुष्टुप् के लिए और साढ़े तीन वर्ष की आयु वाल पशु उष्णिक् छन्द के निर्मित हैं ॥१२ ॥

१३८४. पष्ठवाहो विराजऽ उक्षाणो बृहत्याऽ ऋषभाः ककुभेनड्वाहः पङ्कत्यै थेनवोतिच्छन्दसे ॥१३॥

पृष्ठ के द्वारा भार वहन करने वाले विराट् छन्द के निमित्त, वीर्य सेचन में समर्थ बृहती छन्द के निमित्त, बलिष्ठ (ऋषभ) ककुष् छन्द के निमित्त, वृषभ (गाड़ी को खींचने में समर्थ) पंक्ति छन्द के निमित्त और दुग्ध देने वाली गी (पश) अतिछन्द के निमित्त हैं ॥१३ ॥

१३८५. कृष्णग्रीवाऽ आग्नेया बश्चवः सौम्याऽ उपध्वस्ताः सावित्रा वत्सतर्यः सारस्वत्यः श्यामाः पौष्णाः पृश्चयो मारुता बहुरूपा वैश्वदेवा वशा द्यावापृथिवीयाः ॥१४॥

कृष्ण ग्रीवा वाले अग्निदेव के निमित्त, भूरे रंग वाले सोमदेवता के निमित्त, मिश्रितवर्ण वाले सवितादेव के निमित्त, वत्सखागी (कम उग्नवाली बखिया) सरस्वती के लिए, श्याम वर्ण के पूषा देव के लिए, चितकबरे पशु मरुद्गण के निमित्त हैं ।विभिन्न रूप वाले पशु वैश्वदेव के निमित्त, वन्ध्या गीएँ अन्तरिक्ष और पृथ्वी के निमित्त हैं ।

१३८६. उक्ताः सञ्बराऽ एताऽ ऐन्द्राग्नाः कृष्णा वारुणाः पृश्नयो मारुताः कायास्तूपराः ॥

ये कहे गये, अच्छे प्रकार से चलने वाले पशु आदि इन्द्र और अग्निदेव गणों के हैं । कृष्णवर्ण वाले वरुण के हैं । चितकबरे पशु मरुद्गणों के हैं और सोंगरहित पशु प्रजापति के निमित हैं ॥१५ ॥

१३८७. अग्नयेनीकवते प्रथमजानालभते मरुद्धाः सान्तपनेभ्यः सवात्यान्मरुद्धाः गृहमेधिभ्यो बष्किहान्मरुद्धाः क्रीडिभ्यः सर्छसृष्टान्मरुद्धाः स्वतवद्धानेनुसृष्टान् ॥१६ ॥

सेनानायक के तुल्य अग्निदेव के निमित्त आप्रणी-प्रचम श्रेणी वाले पशु हैं । उत्तम तप करने वाले मरुद्गणों के लिए वायु के समान तीवगामी पशु हैं । विर प्रसूत पशु गृहमेध नामक मरुद्गणों के निमित्त हैं । क्रीड़ा करने वाले मरुद्गणों के लिए उत्तम गुणयुक्त पशु है ।स्वप्रेरित मरुद्गणों के निमित्त अनुषक्षी (साथ रहने वाले) पशु हैं ।

१३८८. उक्ताः सञ्चराऽ एताऽ ऐन्द्राग्नाः प्रार्थुगा माहेन्द्रा बहुरूपा वैश्वकर्षणाः ॥१७ ॥

ये जो ऊपर कहे गये, अर्थात् जिनके निर्धारण पहले कर दिये गये हैं, वे तीव गमनशील पशु इन्द्र, अग्नि आदि के निमित्त हैं, उत्तम शृंग (सींगों ) वाले महेन्द्रदेव आदि के निमित्त हैं और बहुत से रंगों वाले पशु विश्वकर्मा आदि देवगणों के निमित्त हैं ॥१७ ॥

१३८९. घूमा बम्रुनीकाशाः पितृणार्थः सोमवतां बम्रवो यूम्रनीकाशाः पितृणां बर्हिषदां कृष्णा बभ्रुनीकाशाः पितृणामग्निष्वात्तानां कृष्णाः पृषन्तस्त्रैयम्बकाः ॥१८ ॥

नेवले के समान भूरे रंग वाले पशु सोमगुण से युक्त पितृगणों के निमित्त, कुश-आसन पर विराजमान पितृगणों के निमित्त भूमवर्ण वाले पशु हैं । कृष्णवर्ण के पशु अग्नि विद्या में निपुण पालक पितरों के निमित्त हैं । त्र्यम्बक पितरों के निमित्त काले रंग के बिन्दुयुक्त पशु हैं ॥१८ ॥ चतुर्विशोऽध्यायः

58.8

#### १३९०. उक्ताः सञ्बराऽ एताः शुनासीरीयाः श्वेता वायव्याः श्वेताः सौर्याः ॥१९ ॥

पहले बतलाये गये पशुओं के अतिरिक्त शुनासीर के निमित्त गमनशील पशु, श्वेतवर्ण के वायु के निमित्त और धवल आभायुक्त पशु सर्विता देव के निमित्त बॉर्धे ॥१९ ॥

#### १३९१. वसन्ताय कपिञ्जलानालभते ग्रीष्माय कलविङ्कान्वर्षाभ्यस्तित्तिरीञ्छरदे वर्त्तिका हेमन्ताय ककराञ्छिशिराय विककरान् ॥२० ॥

वसन्त ऋतु के लिए किपञ्जल (चातक), मीध्य ऋतु को 'चटक', वर्षा ऋतु के निमित्त 'तीतर', 'लवा' शरद् ऋतु को, 'ककर', हेमन्त ऋतु के लिए तथा शिशिर ऋतु के लिए विककर पश्चियों को प्राप्त किया जाए ॥२०॥ १३९२. समुद्राय शिशुमारानालभते पर्जन्याय मण्डूकानद्भश्चो मत्स्यान्मित्राय कुलीपयान्वरुणाय नाक्रान् ॥२१॥

समुद्र के लिए शिशुमार (स्वयं के बच्चों को मारने वाले) जलचर, पर्जन्य (मेघ जल) के लिए मण्डूक, जल के लिए मत्स्य, मित्रदेव के लिए तथा कुलीपय वरूण के लिए 'नाक्र' नाम के जल जन्तु नियुक्त करें ॥२१॥

## १३९३. सोमाय हथ्यं सानालभते वायवे बलाकाऽ इन्द्राग्निभ्यां क्रुञ्वान्मित्राय मद्भूत्वरुणाय चक्रवाकान् ॥२२ ॥

सोम के लिए हंस, वायु के लिए बगुली इन्हारनी के लिए सारस, पित्र के लिए जल-काक और वरुण के निमित्त चकवों को नियुक्त करें ॥२२॥

## १३९४. अग्नये कुटरूनालभते वनस्पतिष्यऽ उल्कानग्नीयोमाध्यां चाषानश्चिष्यां मयूरान्मित्रावरुणाध्यां कपोतान् ॥२३॥

अग्नि के लिए मुगें, उलूक पक्षी वनस्पति के लिए, अग्नि-सोम के लिए नीलकंठ पक्षी, मयूर (पक्षी) दोनों अश्विनीकुमारों के लिए तथा मित्रावरुण के लिए कपोत नियुक्त करें ॥२३ ॥

### १३९५. सोमाय लबानालभते त्वष्ट्रे कौलीकान्गोषादीर्देवानां पत्नीभ्यः कुलीका देवजामिभ्योग्नये गृहपतये पारुष्णान् ॥२४॥

सोमदेव के निमित्त लवा, त्वष्टा को बया, देवपिलचों के लिए गोषादि गुह्यतल पक्षी, देवताओं की भगिनियों के लिए कुलीक और गृहपति अग्नि के निमित्त पारुष्ण पक्षी को नियुक्त करें ॥२४ ॥

### १३९६. अहे पारावतानालभते राज्यै सीचापूरहोरात्रयोः सन्धिभ्यो जतूर्मासेभ्यो दात्यौहान्संवत्सराय महतः सुपर्णान् ॥२५॥

दिन के लिए 'कबूतरों' को, रात्रि के निमित्त 'सीचापू' पथी, दिन-रात्रि के संधिकाल के लिए 'जतू' (चमगादड़) पक्षी, मास ( महीनों ) के लिए काले कौवों को तथा संवत्सर के निमित्त सुन्दर पंखों वाले "सुपर्ण" (गरुड़) पक्षी को नियुक्त करें ॥२५ ॥

### १३९७. भूम्याऽ आखूनालभतेन्तरिक्षाय पाङ्क्त्रान्दिवे कशान्दिग्भ्यो नकुलान्बभुकानवान्तरदिशाभ्यः ॥२६ ॥

पृथ्वी के लिए चूहे, अन्तरिक्ष के लिए पंक्ति में उड़ने वाले पक्षी विशेष, 'द्युलोक' के लिए 'कश', दिशाओं के लिए नेवलों को तथा उपदिशाओं के लिए 'बभुक' वर्ण के जन्तुओं को नियुक्त करें ॥२६॥

### १३९८. वसुभ्यऽ ऋज्यानालभते रुद्रेभ्यो रुरूनादित्येभ्यो न्यङ्कून्विश्वेभ्यो देवेभ्यः पृषतान्त्साध्येभ्यः कुलुङ्गान् ॥२७॥

वसुगणों के लिए ऋष्य (मृग विशेष), इह जाति के मृग हद्रदेव के लिए, न्यङ्कु जाति के मृग आदित्यों के लिए, पृषत (चित्तीदार) मृग विश्वेदेवों के लिए तथा कुलुङ्ग जाति के मृग साध्यदेवगणों के निमित्त नियुक्त करें ॥२७

## १३९९. ईशानाय परस्वतऽ आलभते मित्राय गौरान्वरुणाय महिषान्बृहस्पतये गवयाँस्त्वष्ट् ऽ उष्ट्रान् ॥२८॥

परस्वत जाति के मृग ईशानदेव के लिए मित्रदेव हेतु गौर मृग, वरुण को भैंसे, बृहस्पति के निमित्त नील गौएँ और त्वष्टादेव के लिए ऊँटों को बाँधे ॥२८॥

## १४००.प्रजापतये पुरुषान्हस्तिन ऽ आलभते वाचे प्लुर्षीश्चश्चुषे मशकाञ्छ्रोत्राय भृङ्गाः ॥२९॥

प्रजापति के निमित्त हाथियों को, बाक् के लिए 'प्लुवी' (टेढ़ी सूँड वाली), चक्षु के निमित्त मशक (मच्छर) को और श्रीत्र के लिए भ्रमरों को नियोजित करें, ॥२९ ॥

### १४०१. प्रजापतये च वायवे च गोमृगो वरुणायारण्यो मेषो यभाय कृष्णो मनुष्यराजाय मर्कटः शार्दूलाय रोहिद्षभाय गवयी क्षिप्रश्येनाय वर्तिका नीलङ्गोः कृमिः समुद्राय शिशुमारो हिमवते हस्ती ॥३० ॥

प्रजापति और वायु देव के निमित्त 'नर-नील-गाय', वरुणदेव के लिए 'जंगली मेष', यम के निमित्त 'कृष्ण-मेष', नरेश के लिए बन्दर, शार्दूल (पुरुष-सिंह) के लिए लाल मृग् ऋषभ देव के लिए 'मादा-नील गाय', क्षिप्रश्येन देव के लिए 'बटेर', नीलाङ्ग के निमित्त 'कृमि', समुद्र के लिए 'सूँस' नामक जलजन्तु और हिमवान् देवता के लिए हाबी नियोजित करें ॥३० ॥

### १४०२. मयुः प्राजापत्य उलो हलिक्ष्णो वृषद छंऽशस्ते धात्रे दिशां कङ्को युङ्क्षाग्नेयी कलविङ्को लोहिताहिः पुष्करसादस्ते त्वाष्ट्रा वाचे कुञ्चः ॥३१ ॥

प्रजापति के लिए किजर (गानविद्या में निपुण), उल, 'हलिह्ज (सिंह विशेष) और बिलाव' धाता देव के लिए, दिशाओं के लिए 'कड्क', आग्नेय दिशा के लिए 'धुड्का', 'चिड़ा', लाल सौंप और कमल को खाने वाला 'पक्षी विशेष' ये तीन त्वष्टादेव के लिए और वाक् के लिए 'क्रीच' पक्षी को नियोजित करें ॥३१॥

### १४०३. सोमाय कुलुङ्गऽ आरण्योजो नकुलः शका ते पौष्णाः क्रोष्टा मायोरिन्द्रस्य गौरमृगः पिद्वो न्यङ्कुः कक्कटस्तेऽनुमत्यै प्रतिश्रुत्कायै चक्रवाकः ॥३२ ॥

'कुलुंग' (कुरंग) नामक पशु विशेष सोम के लिए, 'जंगलीमेथ','नेवला' और 'मधुमक्खी' पूपादेव के लिए, 'शृगाल' मायुदेव के लिए, 'गौर मृग' इन्द्र के लिए, 'न्यङ्कु-मृग', 'पिट्र मृग' और कक्कट मृग ये तीनों अनुमति देव के निमित्त और चकवा पक्षी 'प्रतिश्रुत्कदेव' के लिए नियोजित करें ॥३२ ।।

### १४०४. सौरी बलाका शार्गः सृजयः शयाण्डकस्ते मैत्राः सरस्वत्यै शारिः पुरुषवाक् श्वाविद्धौमी शार्दूलो वृकः पृदाकुस्ते मन्यवे सरस्वते शुकः पुरुषवाक् ॥३३ ॥

'बगुले' सूर्यदेव के लिए, 'चातक', 'सृजय' तथा 'शयाण्डक' ये पक्षी मित्र-देवता के लिए, 'मैना' सरस्वती देवी के लिए, 'सेही' पृथ्वी के लिए, 'शेर, पेड़िया और सर्प ये मन्युदेव के निमित्त तथा समुद्र के लिए 'तोता' (मनुष्य जैसा बोलने वाला) पक्षी नियोजित करें ॥३३॥

### १४०५. सुपर्णः पार्जन्यऽ आतिर्वाहसो दर्विदा ते वायवे बृहस्पतये वाचस्पतये पैङ्गराजोलजऽ आन्तरिक्षः प्लवो महुर्मत्स्यस्ते नदीपतये द्यावापृथिवीयः कूर्मः ॥३४।।

पर्जन्य के निमित्त 'सुपर्ण' पक्षी, 'आड़ी,' 'वाहस' और 'काष्ठ कुट्ट' ये तीनो पक्षी वायुदेव के निमित्त, 'पैड्रराज' पक्षी वाणी के स्वामी बृहस्पति के लिए, अन्तरिश्व के लिए 'अलज' पक्षी, 'जल-कुक्कुट', 'कारंडव' और 'मतस्य' ये 'नदी पति' के लिए तथा कछुआ द्वावा-पृथिवों के लिए नियोजित करें ॥३४ ॥

१४०६. पुरुषमृगश्चन्द्रमसो गोधा कालका दार्वाघाटस्ते वनस्पतीनां कृकेवाकुः सावित्रो हथ्रसो वातस्य नाक्को मकरः कुलीपयस्तेकूपारस्य ह्रियै शल्यकः ॥३५ ॥

चन्द्रमां को 'नर-हिरन', वनस्पति देव को 'गोह', 'कालका पक्षी' और कठफोड़ पक्षी, सविता देव को 'ताम्रजूर', वायुदेव को 'हंस', समुद्र को 'नाक्र', 'मगरमच्छ' और 'कुलीपव' नामक जन्तु और ही देव को 'सेही' अर्थित करें। १४०७, एण्यह्रो मण्डूको मूचिका तित्तिरिस्ते सर्पाणां लोपाशऽ आश्विन: कृष्णो राष्ट्र्याऽ ऋक्षो जतू: सुविलीका तऽइतरजनानां जहका वैष्णवी।।३६।।

'हरिणी' अह्नदेवता, मेडक, चूही और तीतर ये सब सपों , लोपाश दोनो अश्विनीकुमारों, कृष्णमृग रात्रि, रीछ, जत् और सुषिलीका पक्षी-ये तीनों 'इतर देव-गणों तथा 'जहका' नामवाली विष्णु देवता के लिए है ॥३६ ॥

## १४०८. अन्यवापोर्धमासानामृश्यो मयूरः सुपर्णस्ते गन्धर्वाणामपामुद्रो मासां कश्यपो रोहित्कुण्ड्णाची गोलत्तिका तेप्सरसां मृत्यवेसितः ॥३७ ॥

'कोकिल' अर्थमास के निमित्त, क्रष्य जाति का मृग, मोर और सुपर्ण गन्धवों के लिए, कर्कट (केकड़ा) आदि जल के लिए, कछुआ मासों के लिए, रोहित मृग, कुण्ड्रणाची नामक वनचरी और 'गोलत्तिका-पशी' ये तीनों अप्सराओं के लिए हैं। 'मृत्यु-देवता' के लिए कृष्ण मृग नियोजित करें ॥३७ ॥

१४०९. वर्षाहुर्ऋतूनामाखुः कशो मान्यालस्ते पितृणां बलायाजगरो वसूनां कपिञ्जलः कपोतऽ उलूकः शशस्ते निर्ऋत्यै वरुणायारण्यो मेषः ॥३८ ॥

वर्षाह् (वर्षा को आहूत करने वाली अर्थात् मेडकी) ऋतुओं के लिए, मूचक, छस्नून्दर और मान्याल (छिपकली) ये तीनों पितरों के निमित्त, कपिञ्जल वसुओं के लिए, अजगर बल-देवता के लिए, निर्झतिदेव के लिए कबूतर, उलूक और खरगोश एवं वरुणदेव के लिए जंगली मेच नियोजित करें ॥३८ ॥

१४१०. श्वित्र आदित्यानामुष्ट्रो घृणीवान्वार्धीनसस्ते मत्याऽ अरण्याय सूमरो रूक रौद्रः क्ययः कुटरुर्दात्यौहस्ते वाजिनां कामाय पिकः ॥३९ ॥

विचित्र पशु विशेष आदित्यों के निष्टित उष्ट (ऊँट), चील और कण्ड में स्तन जैसी आकृति वाला बकरा —ये तीनों मित देवी के लिए, नीलगाय अरण्यदेवता के लिए, रुरु मृग रुद्रदेव के लिए, क्वयि नामक पक्षी, कौया और मुर्गा— ये वाजि देवताओं के निमित्त और कोकिल कामदेव के लिए नियोजित करें ॥३९॥

१४११. खड्गो वैश्वदेव: श्रा कृष्ण: कर्णों गर्दभस्तरक्षुस्ते रक्षसामिन्द्राय सूकर: सि छं हो मारुत: कृकलास: पिप्पका शकुनिस्ते शरव्यायै विश्वेषां देवानां पृषत: ॥४०॥

पैने सींग वाला गेंडा वैश्वेदेवों के लिए, काले रंग का कुता, गधा और व्याघ्र ये तीनों राक्षसों के लिए, सुअर इन्द्र के निमित्त, सिंह मरुद्गण के निमित्त, गिरगिट, पपीहा और शकुनि नाम की पक्षिणी ये सब शरव्य देवी के लिए और पृथत-मृग सभी देवताओं के लिए नियोजित हैं ॥४० ॥

## —ऋषि, देवता, छन्द-विवरण—

ऋषि-प्रजापति १-४०।

वेकता- प्रजापति आदि १ - ४०।

प्रस्य पृरिक् संकृति १ । निचृत् संकृति २ । निचृत् अतिजगती ३ । विराट् अतिधृति ४ । निचृत् वृहती ५,२७ । स्वराट् बाह्मी गायत्री ६ । अतिजगती ७ । स्वराट् बृहती ८, ११ । निचृत् पंक्ति ९ । स्वराट् गायत्री १० । स्वराट् अनुष्ठुप् १२ । निचृत् अनुष्ठुप् १३ । भृरिक् अति जगती १४, १८,३३ । विराट् उष्णिक् १५ । शक्वरी १६,४० । भृरिक् गायत्री १७ । त्रिपाट् गायत्री १९ । विराट् जगती २० । बृहती २१,२८ । विराट् बृहती २२ । पंक्ति २३ । भृरिक् पंक्ति २४ । स्वराट् पंक्ति २५ । भृरिक् अनुष्ठुप् २६ । विराट् अनुष्ठुप् २९ । निचृत् अति वृति ३० । स्वराट् त्रिष्ठुप् ३१, ३९ । मृरिक् जगती ३२, ३७ । स्वराट् शक्वरी ३४ । निचृत् शक्वरी ३५ । निचृत् जगती ३८ ।

## ॥ इति चतुर्विंशोऽध्यायः ॥



## ॥ अथ पञ्चविंशोऽध्याय:॥

असमेन यह के अनर्गत कारपति याग एवं स्विष्टकृत् अहतियों के क्रम में विशेष अहतियों प्रदान की जाती हैं। इन अहुतियों में प्राणियों के विषिष्ठ अंगों में स्थित शक्तियों को देवगओं की प्रस्तृता के लिए समर्पित किया जाता है। असमेन -राष्ट्र संगठन के अर्थ में प्रयुक्त है। सभी की शक्तियों देव-प्रयोजनों के लिए समर्पित हों, यह आदर्श संगठनात्मक विश्वा है। आवार्य महीशर के अनुसार आज्य (एत) में विधिन्न अंगों की शक्तियों की बारणा करते हुए यहाहुतियों देने का विश्वान है —

१४१२. शादं दद्धिरवकां दन्तमृलैर्मृदं वस्वैंस्तेगान्द छंष्ट्राध्या छं सरस्वत्या ऽअग्रजिह्नं जिह्नायाऽ उत्सादमवक्रन्देन तालु वाज छं इनुध्यामपऽ आस्येन वृषणमाण्डाध्यामादित्याँ श्मश्रुधिः पन्थानं ध्रुथ्यां द्यावापृथिवी वर्तोध्यां विद्युतं कनीनकाध्या छं शुक्लाय स्वाहा कृष्णाय स्वाहा पार्याणि पक्ष्माण्यवार्याऽ इक्षवोवार्याणि पक्ष्माणि पार्याऽ इक्षवः ॥१ ॥

दाँतों की शक्ति से शाद देवता (कोमलघास) को, दाँतों की जड़ों (की शक्ति) से अवका अर्थात् जल में उत्पन्न होने वाली घासरूप शैवाल देवता को, दाँतों के पीछे वाले भाग से मिट्टी को, दाढ़ों से तेगदेवता को प्रसन्न करते हैं। जिह्ना की नोक से सरस्वती देवी को एवं जिह्ना से उत्साददेवता को प्रसन्न करते हैं। तालु की शक्ति से अवक्रन्ददेव को, ठोढ़ी से अन्नदेव को, मुख से जलदेवता को प्रसन्न करते हैं। दोनों अण्डकोशों की शक्ति से वृषणदेवता को तुष्ट करते हैं। दाढ़ी-पूँछ की शक्ति से आदित्यों को, दोनों पीहों से पन्य देवता को, वरौनियों (दोनों पलकों के बालों) से पृथ्वी एवं घुलोक को तथा आँख की दोनों पुतलियों से विद्युत् देवता को प्रसन्न करते हैं। शुक्ल एवं कृष्ण देव- शक्तियों की संतुष्टि के निमित्त यह आहुति समर्पित है। नेत्रों के ऊपरी एवं नीचे के लोगों (बालों) से 'पार' एवं 'अवार' देवशक्तियों को प्रसन्न करते हैं ॥१॥

१४१३. वातं प्राणेनापानेन नासिके उपयाममधरेणौध्ठेन सदुत्तरेण प्रकाशेनान्तरमनूकाशेन बाह्यं निवेष्यं मूर्व्जा स्तनयित्तुं निर्वाधेनाशनिं मस्तिष्केण विद्युतं कनीनकाश्यां कर्णाध्या थंऽ श्रोत्र थंऽ श्रोत्राध्यां कर्णौ तेदनीमधरकण्ठेनापः शुष्ककण्ठेन चित्तं मन्याधिरदितिथंऽ शीर्ष्णां निर्ऋतिं निर्जर्जल्पेन शीर्ष्णां संक्रोशैः प्राणान् रेष्माण थंऽ स्तुपेन ॥२ ॥

प्राणवायु की शक्ति से वातदेव तथा अपान वायु को शक्ति से नासिका (स्थित देवशक्ति) को प्रसन्न करते हैं। अपर के ओष्ठ से सत् देवता तथा नीचे के ओष्ठ से उपयाम देवता को प्रसन्न करते हैं। शरीर की बाह्य कान्ति से अन्तरदेवता तथा आन्तरिक देह कान्ति से बाह्यदेवता को प्रसन्न करते हैं। मस्तक से प्रवेश शक्ति को, सिर की अस्थि से स्तनियलु देवशक्ति को, मस्तिष्क की शक्ति से अशनि देवता को, आँख की पुतलियों से विद्युत्देव शक्ति को, दोनों कानों से श्रोत्र देवशक्ति को तथा सुनने की शक्ति से दोनों कानों की देवशक्ति को प्रसन्न करते हैं नीचे के गले (कण्ठ) से तेदनीदेव को, सूखे गले से जलदेवता को, गले की नाड़ियों से चित्त देवशक्ति को, शि अदिति को, जर्जरित शिरोभाग से निर्झितिदेव को, शब्दायमान अंगों से प्राणों को तथा शिखा की शक्ति से रेग्शित को प्रसन्न करते हैं ॥२ ॥

१४१४. मशकान् केशैरिन्द्रछं स्वपसा वहेन बृहस्पतिछं शकुनिसादेन उछफैराक्रमणछं स्थूराभ्यामृक्षलाभिः कपिञ्जलाञ्जवं जङ्काभ्यामध्वानं बाहुभ्य' लेनारण्यमग्निमतिरुग्भ्यां पूषणं दोर्ध्यामश्चिनावछंसाभ्याछंरुद्रछं रोराभ्याम् केशों से मशक देवशक्तियों तथा पृष्ट कन्थों से इन्द्रदेव को प्रसन्न करते हैं। पक्षी सदृश गति से वृहस्पति, खुरों की शक्ति से कूर्मदेव, (एड़ों के ऊपर की गाँठ) गुल्फों से आक्रमण, गुल्फों के नीचे वाली नाड़ियों से किपज़लदेव, जंघाओं से वेग की देवी, बाहुओं से मार्गदेव, जानु से अरण्यदेव, जानुदेश से अग्निदेव, जानु (घुटना) के नीचे भाग की शक्ति से पूषा, दोनों कंधों से अश्विनीकुमारों तथा अंस- व्रन्थियों से रुद्रदेवों को प्रसन्न करते हैं ॥३॥ १४१५. अग्ने: पक्षतिर्वायोर्निपक्षतिरिन्द्रस्य तृतीया सोमस्य चतुर्व्यदित्यै पञ्चमीन्द्राण्यै पद्धी मस्तार्थ सप्तमी बृहस्पतेरष्टम्बर्यम्णो नवमी धातुर्दशमीन्द्रस्यैकादशी वरुणस्य द्वादशी यमस्य त्रयोदशी ॥४॥

दायीं ओर की पहली अस्थि अग्निदेव के लिए, दूसरी वायुदेव के लिए, तीसरी इन्द्र को, चौथी सोम को, पाँचवी अदिति को, छठवीं इन्द्रपत्नी को, सातवी महतों के लिए, आठवीं वृहस्पति के लिए, नौवीं अस्थि अर्यमादेव के लिए, दसवीं धातादेवता के लिए, प्यारहवीं इन्द्रदेव के निमित्त, बारहवीं वरुण के निमित्त तथा यमदेवता की प्रसन्नता के लिए तेरहवीं अस्थि (की शक्ति) समर्पित है ॥४ ॥

१४१६. इन्द्राग्न्योः पक्षतिः सरस्वत्यै निपक्षतिर्मित्रस्य तृतीयापां चतुर्थी निर्ऋत्यै पञ्चम्यम्नीयोमयोः षष्ठी सर्पाणार्थः सप्तमी विष्णोरष्टमी पूष्णो नवमी त्वष्टुर्दशमीन्द्रस्यैकादशी वरुणस्य द्वादशी यप्यै त्रयोदशी द्यावापृथिव्योर्दक्षिणं पार्श्व विश्वेषां देवानामुत्तरम् ॥५॥

बावीं ओर की पहली अस्थि इन्द्र एवं अग्निदेवों की प्रसन्नता के लिए, दूसरी अस्थि सरस्वती के लिए, तीसरी अस्थि मित्र देवता की प्रसन्नता के लिए, बीबी जल के निमित्त, पाँचवी निर्कातदेव के निमित्त, छठवीं अग्नि एवं सोमदेवता की प्रसन्नता के लिए, सातवीं सर्पों (नागदेवों) के लिए, आठवीं देव विष्णु के लिए, नवमी गूण के लिए, दसवीं त्वष्टादेव के लिए, ग्यारहवीं इन्द्रदेव के लिए, बारहवीं वरुणदेव के लिए तथा यमदेवता की प्रसन्नता के लिए तेरहवीं अस्थि समर्पित हैं। दाहिना हिस्सा पृथ्वी और दुलोक के लिए तथा बाबौं भाग सभी देवों की प्रसन्नता व संतुष्टि के लिए समर्पित है।।।।

१४९७. मरुतार्थः स्कन्या विश्वेषां देवानां प्रथमा कीकसा रुद्राणां द्वितीयादित्यानां तृतीया वायोः पुच्छमग्नीषोमयोर्घासदौ क्रुञ्चौ श्रोणिष्यामिन्द्राबृहस्पती करुष्यां मित्रावरुणावल्गाध्यामाक्रमणश्चे स्थूराध्यां बलं कुष्ठाध्याम् ॥६ ॥

स्कन्ध प्रदेश की अस्थि मरुद्गणों के लिए नियोजित करते हैं। प्रथम अस्थि पंक्ति विश्वेदेवों के लिए, दूसरी पंक्ति रहों के लिए, तीसरी अस्थि पंक्ति आदित्यों के लिए समर्पित है। पूँछ भाग वायुदेव के लिए, नितम्ब अस्मि एवं सोमदेवता के लिए, श्लोणि क्रीझ देवता के लिए, ऊरु इन्द्र और बृहस्पतिदेव के लिए, मित्र और वरुणदेव के लिए जंघाएँ, आक्रमणदेव के लिए अधोभाग तथा ऊपर का भाग बलदेवता की प्रसन्नता के लिए समर्पित है।।६॥

१४१८. पूषणं वनिष्ठुनान्धाहीनस्थूलगुदया सर्पान्गुदाधिर्विह्नुतः आन्त्रैरपो वस्तिना वृषणमाण्डाध्यां वाजिनश्ं शेपेन प्रजाशं रेतसा चाषान् पित्तेन प्रदरान् पायुना कृश्याञ्चकपिण्यः ॥॥॥

स्वृत आँत का भाग पृषादेवता के लिए, स्वृत गुदा नेत्रहीन सर्गों के लिए तथा अन्य सर्गों के लिए सामान्य गुदा का भाग, आँतों का रोष भाग विद्वृतदेवता के लिए वस्ति भाग को जल के लिए, अण्डकोषों की शक्ति वृषणदेव के लिए, उपस्थ की शक्ति वाजी देव के लिए, वीर्य प्रजा के लिए पित 'चाष' देवता के लिए, गुदा का तृतीय भाग प्रदादेवों के लिएतथा शक्तिपड़ों को कुश्म देवता की प्रसन्नता के लिए समर्पित करते हैं ॥७॥ १४१९. इन्द्रस्य क्रोडोदित्यै पाजस्यं दिशां जत्रवोदित्यै भसज्जीमूतान् इदयौपशेनान्तरिक्षं पुरीतता नभऽ उदयेंण चक्रवाकौ मतस्नाभ्यां दिवं वृक्काभ्यां गिरीन् प्लाशिभिरुपलान् प्लीह्ना वल्मीकान् क्लोमभिग्लौभिर्गुल्मान् हिराभिः स्रवन्तीईदान् कुक्षिभ्यार्थः समुद्रमुदरेण वैश्वानरं भस्मना ॥८॥

क्रोड (छती के मध्य का भाग) इन्द्रदेव का है अर्वात् इन्द्रदेव की प्रसन्नता के लिए नियोजित है। पैर अदिति देवता का, जबु (हंसुली की अस्थि का भाग) दिशाओं का, मेड़ाय अदिति का, इदय भाग मेघों का है तथा इदय नाड़ी अन्तरिक्ष की प्रसन्नता के लिए, पेट का भाग आकाशदेव के लिए, फेफड़ों का भाग चक्रवाक् के लिए, दोनों गुदें दुलोक के लिए, प्लाशि भाग (गुदें के बीचे की बाड़ी) पर्वतों की प्रसन्नता के लिए, क्लोम भाग वल्मीक के लिए, ग्लीनाड़ी गुल्मदेवों की प्रसन्नता के लिए, रक्तवाहिनियाँ निदयों की प्रसन्नता के लिए कुक्षि (कोख) का भाग इद के लिए, उदर समुद्र की प्रसन्नता के लिए कथा भस्म को वैद्यानरदेव की प्रसन्नता के लिए समर्पित करते हैं ॥८

१४२०. विधृति नाध्या घृतध्रं रसेनापो यूष्णा मरीचीर्विपुर्द्धिर्नीहारमूष्मणा शीनं वसया पुष्वा अश्रुभिर्ह्वादुनीर्दूषीकाभिरस्ना रक्षाध्रंसि चित्राण्यङ्गैर्नक्षत्राणि रूपेण पृथिवीं त्वचा जुम्बकाय स्वाहा ॥९ ॥

नाभि से विधृतिदेवता को प्रसन्न करते हैं। वीर्य रस से घृत शक्ति को, पक्वान्नरस से जल देवता को, वसा बिंदुओं से मरीचि देवता को, शरीर को उष्णता से नीहार (ओस) देवता को, वसा से शीन देव को, अश्रुओं से पुष्पा (पौधों को सींचने वाले फुहार) देवता को, नेत्रों के मल से हादुनी (आकाशीय विद्युत) देवता को, रुधिरकणों से रक्षादेव को, विभिन्न अगों से विभिन्न देवताओं को प्रसन्न करते हैं। शारीरिक सौन्दर्य से नक्षत्रदेवों को, त्वचा से पृथ्वीदेवी को तथा जुम्बक (वरुण) देव को प्रसन्न करने के लिए आहुति प्रदान करते हैं॥९॥

१४२१. हिरण्यगर्मः समवर्त्ताग्रे भूतस्य जातः पतिरेकऽ आसीत्। स दाबार पृथिवीं द्यामुतेमां कस्मै देवाय हविषा विथेम ॥१० ॥

प्राणिजगत् की उत्पत्ति से पूर्व ही जो हिरण्यगर्थ (सृष्टि रचना से पूर्व जो स्वर्ण की आभायुक्त ज्योति पिण्ड के रूप में प्रकट हुए या जो अपने गर्भ में स्वर्ण जैसा तेज समाहित किये हुए) परमात्मा विद्यमान था, जो इस जगत् का एक मात्र स्वामी है, इस पृथ्वी और युलोक को धारण करने वाले उस सन्विदानन्द स्वरूप परमात्मा के लिए हम आहुति समर्पित करते हैं (उसके अतिरिक्त और किसे आहुति प्रदान की जाए ?) ॥१०॥

१४२२. यः प्राणतो निमिषतो महित्वैकऽ इद्राजा जगतो बभूव। यऽ ईशे अस्य द्विपदश्चतुष्पदः कस्मै देवाय हविषा विश्वेम ॥११॥

जो अपनी महती-महिमा से इस सजीव, दृश्य जगत् का एक मात्र शासक हुआ है तथा जो प्राणिमात्र (दो) व चार पैर वाले जीवों ) का स्वामी है, उस सच्चिदानन्दस्वरूप परमात्मा के लिए आहुति समर्पित करते हैं ।

१४२३. यस्येमे हिमवन्तो महित्वा यस्य समुद्रश्ं रसया सहाहुः । यस्येमाः प्रदिशो यस्य बाहू कस्मै देवाय हविषा विधेम ॥१२ ॥

सच्चिदानन्द स्वरूप जिस परमात्मा की महती-महिमा से विशाल बफीली पर्वत-चोटियों का निर्माण हुआ, दिव्य जीवन-रस रूपी जल से परिपूर्ण सागर जिसके द्वारा बनाये गये कहे जाते हैं तथा दसों दिशाओं के रूप में जिसकी भुजाएँ फैली हुई हैं, उस (प्रजापति) की प्रसन्नता के लिए हम आहुति समर्पित करने हैं ॥१२ ॥

#### १४२४. यऽ आत्मदा बलदा यस्य विश्वऽ उपासते प्रशिषं यस्य देवाः । यस्य च्छायामृतं यस्य मृत्युः कस्मै देवाय हविचा विधेम ॥१३ ॥

जो भौतिक एवं आध्यात्मिक सामध्यें को प्रदान करने वाला है, जिसकी छत्र-छाया (आश्रय) में रहकर

अमरत्व का सुख तथा जिससे विमुख होकर मृत्युजन्य दुःख प्राप्त होता है, सन्मार्गगामी सभी देवगण जिसकी उत्तम शिक्षाओं का पालन करते हैं, उस सिन्वदानन्द स्वरूप परमात्मा के लिए हम आहुतियाँ समर्पित करते हैं ॥१३॥ १४२५. आ नो भद्राः कृतवो यन्तु विश्वतोद्य्यासो अपरीतास ऽ उद्धिदः । देवा नो यथा

सदिमद् वृधे असन्नप्रायुवो रक्षितारो दिवे-दिवे ॥१४॥

कल्याणकारी, दुर्लभ व फलदायी यहाँ (अथवा संकल्यों ) को इम सभी ओर से प्राप्त करें (अर्थात् सभी ओर श्रेष्ठ संकल्पों एवं यहीय कर्मों का वातावरण बने), तार्कि सभी देवता प्रमादरहित होकर नित्यप्रति हमारी वृद्धि (सर्वतोमुखी प्रगति) के लिए प्रवृत्त रहें ॥१४॥

१४२६. देवानां भद्रा सुमतिर्ऋजूयतां देवाना छै रातिरभि नो निवर्त्तताम्। देवानाछै सख्यमुपसेदिमा वयं देवा नऽ आयुः प्रतिरन्तु जीवसे ॥१५ ॥

लोककल्याण में निरत, सरल हृदय वाले देवों की बन हितकारिणी उत्तम मति एवं उनके श्रेष्ठ अनुदान हमारे लिए हर प्रकार से अनुकूल हो ।देवों को मित्रता से हम सभी लाभान्तित हो ।सभी देव हमें दीर्घायुष्य प्रदान करें ॥ १४२७. तान्पूर्वया निविदा हुमहे वयं भगं मित्रमदितिं दक्षमस्त्रियम् । अर्यमणं वरुण र्थंश्र सोममिश्चना सरस्वती नः सुभगा मयस्करत् ॥१६ ॥

प्राचीन स्वयंभुवा, दिव्यवाणों से हम उन भग, मित्र, अदिवि, दक्ष, अर्बमा, वरुण, सोम एवं अश्विनीकुमारों आदि अविनाशी देवों के लिएआहुतियाँ अर्थित करते हैं। सीभाग्यदायिनी देवी सरस्वती हमारा का कल्याण करें। १४२८. तन्नो वातो मयोभु वातु भेषजं तन्माता पृथिवी तित्पता हा:। तद् ग्रावाण: सोमसुतो मयोभुवस्तदश्वना शृणुतं विष्ण्या युवम् ॥१७॥

सबको धारण करने वाले हे अश्विनीकुमारो ! आपके अनुबह से वायुदेव हमारे लिए ओषधीय गुणों से युक्त सुखद प्राणवायु प्रवाहित करें । धरतीमाता रोगनाशक वनस्पितयों से तथा आकाश पिता जीवन - तत्वों से युक्त जल से सम्पन्न बनाएँ । निवोडने वाले बावा (पत्थर) हमारे लिए जीवनी शक्ति से युक्त सुखकारी सोम प्रदान करें । आप हमारी प्रार्थना सुनकर हमें सुखी बनाएँ ॥१७ ॥

१४२९. तमीशानं जगतस्तस्युषस्पति धियञ्जिन्वमवसे हूमहे वयम्। पूषा नो यथा वेदसामसद् वृधे रक्षिता पायुरद्व्यः स्वस्तये ॥१८॥

अखिल विश्व की रक्षा करने वाले, बुद्धियों को प्रेरित कर सबको वश में करने वाले परमात्मा का हम आवाहन करते हैं। पिता की पाँति पोषण, सरक्षण एवं सहायता करने वाले वे हमारे बुद्धिबल को बढ़ाकर हमें सुखी बनाएँ॥ १४३०. स्वस्ति नऽ इन्द्रो वृद्धश्रवाः स्वस्ति नः पूषा विश्ववेदाः। स्वस्ति नस्ताक्ष्यों अरिष्टनेमिः स्वस्ति नो बृहस्पतिर्द्धातु ॥१९॥

महान् ऐखर्यशाली इन्द्रदेव हमारा कल्याण करें, सम्पूर्ण बगत् के ज्ञाता पूषादेवता हमारा कल्याण करें, अनिष्ट का नाश करने वाले पक्षों (पंखों ) से युक्त गरुड़देव हमारा कल्याण करें तथा देवगुरु बृहस्पति हम सबका कल्याण करते हुए हमें सुखी बनाएँ ॥१९ ॥

### १४३१. पृषदश्चा मरुतः पृश्निमातरः शुभंयावानो विदशेषु जग्मयः। अम्निजिङ्का मनवः सूरचक्षसो विश्वे नो देवाऽ अवसागमन्निष्ठ ॥२०॥

शक्तिशाली अश्वाँ वाले अर्थात् तीव्र गति से चलने वाले, अदिति के पुत्र, सबका कल्याण करने वाले, अग्नि रूपी जिह्ना तथा सूर्यरूपी नेत्र वाले, सर्वज्ञ मरुत्देवता अपनी विभिन्न शक्तियों के साथ इस यज्ञशाला में पक्षारें और हमें सुखी बनाएँ ॥२० ॥

१४३२. मद्रं कर्णेभिः शृणुयाम देवा मद्रं पश्येमाक्षभिर्यजन्नाः । स्थिरैरङ्गैस्तुष्टुवा छः सस्तनृभिर्व्यशेमहि देवहितं यदायुः ॥२१ ॥

याजकों के पोषक हे देवताओं ! हम सदैव कल्याणकारी वचनों को ही अपने कानों से सुनें, नेत्रों से सदैव कल्याणकारी दृश्य ही देखें । हे देव ! परिपुष्ट अंगों से युक्त सुदृढ़ शरीर वाले हम आपकी वन्दना करते हुए पूर्ण आयु तक जीवित रहें ॥२१ ॥

१४३३. शतमिन्नु शरदो अन्ति देवा यत्रा न्छका जरसं तनूनाम् । पुत्रासो यत्र पितरो भवन्ति मा नो मध्या रीरिषतायुर्गन्तोः ॥२२ ॥

हे विश्व के स्वामी ! (हम याजकरण) पुत्र-पौत्रों से युक्त वृद्धावस्था होने तक, सौ वर्ष तक का पूर्ण जीवन सुखपूर्वक जिएँ । जीवन के मध्य में हम कभी मृत्यु को प्राप्त न हो ॥२२ ॥

१४३४. अदितिर्धौरदितिरन्तरिक्षमदितिर्माता स पिता स पुत्रः । विश्वे देवाऽ अदितिः पञ्च जनाऽ अदितिर्जातमदितिर्जनित्वम् ॥२३ ॥

पृथ्वी, अन्तरिक्ष एवं चुलोक अखण्डित व अविनाशी हैं। जगत् का उत्पादक परमात्मा एवं उसके द्वारा उत्पन्न यह जीव-जगत् भी कभी नष्ट न होने वाला है। विश्व की समस्त देव-शक्तियाँ, अविनाशी हैं। समाज के पाँचों वर्ग (ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य, शूद्र एवं निवाद) तथा पञ्चतत्वों (पृथ्वी, जल, अग्नि, वायु, आकाश) से विनिर्मित यह सृष्टि अविनाशी है। जो कुछ उत्पन्न हो चुका अववा जो कुछ उत्पन्न होने वाला है, वह भी अपने कारणरूप से कभी नष्ट नहीं होता है ॥२३॥

१४३५. मा नो मित्रो वरुणो अर्यमायुरिन्द्रऽ ऋमुक्षा मरुतः परि ख्यन्। यहाजिनो देवजातस्य सप्तेः प्रवक्ष्यामो विद्ये बीर्याणि ॥२४॥

हम याजकराण यज्ञशाला में, दिव्यमुण सम्पन्न, गतिमान् , पराक्रमों, वाजी (बलशाली) देवताओं के ही ऐसर्य का गान करते हैं । अतः मित्र, वरुण, अर्थमा, आयु, ऋषुध, मस्ट्यण, इन्द्र आदि देवता हमारी उपेक्षा करते हुए हमसे विमुख न हों (वरन् अनुकूल रहें ) ॥२४ ॥

[यहाँ वाजी का अर्थ घोड़ा न करके उसे बललाली देवों का पर्याय माना गया है। आन्तर्य उक्ट एवं महीश्वर ने भी अपने

मान्य में अन्न के नाम से देवों की ही स्तुति का पाय स्पष्ट किया है।]

१४३६. यन्निर्णिजा रेक्णसा प्रावृतस्य राति गृभीतां मुखतो नयन्ति। सुप्राङजो मेम्यद्विश्वरूप ऽ इन्द्रापूष्णोः प्रियमप्येति पाधः ॥२५ ॥

पिछले मंत्र में देवलकियों के लिए जब संज्ञक संबोधन दिया गया है। नीचे के तीन मंत्रों में भी नहीं समर्थ देवलकियों के लिए अब संज्ञक सन्वोधन है नहीं निरीह जीव उल्लाओं को 'जन' (क्कर) कहा पता है। देखें की पृष्टि के लिए किये गए यह का लाग प्रकृति में संज्ञान समर्थ लक्तियों के साथ-साथ समान्य जीवों से सम्बद्ध वेतना को भी प्रान होता है, यह माय वहाँ जमीह है— जब सुसंस्कारित, ऐश्वर्ययुक्त, सबको आवृत करने वाले (देवों ) के मुख के पास् (देवों का मुख यज्ञाग्नि को कहा जाता है ।) हविष्यात्र (पुरोडाश आदि) लाया जाता है, तो भली प्रकार आगे लाया हुआ विश्वरूप अज (अनेक रूपों में जन्म लेने वाली जीव चेतना) भी मैं-मैं करता (मुझे भी चाहिए- इस भाव से) आता है, (तब वरूभा) इन्द्र और पूषा आदि के प्रिय आहार (हब्य) को प्राप्त करता है ॥२५ ॥

### १४३७. एष छागः पुरो अश्वेन वाजिना पूष्णो भागो नीयते विश्वदेव्यः । अभिप्रियं यत्पुरोडाशमर्वता त्वष्टेदेनथंऽ सौश्रवसाय जिन्वति ॥२६॥

यह अज जब बलशाली अब के आगे लाया जाता है, तो श्रेष्ठ पुरुष (याजक अथवा प्रजापति) इस चंचल (अब) के साथ अज को भी, सबको प्रिय लगने वाले पुरोडाश आदि हव्य का भाग देकर यश प्राप्त करते हैं ॥२६ ॥ १४३८. यद्धविष्यमृतुशो देवयानं त्रिर्मानुषाः पर्यश्चं नयन्ति । अत्रा पूष्णः प्रथमो भागऽ एति यज्ञं देवेभ्यः प्रतिवेदयञ्जजः ॥२७॥

जब मनुष्य (याजकराण) हविष्य को (यज्ञ के माध्यम से) तीनों देववान मार्गों (पृथ्वी, अंतरिक्ष एवं झुलोंक) में अब को तुद्धह मंचारित करते हैं, तब यहाँ (पृथ्वी पर) यह अब पोषण के प्रथम भाग को पाकर देवताओं के हित के लिए यज्ञ की विज्ञापित करता चलता है ॥२७॥

### १४३९. होताध्वर्युरावया अग्निमिन्धो ग्रावग्राभऽउत शर्थस्ता सुविप्रः। तेन यज्ञेन स्वरंकृतेन स्विष्टेन वक्षणाऽआ पृणध्वम् ॥२८॥

होता, अध्वर्यु, प्रतिप्रस्थाता, आग्नीध, प्रावस्तोता, प्रशास्ता, प्रज्ञावान् ब्रह्मा आदि हे ऋत्विजो ! आप उस सब प्रकार सम्जित (अङ्ग-उपाङ्गी सहित सम्पन्न ) यज्ञ द्वारा इष्ट उद्देश्यों की प्राप्ति के लिए (प्रकृतिगत) प्रवाहों को समृद्ध बनाएँ ॥२८॥

### १४४०. यूपवस्का उत ये यूपवाहाश्चषालं ये अश्चयूषाय तक्षति। ये चार्वते पचनश्रे सम्भरन्युतो तेषामभिगूर्त्तिर्नेऽ इन्वतु ॥२९ ॥

हे ऋत्वजो ! यज्ञ को व्यवस्था में सहयोग देने वाले, लकड़ी काटकर यूप का निर्माण करने वाले, यूप को यज्ञशाला तक पहुँचाने वाले, चयाल (लोहे या लकड़ी को फिरको) बनाने वाले, अश्व बाँधने के खूँटे को बनाने वाले-इन सबका किया गया प्रयास हमारे लिए हितकारी हो ॥२९ ॥

### १४४१. उप प्रागात्सुमन्मेद्यायि मन्य देवानामाशाऽ उप वीतपृष्ठः । अन्वेनं विप्राऽ ऋषयो मदन्ति देवानां पुष्टे चकुमा सुबन्धुम् ॥३० ॥

अश्वमेध यज्ञ की फलश्रुति के रूप में श्रेष्ठ मानवीयफल हमें स्वयं ही प्राप्त हो । देवताओं के मनोर्थ को पूर्ण करने में समर्थ इस अश्र (शक्ति) की कामना सभी करते हैं । इस अश्र को देवत्व की पृष्टि के लिए मित्र के रूप ुमें मानते हैं । सभी बुद्धिमान् ऋषि इसका अनुमोदन करें ॥३० ॥

मंत्र कर ३१ से ४५ तक के मंत्रों का अर्थ कई आचारों ने अहमेश में की जाने वाली अह बॉल (हिंसा) के क्रम में किया है। इस मंत्र की मूमिका में यह स्पष्ट किया जा चुका है कि केटों में अश अब्द का प्रयोग थोड़े के सन्दर्भ में नहीं, प्रस्पुत प्रकृति में संख्यांज समर्थ अक्ति धाराओं (यज्ञीयऊर्जी-सूर्य की किरणों-देवज़क्तियों ) आदि के निम्त्त किया गया है। इसलिए इन मंत्रों का अर्थ हिसांपरक सन्दर्भ में न करके उक्त विराट् पजीय सन्दर्भ में ही किया जाना उच्चित है—

१४४२. यद्वाजिनो दाम सन्दानमर्वतो या शीर्षण्या रशना रज्जुरस्य । यद्वा घास्य प्रभृतमास्ये तृणश्रं सर्वा ता ते अपि देवेष्वस्तु ॥३१ ॥ इस वाजिन् (बलशाली) को नियंत्रित रखने के लिए गर्दन का बन्धन, इस (अर्वन्) चंचल के लिए पैरों का बंधन, कमर एवं सिर के बन्धन तथा मुख के घास आदि तृण सभी देवों को अर्पित हों । (यज्ञीय ऊर्जा अथवा राष्ट्र की शक्तियों को सुनियंत्रित एवं समृद्ध रखने वाले सभी साधन देवों के ही नियंत्रण में रहें ।) ॥३१ ॥

## १४४३. यदश्वस्य क्रविषो मक्षिकाश यद्वा स्वरौ स्वधितौ रिप्तमस्ति। यद्धस्तयोः शमितुर्यन्नखेषु सर्वा ता ते अपि देवेध्वस्तु ॥३२ ॥

अश्व (संचरित होने वाले हच्च) का जो विकृत (होमा न जा सकने वाला) भाग मक्तिवयों द्वारा खाया जाता है, जो उपकरणों में लगा रहता है, जो याजक के हाथों में तथा जो नाखूनों में लगा रहता है, वह सब भी देवत्व के प्रति ही समर्पित हो ॥३२ ॥

### १४४४. यदूवध्यमुदरस्यापवाति यऽ आमस्य क्रविषो गन्धो अस्ति । सुकृता तच्छमितारः कृण्वन्तूत मेद्यर्थः शृतपाकं पचन्तु ॥३३ ॥

उदर में (यज्ञ कुण्ड के गर्भ में ) जो उच्छेदन योग्य गन्य अध्यये (हविष्यात्र) से निकल रही है, उसका शमन भली प्रकार किये गये मेध (यज्ञीय) उपचार द्वारा हो और उसका पाचन भी देवों के अनुकूल हो जाए ॥३३ ॥ १४४५. यत्ते गात्रादग्निना पच्यमानादभि शूलं निहतस्यावधावति । मा तद्भूम्यामाश्रिषन्मा तृणेषु देवेश्यस्तदुशद्भचो रातमस्तु ॥३४ ॥

यज्ञ कुण्ड के मध्य में हरिष्यात्र का बड़ा विष्ठ बन जाता वा । यह अपने में ठीक से पत्त जाए इसके लिए उसे जूल से छेट दिया जाता था । उस कम में रही पुटियों का निवारण करने का निर्देश इस यंत्र में है—

आप के जो अग्नि द्वारा पनाये जाते हुए अंग, शूल के आधात से इधर-उधर उक्कल कर गिर गये हैं; वे भूमि पर ही न पड़े रहें, तुणों में न मिल जाएँ। वे भी यह भाग नाहने वाले देवों का आहार बनें ॥३४॥

## १४४६. ये अजिनं परिपश्यन्ति पक्वं यऽ ईमाहुः सुरिधर्निहरिति। ये चार्वतो मार्थ्यसभिक्षामुपासतऽ उतो तेषामभिगूर्तिनं ऽ इन्वतु ॥३५ ॥

जो इस वाजिन् (अत्रयुक्त पुरोडाश) को पकता हुआ देखते हैं और जो उसकी सुगंध को आकर्षक कहते हैं; जो इस भोग्य अन्न से बने आहार की याचना करते हैं, उनका पुरुषार्थ भी हमारे लिए फलित हो ॥३५ ॥

### १४४७, यत्रीक्षणं माँस्पचन्याऽ उखाया या पात्राणि यूष्णऽ आसेचनानि । ऊष्मण्यापिद्याना चरूणामङ्काः सुनाः परि भूषन्त्यश्चम् ॥३६ ॥

जो उखा पात्र में पकाये जाते (अत्र एवं फलों के मूदे से बने) पुरोडाश का निरीक्षण करते हैं, जो पात्रों को जल से पवित्र करने वाले हैं, (पकाने के क्रम में ) ऊष्मा को रोकने वाले उक्कन, चरु आदि को अंक (गोद) में रखने वाले, तथा (पुरोडाश के) दुकड़े काटने वाले जो उपकरण हैं, वे सब इस अश्वमेध को विभूषित करने वाले (यज्ञ की गरिमा के अनुरूप) हों ॥३६ ॥

### १४४८. मा त्वाग्निध्वनयीद्धूमगन्धिमाँखा भ्राजन्यभि विक्त जिः । इष्टं वीतमिमगूर्तं वषट्कृतं तं देवासः प्रति गृभ्णन्यश्चम् ॥३७॥

(पकाये जाते हुए पुरोडाश के प्रति कहते हैं —) धुएँ की गंधवाली अग्नि तुम्हें पीड़ित न करे, (अग्नि के प्रभाव से) चमकता हुआ अग्नि पात्र (उखा) तुम्हें उद्विग्न न करे । ऐसे (धुएँ आदि से रहित, भली प्रकार सम्पन्न) अश्वमेध को देवगण स्वीकार करते हैं ॥३७ ॥

### १४४९. निक्रमणं निषदनं विवर्त्तनं यच्च पड्वीशमर्वतः । यच्च पपौ यच्च घासि जघास सर्वा ता ते अपि देवेष्वस्तु ॥३८ ॥

(हे यञ्चरूप अश्व !) आप का निकलना, बैठना, आन्दोलित होना, पलटना, पीना, खाना आदि सारी क्रियाएँ देवताओं में (उनके ही बीच, उन्हीं के सरक्षण में ) हो ॥३८ ॥

#### १४५०. यदश्चाय वासऽ उपस्तृणन्त्यधीवासं या हिरण्यान्यस्मै । सन्दानमर्वन्तं पद्वीशं प्रिया देवेष्या यामयन्ति ॥३९ ॥

यज्ञ को समर्पित (पूजन योग्य) अब को सजाने वाला ऊपर का वस्त, आभूषण, सिर तथा पैर बाँधने की मेखलाएँ आदि सभी देवताओं को प्रसन्नता प्रदान करने वाले हो ॥३९ ॥

### १४५१. यत्ते सादे महसा शूकृतस्य पाष्पर्या वा कशया वा तुतोद । सुंचैव ता हविषो अध्यरेषु सर्वा ता ते ब्रह्मणा सूदयामि ॥४० ॥

(हे यज्ञाग्निरूप अश्व !) अतिशोधता (जल्दबाजी) में तुम्हें सताने वालों, निबले भाग को (हव्य को जल्दी पबाने के लिए अग्नि के निचले भाग को कुरेद कर) पीड़ित करने वालों द्वारा की गयी सभी बुटियों को (हम पुरोहित) खुवा की आहुतियों (मृताहुतियों ) से ठीक करते हैं ॥४०॥

### १४५२. चतुस्त्रिःशंशद्वाजिनो देवबन्धोर्वङ्कीरश्चस्य स्वधितिः समेति। अच्छिद्रा गात्रा वयुना कृणोत परुव्यरुरनुघुष्या विशस्त ॥४१॥

हे ऋत्वजो । धारण करने की सामर्च्य से युक्त गतिमान, देवताओं के बन्धु इस अश्व (यज्ञ) के चौतीस अंगों को अच्छी प्रकार जानें । प्रत्येक अंग को अपने प्रयासी द्वारा सुदृढ़ बनाएँ और उसकी कमियों को दूर करें ॥४१ ॥ १४५३. एकस्त्वष्टुरश्वस्या विशस्ता द्वा यन्तारा भवतस्तथ ऋतुः । या ते गात्राणामृतुथा कृणोमि ता-ता पिण्डानां प्र जुहोम्यग्नौ ॥४२ ॥

(काल विभाजन के क्रम में) त्वष्टा (सूर्य ) रूपों अब का विभाजन संवत्सर (वर्ष) करता है । उत्तरायण तथा दक्षिणायन नाम से दो विभाग उसके नियन्ता होते हैं । वह वसन्तादि दो-दो माह की ऋतुओं में विभक्त होता है । यज्ञ में शरीर के अलग-अलग अंगों की पृष्टि के निमित ऋतु संबंधी अनुकृल पदार्थों की आहुतियाँ देते हैं ॥४२ ॥ १४५४. मा त्वा तपित्रय ऽ आत्मापियन्तं मा स्वधितिस्तन्व ऽ आ तिष्ठिपत्ते । मा ते गृष्ट्नुरविशस्तातिहाय छिद्रा गात्राण्यसिना मिश्रू क: ॥४३ ॥

हे अश्व (राष्ट्र अथवा यज्ञ) ! आप का परम प्रिय आत्मतत्त्व अर्थात् अपना गौरव कभी भी पीड़ादायक स्थिति में छोड़कर न जाए (राष्ट्र का गौरव अक्षुण्ण रहे) । शस्त्र (विखण्डित करने वाली शक्तियाँ) आप के अंग-अवयवाँ पर अपना अधिकार न जमा सकें (राष्ट्र कभी खण्डित न हो) । अकुशल व्यक्ति भी आपके दोषों के अतिरिक्त किसी उपयोगी अंग पर असि (तलवार) का प्रयोग न करे ॥४३ ॥

### १४५५. न वा उ एतन्प्रियसे न रिष्यसि देवाँ२ इदेषि पश्चिभिः सुगेभिः । हरी ते युञ्जा पृषती अभूतामुपास्थाद्वाजी धुरि रासभस्य ॥४४ ॥

है अब ! (यज्ञ से उत्पन्न ऊर्जा) न तो आपका नाश होता है और न आप किसी को नष्ट करते हैं, (वरन् आप) सुगम - सहज आर्ग से देवताओं तक पहुँचते हैं । शब्द करने वालों ( मंत्रोच्चार करने वालों ) के आधार पर वाजी (ऐसर्यवान्) और हरि (अंतरिक्षीय गतिशील प्रवाह) उपस्थित होकर, आपके साथ संयुक्त होकर पुष्ट होते हैं ॥४४ ॥

## १४५६. सुगव्यं नो वाजी स्वश्व्यं पु<sup>छं</sup>सः पुत्राँ२ उत विश्वापुष्छं रियम्। अनागास्त्वं नो अदितिः कृणोतु क्षत्रं नो अश्वो वनताछं हविष्मान्॥४५॥

देवत्व को प्राप्त करने वाला यह बलशाली (वज्ञीय प्रयोग) हमें पुत्र-पौत्र, धन-धान्य तथा उत्तम अश्वों के रूप में अपार वैभव प्रदान करे । हम दीनता, पापकृत्वों एवं अपराधों से सदैव दूर रहें । अश्व के समान शक्तिशाली हमारे नागरिक पराक्रमी हों ॥४५ ॥

### १४५७. इमा नु कं मुवना सीषधामेन्द्रश्च विश्वे च देवाः । आदित्यैरिन्द्रः सगणो मरुद्धिरस्मध्यं भेषजा करत् । यज्ञं च नस्तन्वं च प्रजां चादित्यैरिन्द्रः सह सीषधाति ॥४६ ॥

इन्द्र और विश्वब्रह्मण्ड में स्थित समस्त देवता इन समस्त लोकों को अपने अनुशासन-नियंत्रण में रखें। अपने गणों सहित आदित्य, इन्द्र, मरुत् आदि हमारे लिए उपचार (आरोग्य और पृष्टि के लिए प्रयास) करें। यह यह हमारे शरीर एवं प्रजाओं को इन्द्र एवं आदित्य के साथ (युक्त होकर) अपने नियंत्रण-संरक्षण में रखे ॥४६ ॥ १४५८. अग्ने त्वं नो अन्तमऽ उत जाता शिवो भवा वरूथ्य:। वसुरग्निर्वसुश्रवाऽ अच्छा निश्च सुमत्तम छंरियं दा:। तं त्वा शोचिष्ठ दीदिव: सुम्नाय नूनमीमहे सिख्य स्य:॥४७॥

हमारे निकटस्य हितैषी हे अग्निदेव ! आप हम वाजकों को देदीप्यमान ऐश्वर्य प्रदान कर हमारा कल्याण करें । सत्कर्म में निरत हम याजकों की, दुराचारियों एवं हिंसा करने वालों से रक्षा करें । हे दुतिमान् अग्ने ! हमारे सहयोगियों के लिए धन, ऐश्वर्य एवं सुख प्रदान करें, इस हेतु हम आपकी प्रार्थना करते हैं ॥४७ ॥

## – ऋषि, देवता, छन्द-विवरण –

ऋषि — प्रजापति १-८ । प्रजापति, मुण्डिभ औदन्य ९ । हिरण्यगर्भ १०, ११ । प्राजापत्य हिरण्यगर्भ १२, १३ । गोतम १४-२३ । दीर्घतमा २४-४५ । भीवनआप्त्य या भीवनसाधन ४६ । बन्धु, सुबन्धु, श्रुतबन्धु ४७ ।

देवता — शाद आदि १-८ । शाद आदि, वरुण ९ । कः १०-१३ । विश्वेदेवा १४-२३,४६ । अश्व २४-४५ । अग्नि ४७ ।

छन्द — भुरिक् शक्वरी, निवृत् अतिशक्वरी १ । (दो) भुरिक् अतिशक्वरी २ । भुरिक् कृति ३ । स्वराट् धृति ४ । स्वराट् विकृति ५ । निवृत् अतिधृति ६ । निवृत् अष्टि ७ । निवृत् अधिकृति ८ । भुरिक् अत्यष्टि ९ । त्रिष्टुप् १०,११, २२-२३, २७, ३०, ३१, ४१ । स्वराट् पंक्ति १२, ३७, ४२, ४५ । निवृत् त्रिष्टुप् १३, २१, २४,२५, ३२, ३३, ४०,४३ । निवृत् जगती १४, २६ । जगती १५, १६, २० । भुरिक् त्रिष्टुप् १७, १८, २९, ३४, ४४ । स्वराट् बृहती १९ । विराट् त्रिष्टुप् २८ । स्वराट् त्रिष्टुप् ३५ । भुरिक् पंक्ति ३६,३८ । विराट् पंक्ति ३९ । भुरिक् शक्वरी ४६ । शक्वरी ४७ ।

## ॥ इति पञ्चविशोऽध्यायः॥



## ॥ अथ षड्विंशोऽध्याय:॥

१४५९. अग्निश्च पृथिवी च सन्नते ते मे सं नमतामदो वायुश्चान्तरिक्षं च सन्नते ते मे सं नमतामदऽ आदित्यश्च द्यौश्च सन्नते ते मे सं नमतामदऽ आपश्च वरुणश्च सन्नते ते मे सं नमतामदः । सप्त सर्थःसदो अष्टमी भूतसाधनी । सकामाँ २ अध्वनस्कुरु संज्ञानमस्तु मेमुना ।

अग्नि और पृथ्वी आपस में सहयोगपूर्वक रहते हैं । वे दोनों इसे (मेरे स्नेह और कामना के पात्र को) हमारे अनुकूल बनाएँ । हवा और आकाश भी परस्पर समान गुण वाले हैं, वे दोनों अपना उदाहरण प्रस्तुत करके इसे अनुकूल बनाएँ । आदित्य और नभ भी परस्पर अनुकूलता से रहते हैं, वे दोनों इसे हमारे अनुकूल बनाएँ । जल और वरुण भी आपस में अनुकूलता से रहते हैं, वे भी इसे हमारे अनुकूल बनाएँ । हे देव ! सप्त संसद (अग्नि, वायु अन्तरिक्ष, सूर्य, आकाश, जल, वरुण) और आठवीं पृथिवी के आश्रय स्वरूप आप सभी मार्गों, विविध शक्तियों तथा वस्तुओं को अपनी कामना के अनुकूल बनाएँ, ताकि हमें सभी के बारे में वास्तविक ज्ञान प्राप्त हो ॥ १४६०. यथेमां वाचं कल्याणी माखदानि जनेभ्यः । ब्रह्मराजन्याभ्यार्थ शृद्राय चार्याय च स्वाय चारणाय च । प्रियो देवानां दक्षिणायै दातुरिह भूयासमयं मे कामः समृध्यतामुप मादो नमतु ॥२ ॥

जिस प्रकार कल्याण करने वाली इस (दिव्य) वेदवाणी का हमने (मन्त्रद्रष्टा ऋषि) ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य, शूद्र, प्रिय, अप्रिय जनों एवं सम्पूर्ण लोगों के लिए उपदेश किया है, उसी प्रकार हे मनुष्यों ! आप लोग भी उपदेश करें, जिससे इस संसार में यज्ञ हेतु देवताओं को दक्षिणा देने वाले लोग हमसे प्रेम करें । हमारा यह अभीष्ट मनोरथ पूर्ण हो और हमें यश की प्राप्ति हो ॥२ ॥

१४६१. बृहस्पते अति यदयों अर्हाद् द्युमद्विभाति क्रतुमञ्जनेषु । यद्दीदयच्छवसऽ ऋतप्रजात तदस्मासु द्रविणं धेहि चित्रम् । उपयामगृहीतोसि बृहस्पतये त्वैष ते योनिर्बृहस्पतये त्वा ॥३ ।

हे बृहस्पते ! जिस आत्मशक्ति से आप सबके स्वामी, सबके पूज्य और सभी लोगों में आदित्य के समान तेजस्वी एवं सक्रिय होकर सर्वत्र सुशोभित होते हैं, जिस शक्ति से आप सबकी रक्षा करते हैं, उसी आत्मशक्ति से आप हम सब मनुष्यों को श्रेष्ठ धन प्रदान करें । आप राष्ट्र के निर्धारित नियमों द्वारा स्वीकार किये गये हैं, यह पद आपके योग्य है । अत: हम सब 'बृहस्पति' पद के लिए आप को चुनते हैं ॥३॥

१४६२. इन्द्र गोमन्निहा याहि पिबा सोम र्थ्ड शतक्रतो । विद्यद्भिर्ग्राविभः सुतम् । उपयामगृहीतोसीन्द्राय त्वा गोमत ऽ एव ते योनिरिन्द्राय त्वा गोमते ॥४ ॥

हे शतक्रतु (सैंकड़ों प्रकार के यज्ञों के कर्ता) गोमत् (गाँओं अथवा इन्द्रियादि के पालनकर्ता) इन्द्रदेव ! आप इस यज्ञ में आएँ और भली प्रकार पत्चरों द्वारा अभिषुत सोमरस का पान करें । हे सोम ! आपको पवित्र कलश में गोपालक इन्द्रदेव की प्रसन्नता के लिए एकत्रित करते हैं । आपको (इस स्थान पर) तेजस्वी इन्द्रदेव की प्रीति के लिए प्रतिष्ठित करते हैं ॥४ ॥

१४६३. इन्द्रा याहि वृत्रहन्यिबा सोमध्य शतक्रतो। गोमद्भिर्ग्राविधः सुतम्। उपयामगृहीतोसीन्द्राय त्वा गोमतऽएष ते योनिरिन्द्राय त्वा गोमते॥५॥ हे शतक्रतो वृत्रहन्ता इन्द्रदेव ! आप इस यज्ञ में पंधारें और पत्थरों से निष्मत्र, गो-दुग्ध मिश्रित इस सोम का पान करें ।हे सोम !हम आपको 'उपयाम' पात्र में एकत्र करके तेजस्वी देव की प्रसन्नता के लिए प्रतिष्ठित करते हैं ॥ १४६४. ऋतावानं वैश्वानरमृतस्य ज्योतिषस्पतिम् । अजस्रं धर्ममीमहे । उपयामगृहीतोसि वैश्वानराय त्यैष ते योनिर्वेश्वानराय त्वा ।।६ ॥

ईश्वरस्वरूप, कभी नष्ट न होने वाले, तेज राशिस्वरूप, प्रकाशवान, प्राणिमात्र के हितैषी, विश्व के मार्ग दर्शक अग्निदेव की हम (स्तोतागण) स्तुति करते हैं । आप उपयाम पात्र में प्रतिष्ठित हों, वैश्वानर की प्रसन्नता प्राप्ति हेतु हम आपको इसमें महण करते हैं । वैश्वानर की तृष्टि हेतु हम आपको इसमें स्थापित करते हैं ॥६ ॥

१४६५. वैश्वानरस्य सुमतौ स्याम राजा हि कं भुवनानामभिश्रीः । इतो जातो विश्वमिदं वि चष्टे वैश्वानरो यतते सूर्येण । उपयामगृहीतासि वैश्वानराय त्वैष ते योनिवैश्वानराय त्वा ॥७ ॥

हम वैश्वानर (विश्व हितकारी प्राणाग्नि) की सुमति (श्रेष्ठ निर्देशन) में प्रतिष्ठित रहें । सभी भुवनों के आश्रयदाता यह वैश्वानर निश्चितरूप से यहीं (पृथ्वी पर) उत्पन्न हुए हैं । यह सारे संसार का निरीक्षण करते हैं । सूर्य के समान ही वे प्रकाश एवं तेज से युक्त हैं । उपयाम पात्र में ग्रहण करके वैश्वानर को जगत् हितकारी कार्यों के लिए यहीं (यज्ञ में ) स्वापित करते हैं ॥७ ॥

१४६६. वैश्वानरो नऽ ऊतय ऽ आ प्र यातु परावतः। अग्निरुक्थेन वाहसा। उपयामगृहीतोसि वैश्वानराय त्वैष ते योनिर्वैश्वानराय त्वा ॥८॥

सम्पूर्ण जगत् के हितैथी वैश्वानर अग्नि, स्तोत्ररूपी वाहन द्वारा दिव्यलोक से यहाँ आकर हमारी सुरक्षा करें । आप उपयाम पात्र में प्रतिष्ठित हों । यहाँ (पृथ्वों) आपका उत्पत्ति स्वल हैं । वैश्वानर (लोक कल्याणकारी) की प्रसन्नता प्राप्ति हेतु आपको इस स्थान पर स्थापित करते हैं ॥८ ॥

१४६७. अग्निर्ऋषिः पवमानः पाञ्चजन्यः पुरोहितः। तमीमहे महागयम्। उपयामगृहीतोस्यग्नये त्वा वर्चस ऽ एष ते योनिरग्नये त्वा वर्चसे ॥९॥

बो अग्नि पाँचों वर्णों—सम्पूर्ण समाज (बाह्मण, क्षत्रिय, वैश्य, शूद्र तथा निषाद) को मन्त्रद्रष्टा ऋषियों के सदृश निर्मल करने वाला पुरोहित (लोकहित को सामने रखने वाला) है । उन महान्, स्तुत्य अग्निदेव की हम स्तुति करते हैं । आप उपयाम पात्र में प्रतिष्ठित हों । यही आपका आवास केन्द्र हैं । तेजस्वी अग्निदेव (परमात्मा) की प्रसन्नता के लिए आपको यहाँ प्रतिष्ठित करते हैं ॥९ ॥

१४६८.महाँ२ इन्द्रो वज्रहस्तः षोडशी शर्म यच्छतु । हन्तु पाप्पानं योस्मान्द्रेष्टि । उपयामगृहीतोसि महेन्द्राय त्वैष ते योनिमहिन्द्राय त्वा ॥१० ॥

, जो बजरपणि, महान् इन्द्रदेव सोलह कलाओं से युक्त (पूर्ण) हैं, वे हमें सुखी बनाएँ । जो हम से द्वेष करते हैं, उन दुष्ट आत्माओं का नाश करें । इन्द्रदेव की प्रसन्नता के निमित्त आप (अग्निदेव) उपयाम पात्र में प्रतिष्ठित हों, हम आपको इस स्थान पर स्थापित करते हैं ॥१०॥

१४६९.तं वो दस्ममृतीषहं वसोर्मन्दानमन्यसः। अभि वत्सं न स्वसरेषु धेनवऽ इन्द्रं गीर्भिर्नवामहे॥११॥

हे यजमानो ! सब सम्पदाओं से युक्त, सबके दर्शनीय सबको आवास प्रदान करने वाले, अन्न आदि पदार्थों से संतुष्ट करने वाले उन इन्द्रदेव की, दिव्य वाणियों से (भावविद्वल होकर) हम उसी प्रकार प्रार्थना करते हैं, जिस प्रकार गौएँ स्नेहपूर्वक रॅभाती हुई अपने बछड़ों को बुलाती है ॥११ ॥

### १४७०.यद्वाहिष्ठं तदग्नये बृहदर्च विभावसो । महिषीव त्वद्रयिस्त्वद्वाजाऽ उदीरते ॥१२ ॥

हे उद्गाताओ ! आप बृहत् साम (स्तुतिगान को एक पद्धति) से अभीष्ट प्रदान करने वाले, तेजस्वरूप उन अग्निदेव की स्तुति करें, जो महारानी की तरह सम्मत्ति और पोषक अन्नादि प्रदान करने में समर्थ हैं ॥१२॥

### १४७१.एस् यु ब्रवाणि तेग्न ऽ इत्थेतरा गिरः । एभिर्वर्धासऽ इन्दुभिः ॥१३ ॥

सोम (आदि पोषक रसों ) से वृद्धि को प्राप्त होने वाले हे अग्निदेव ! आप स्वाभाविक रूप से इस यक्न-स्वल पर पथारें । हम भावप्रवण स्तोत्रों से आपकी प्रार्थना करते हैं ॥१३॥

### १४७२.ऋतवस्ते यज्ञं वि तन्वन्तु मासा रक्षन्तु ते हविः । संवत्सरस्ते यज्ञं दघातु नः प्रजां च परिपातु नः ॥१४ ॥

हे देव ! सभी ऋतुएँ यज्ञ के विस्तार के अनुकूल हो (यज्ञीय प्रक्रिया के विस्तार में सहायक हों ), सभी महीने हवि का रक्षण करें, संवत्सर यज्ञ को धारण करें, जिससे हमारे (सभी) परिजनों का परिपालन हो सके ॥१४ ॥ १४७३.उपह्ररे गिरीणार्थ्य सङ्गमे च नदीनाम् । धिया विद्रो अजायत ॥१५ ॥

पर्वतो की उपत्यिकाओं, गिरि - कन्दराओं और नदियों के किनारे, संगम स्थलों पर ध्यान करने से विप्र-विवेकवानों की प्रज्ञा जाग्रत् होती रही है ॥१५॥

### १४७४.उच्चा ते जातमन्यसो दिवि सद्भूम्या ददे । उग्रथं शर्म महि श्रव: ॥१६ ॥

हे सोम ! हम आपके श्रेष्ठ रस (अत्र) से निष्पन्न, चुलोक में रहने वालें, प्रशंसनीय, श्रेष्ठ सुख प्रदान करने वाले आश्रय को स्वीकार करते हैं । वह पृथ्वी के समान स्थिरतायुक्त हो ॥१६ ॥

#### १४७५.स नऽ इन्द्राय यज्यवे वरुणाय मरुद्ध्यः । वरिवोवित्परि स्रव ॥१७ ॥

है सोम ! आप यश और कीर्तियुक्त धन को जानने वाले हैं । आप इन्द्र, वरुण और मरुतों की तृष्ति के लिए हमें रसरूप में प्राप्त हों ॥१७ ॥

## १४७६.एना विश्वान्यर्येऽ आ सुम्नानि मानुषाणाम् । सिषासन्तो वनामहे ॥१८ ॥

हे विश्व के स्वामी ! मनुष्यों को श्रेष्ठ सम्पदा प्रदान करें, ताकि सेवाभावी व्यक्ति सुख प्राप्त कर सकें ॥१८ ॥ १४७७,अनु वीरैरनु पुष्यास्म गोभिरन्वश्चैरनु सर्वेण पुष्टैः । अनु द्विपदानु चतुष्यदा वयं देवा नो यज्ञमृतुष्या नयन्तु ॥१९ ॥

हम वीर पुत्रों से युक्त हों । गौओं, अबो तथा सब प्रकार के सेवकों और पशुओं से समृद्ध बनाने के लिए दिव्य शक्तियाँ हमारे इस यज्ञ को ऋतुओं के अनुसार सम्पन्न करें ॥१९ ॥

## १४७८.अग्ने पत्नीरिहा वह देवानामुशतीरुप । त्वष्टारछः सोमपीतये ॥२० ॥

हे अग्निदेव ! आहुतियों की इच्छा करने वाली देव पत्नियों (शक्तियों ) को तथा त्वष्टा (देवों के शिल्पी) देवता को हमारे इस यज्ञ में सोमरस पीने के लिए अपने साथ लेकर आएँ ॥२० ॥

## १४७९.अभि यज्ञं गृणीहि नो ग्नावो नेष्टः पिब ऋतुना । त्व छंऽ हि रत्नबाऽ असि ॥२१ ॥

हे, पत्नी (शक्ति) युक्त नेष्टा-अग्निदेव ! आप हमारे इस यज्ञ को सम्पन्न (पूर्ण) करें तथा ऋतु के अनुसार सोम रस का पान करें; क्योंकि आप हमारे लिए श्रेष्ठ सम्पदाएँ धारण करने वाले हैं ॥२१ ॥

### १४८०. द्रविणोदाः पिपीषति जुहोत प्र च तिष्ठत । नेष्ट्रादृतुभिरिष्यत ॥२२ ॥

हे ऋतिजो ! जिस तरह धनप्रदाता नेष्टा (अग्नि) देवता समयानुसार सोमरस पीने की इच्छा करते हैं, वैसे ही आप लोग भी पीने की कामना से उसे प्राप्त करें । आप यह करें और सम्मान के अधिकारी बनें ॥२२ ॥

१४८१. तवायथं सोमस्त्वमेहार्वाङ् शयत्तमथं सुमनाऽ अस्य पाहि । अस्मिन् यज्ञे बर्हिष्या निषद्या दिषष्येमं जठर ऽ इन्दुमिन्द्र ॥२३॥

है ऐश्वर्य सम्पन्न इन्द्रदेव ! आप हमारे निकट आएँ । यह सोम आपके निमित्त अर्पित है । अतः प्रसन्नचित्त होकृत् दीर्घकाल तक इसकी रक्षा करें ।इस यज्ञ में कुश के आसन पर आसीन होकर इस सोम को स्वीकार करें । १४८२. अमेव नः सुहवाऽ आ हि गन्तन नि बर्हिषि सदतना रणिष्टन । अथा मदस्य जुजुषाणो अन्यसस्त्वष्टदेवेभिर्जनिभिः सुमद्रणः ॥२४॥

है आवाहन पर ध्यान देने वाली देवपत्तियों ! (शक्तियों !) आप अपने गृह सदश हमारे इस यज्ञ मण्डप में पधारें और कुश-आसन पर प्रसन्ततापूर्वक आसीन हों । हे त्वच्टादेव ! आप देवपत्तियों के साथ हविष्यात्र को ग्रहण करते हुए आनन्दित हों ॥२४॥

## १४८३. स्वादिष्ठया मदिष्ठया पवस्व सोम घारया । इन्द्राय पातवे सुत: ॥२५ ॥

हे सोमदेव ! आप अपनी स्वादिष्ट और आनन्द प्रदान करने वाली धारा के साथ इन्द्रदेव के लिए कलश में प्रवाहित हों, क्योंकि आप उन्हीं के पीने के लिए निकाले गये हैं ॥२५ ॥

## १४८४. रक्षोहा विश्वचर्यणिरिम योनिमयोहते । द्रोणे सवस्थमासदत् ॥२६ ॥

हे दिव्य सोमदेव । आप राक्षसों का विनाश करने वाले तथा समस्त विश्व को देखने वाले हैं । आप काष्ठपात्र तथा लौह निर्मित शस्त्र से संस्कारित होकर, द्रोणकलश में स्थिर होकर, यज्ञ के मध्य में विराजमान रहें ॥२६ ॥

### —ऋषि, देवता, छन्द-विवरण—

ऋषि— विवस्तान् १ । विवस्तान् लोगाक्षि २ । गृत्समद ३, २४ । रम्याक्षि ४, ५ । प्रादुराक्षि ६ । कुत्स ७ । वसिष्ठ-भरद्वाज ८,९ । वसिष्ठ १० । नोधा गोतम ११ । वसूयव १२ । भरद्वाज १३, १४ । वत्स १५ । आमहीयव १६-१८ । मुद्गल यज्ञपुरुष १९ । मेधातिब २०-२२ । विश्वामित्र २३ । मधुच्छन्दा २५, २६ ।

देवता— लिंगोक्त १,२ । बहाा ३ । इन्द्र ४,५, ११, २३ । वैश्वानर ६-८ । अग्नि ९, १२-१४, २० । महेन्द्र

१०। सोम १५-१८, २५, २६। देवगण १९। ऋतु २१, २२। त्वष्टा २४।

छन्द— अभिकृति १ । बिराट् अत्यष्टि २ । भुरिक् अत्यष्टि ३ । स्वराट् जगती ४,९ । भुरिक् जगती ५ । जगती ६,८,२४ । स्वराट् अष्टि ७ । निवृत् जगती १० । बृहती ११ । विराट् अनुष्टुप् १२ । विराट् गायत्री १३, १५ । भुरिक् बृहती १४ । निवृत् गायत्री १६,१७ । विराट् गायत्री १८ । त्रिष्टुप् १९ । गायत्री २०-२२,२५,२६ । भुरिक् पंक्ति २३ ।

## ॥ इति षड्विंशोऽध्यायः ॥



## ॥ अथ सप्तविंशोऽध्याय:॥

१४८५. समास्त्वाग्न ऽ ऋतवो वर्षयन्तु संवत्सराऽ ऋषयो यानि सत्या । सं दिव्येन दीदिहि रोचनेन विश्वा ऽ आ भाहि प्रदिशश्चतस्रः ॥१ ॥

हे अग्ने ! आपको ऋषिगण प्रत्येक मास, ऋतु और संवत्सर में दिव्य मन्त्रों से बढ़ाते हैं । इस प्रकार आप अपने अलौकिक तेज से देदीप्यमान होकर सम्पूर्ण दिशाओं तथा चारों उपदिशाओं को आलोकित करें ॥१ ॥ १४८६. सं चेध्यस्वाग्ने प्र च बोधयैनमुच्च तिष्ठ महते सौभगाय । मा च रिषदुपसत्ता ते अग्ने ब्रह्माणस्ते यशसः सन्तु मान्ये ॥२ ॥

हे अग्निदेव !आप भलीप्रकार देदीप्यमान होकर इस यजमान को आत्मज्ञान प्रदान करें तथा महान् ऐश्वर्य दिलाने के निमित्त प्रयत्नशील हों । हे अग्ने ! आप की उपासना करने वाला उपासक अमृतत्व को प्राप्त करे । आपके ऋत्विज् तथा याजकगण कीर्तिमान् हों और विपरोत आवरण वाले वह सब न पाएँ ॥२ ॥

१४८७. त्वामग्ने वृणते ब्राह्मणाऽ इमे शिवो अग्ने संवरणे भवा नः। सपत्नहा नो अभिमातिजिच्च स्वे गये जागृह्यप्रयुच्छन् ॥३॥

हे अग्ने ! ये वित्र लोग आपकी अर्चना करते हैं । इनके द्वारा सम्मानित किये जाने पर आप हमारे लिए मंगलकारी हों ।हे अग्ने !हमारे रिपुओं के विनाशक तथा विजेता, आप अपने गृह में प्रमादरहित होकर जाग्रत् रहें ॥ १४८८. इहैवाग्ने अधि धारया रियं मा त्वा नि क्रन्यूर्विचतो निकारिण: । क्षत्रमग्ने सुयममस्तु तुभ्यमुपसत्ता वर्धतां ते अनिष्टृत: ॥४॥

हे अग्ने ! इन यजमानों के धन की वृद्धि करें । यज्ञाग्नि को प्रकट करने वाले याजक आपकी आज्ञा की अवहेलना न करें । क्षत्रिय (शौर्यसम्पन्न व्यक्ति) सरलता से आपके वशीभृत हो । आपके भक्त अविनाशी होकर सम्पूर्ण समृद्धि को प्राप्त हों ॥४ ॥

१४८९. क्षत्रेणाग्ने स्वायुः सर्थः रभस्व मित्रेणाग्ने मित्रधेये यतस्व । सजातानां मध्यमस्था ऽ एधि राज्ञामग्ने विहळ्यो दीदिहीह ॥५ ॥

हे महान् अग्निदेव ! आप क्षत्रियों को क्षात्रधर्म की प्रेरणा देते हुए यज्ञ सम्पन्न करें । सूर्य के साथ रहकर यज्ञ आदि सृजनात्मक कार्य करने का प्रयत्न करें । सजातियों के मध्य रहने वाले हे अग्ने ! राजाओं के द्वारा बुलाये जाने पर इस यज्ञ में आकर आप प्रदोष्त हो ॥५ ॥

१४९०. अति निहो अति स्त्रिधोत्यचित्तिमत्यरातिमग्ने । विश्वा ह्यग्ने दुरिता सहस्वाधास्मध्य छं सहवीरा छं रियं दाः ॥६ ॥

हे अग्निदेव ! आप हत्या करने वालो, कुत्सित आचरण करने वालों, दुराचारियों, मनचलों और लोभियों को साहस के साथ सम्पूर्ण दुष्टताओं से दूर करें । इसके बाद हे अग्ने ! हमें बीर सन्तान के साथ उत्तम धन-धान्य प्रदान करें ॥६ ॥

१४९१. अनाधृष्यो जातवेदाऽ अनिष्ट्तो विराडम्ने क्षत्रभृद्दीदिहीह। विश्वा ऽ आशाः प्रमुञ्चन्मानुषीर्भियः शिवेभिरद्य परि पाहि नो वृथे ॥७ ॥ हे अग्ने ! आप अपराजेय, सर्वज्ञाता, अनश्चर, तेजवान् तथा सर्वशक्ति सम्पन्न श्वत्रिम-धर्म का पोषण करने वाले हैं । इन गुणों से सम्पन्न होकर सभी दिशाओं को प्रकाशित करें । मनुष्य के सभी भयानक रोग-शोक आदि को नष्ट करके, समृद्धि प्रदान करे तथा शान्तभाव से हमारा परिपालन करें ॥७ ॥

१४९२. बृहस्पते सवितबोंघयैन छं सछंशितं चित्सन्तरा छं सछंशिशाघि । वर्षयैनं महते सौभगाय विश्व ऽ एनमनु मदन्तु देवाः ॥८ ॥

हे बृहस्पते ! हे सवितादेव ! इन याजकों को तीव बृद्धि वाला बनाकर और अधिक चेतना सम्पन्न करें । महान् सम्पदाओं के निमित्त इनको आगे बढ़ाएँ । विश्वेदेवा भी अनुकूल होकर इन्हें हर्पित करें ॥८ ॥

१४९३. अमुत्रभृयादध यद्यमस्य बृहस्पते अभिशस्तेरमुञ्चः। प्रत्यौहतामश्चिना मृत्युमस्माद्देवानामग्ने भिषजा शचीभिः ॥९॥

हे बृहस्पते ! परलोक में जाने के भय से तथा यमराज के भय से हमें छुड़ाएँ । हे अग्ने ! इस (याजक वर्ग) के यज्ञादि कमों के द्वारा अश्विनीकुमार (देवों के वैद्य) मृत्यु भय को दूर करें, जन्म-जन्मानारों के पापों को दूर करें ॥ १४९४. उद्वयं तमसस्परि स्व: पश्यन्त ऽ उत्तरम् । देवं देवत्रा सूर्यमगन्म ज्योतिरुत्तमम् ॥

हम इस जगत् के अञ्चानान्थकार से मुक्त होकर उत्कृष्ट सुख प्रदान करने वाले, अविनाशी, महान् गुण सम्पत्र, सर्वोत्कृष्ट ज्योतिस्वरूप सूर्यदेव (सर्विता) को देखते हुए परमपट को प्राप्त करें ॥१०॥

१४९५. ऊर्खाऽ अस्य समिष्ठो भवन्यूर्घ्वा शुक्रा शोचीछेष्यग्नेः। सुमत्तमा सुप्रतीकस्य सूनोः ॥११॥

याजिकों के द्वारा उत्पन्न किये जाने पर श्रेष्ठ दीखने वाले अस्विदेव की किरणे समिधाओं से ऊर्ध्वगमन करती हैं तथा शुभ प्रकाश फैलाते हुए ऊपर उठने की प्रेरणा देती हैं ॥११ ॥

१४९६. तनूनपादसुरो विश्ववेदा देवो देवेषु देवः । पथो अनक्तु मध्या घृतेन ॥१२ ॥

शरीर की रक्षा करने वाले प्रण्यवान् विश्ववेता, देवताओं में महान् अग्निदेव मधुर घी की आहुतियों द्वारा यज्ञो को बढ़ाएँ तथा सन्मार्ग पर बढ़ने की प्रेरणा प्रदान करें ॥१२॥

१४९७. मध्वा यज्ञं नक्षसे प्रीणानो नराशश्चेसो अग्ने । सुकृदेवः सविता विश्ववारः ॥१३॥

दिव्यगुणों से सम्पन्न आस्तिक ऋत्विजां द्वारा पूज्य हे अपने ! श्रेष्ठ कर्मों के सम्पादनकर्ता तेजस्वी सविता रूप आप सम्पूर्ण जगत् के प्रिय पात्र हैं । आप मधुर पदार्थों से यह को सम्पन्न करते हैं ॥१३ ॥

१४९८. अच्छायमेति शवसा घृतेनेडानो वह्निर्नमसा । अग्निधं सुचो अध्वरेषु प्रयत्सु ॥

यसकर्ता यह अध्वर्यु विभिन्न स्तोत्रो द्वारा प्रार्थना करते हुए, पृत तथा हविष्यात्र के सहित यज्ञपात्रो (जुहू) को लेकर अस्मि के निकट बाते हैं ॥१४ ॥

१४९९. स यक्षदस्य महिमानमग्नेः स ई मन्द्रा सुप्रयसः । वसुश्चेतिष्ठो वसुधातमञ्च ॥१५ ॥

वह यात्रिक यज्ञ कार्य में निमग्न होकर, अत्यन्त जाञ्चल्यमान, उत्तम सम्मदाओं को प्रदान करने वाले और अत्र से सुसम्मन्न अग्निदेव की आराधना करता है । वह याज्ञिक ही हर्षत्रद हवियों से आहुति प्रदान करे ॥१५ ॥ १५००. द्वारो देवीरन्वस्य विश्वे व्रता ददन्ते अग्ने: । उरुव्यचसो घाम्ना पत्यमाना: ॥१६ ॥

विशाल आकाश से युक्त सामर्थ्यवान् दिव्यद्वार अभिनदेव के संकल्य को धारण करते हैं तथा समस्त देवगण अग्नि के कर्म (यज्ञ) को धारण करते हैं ॥१६ ॥

#### १५०१. ते अस्य योषणे दिव्ये न योना उषासानक्ता । इमं यज्ञमवतामध्वरं नः ॥१७ ॥

इस यज्ञ मण्डप में अग्नि की दो दिव्य देवियाँ उचा (दिन) और नक्ता (रात्रि) विद्यमान हैं । वे दोनों हमारे इस श्रेष्ठ यज्ञ की सरल रीति से सुरक्षा करें तथा कुण्डमध्य मे अग्निदेव के साथ विराजें ॥१७ ॥

#### १५०२. दैव्या होतारा ऽ ऊर्ध्वमध्वरं नोग्नेर्जिह्यामधि गृणीतम् । कृणुतं नः स्विष्टिम् । ।१८ ॥

दिव्यगुणों से युक्त दोनों होता अग्नि और वायु हमारे इस यज्ञ को श्रेष्ठ ढंग से सम्पन्न करें । हमारे यज्ञाग्नि की लप्टें ऊर्ध्वगामी होकर हर प्रकार से हमें ऊर्ध्वगमन की पेरणा प्रदान करें ॥१८॥

#### १५०३. तिस्रो देवीर्बर्हिरेद छं सदन्त्वडा सरस्वती भारती । मही गृणाना ॥१९ ॥

महती स्तुतियोग्य तीनों देवियाँ इडा. सरस्वती और भारती यज्ञशाला में इस कुश-आसन पर आरूढ़ हो ॥१९

#### १५०४..तत्रस्तुरीपमद्धतं पुरुक्षु त्वष्टा सुवीर्यम् । रायस्पोषं वि ष्यतु नाभिमस्मे ॥२०॥

त्वष्टादेव उस शीव्रगति वाले, अद्भुत, विभिन्न रूपों में सुशोधित, ऐश्वर्य पोषक, श्रेष्ठ वैभव को हमें प्रदान करें ॥२०॥

#### १५०५. वनस्पतेव सुजा रराणस्त्यना देवेषु । अग्निर्हव्यर्थः शमिता सुदयाति ॥२१ ॥

हे वनस्पते ! आप देवस्वरूप होकर देवताओं को हवियों द्वारा आहुति प्रदान करें । कल्याणकारी अग्निदेव उन आहुतियों को संस्कारित करते हैं ॥२१ ॥

#### १५०६. अग्ने स्वाहा कृणुहि जातवेदऽ इन्द्राय हव्यम् । विश्वे देवा हविरिदं जुबन्ताम् ॥२२ । ।

हे ऑग्नदेव ! आप सर्वविद् हैं । हमारी इन आहुतियों को इन्द्रदेव के लिए प्रदान कराएँ । समस्त देवगण इन आहुतियों का सेवन करें ॥२२॥

#### १५०७. पीवो अन्ना रयिवृधः सुमेधाः श्वेतः सिषक्ति नियुतामभिन्नीः । ते वायवे समनसो वि तस्थुर्विश्वेत्ररः स्वपत्यानि चक्रुः ॥२३ ॥

अत्रादि से पुष्ट हुए, ऐश्वर्य बढ़ाने वाले, सद्बुद्धि सम्पन्न, वायुदेव का आन्नय लेने वाले, उनके समान स्वभाव वाले अश्वों (यज्ञीयकर्जा) का सेवन वायुदेव करते हैं । वे (यज्ञीय कर्जारूप) अश्व वायुदेव के लिए उपलब्ध रहते हैं । श्रेष्ठ मनुष्य (याजकर्गण) श्रेष्ठ सन्तान आदि की प्राप्ति के लिए ऐसा ही (यज्ञ) सम्पन्न करें ॥२३ ॥

#### १५०८. राये नु यं जज़तू रोदसीमे राये देवी धिषणा धाति देवम् । अध वायुं नियुतः सञ्चतः स्वा उत श्वेतं वसुधितिं निरेके ॥२४॥

द्यावा-पृथिवी ने जिस वायु (प्राण तत्व) को ऐश्वर्य के लिए पैदा किया, उसी वायु को दिव्य वाक्देवी, धन के निमित्त धारण करती हैं। इसके पश्चात् शुद्ध सम्पत्ति को धारण करने वाले वायु (प्राणतत्व) का सभी प्राणी ब्रह्माण्ड में रहकर सेवन करते हैं। १४४॥

(अनन्त अन्तरिक्ष से समस्त दिव्य सम्बदाओं के रूप में पृथ्वी प्राणकत्व को ग्रहण करती है। उसी प्राण कव का सभी प्राणी सेवन करते हैं )

१५०९. आपो ह यद्बृहतीर्विश्वमायन् गर्भं दद्याना जनयन्तीरग्निम्। ततो देवानार्थः समवर्ततासुरेकः कस्मै देवाय हविषा विद्येम ॥२५ ॥ स्वर्णिम आभामय अग्नि के तेज को गर्भ में धारण किये हुए, महान् जल भण्डार सर्वप्रथम पृथ्वी पर प्रकट हुआ। उस हिरण्यगर्भ से देवताओं के प्राणरूप आत्मा (लिङ्ग शरीररूपी हिरण्यगर्भ) की उत्पत्ति हुई। हम हिरण्यगर्भरूपी प्रजापतिदेव के लिए हवि प्रदान करते हैं (उनके अतिरिक्त और किसे हवि प्रदान करें ?) ॥२५ ॥

#### १५१०. यश्चिदापो महिना पर्यपश्यदक्षं दबाना जनयन्तीर्यज्ञम् । यो देवेष्वधि देवऽ एकऽ आसीत् कस्मै देवाय हविषा विधेम ॥२६ ॥

जिस (परमात्मशक्ति) ने (सर्वत्र विद्यमान) जल को देखा और दक्ष-प्रजापित के माध्यम से यज्ञ करने वाली प्रजा को जन्म दिया, उन सभी देवों में श्रेष्ट प्रजापित देव को हम आहति प्रदान करते हैं ॥२६ ॥

#### १५१९. प्र याभिर्यासि दाश्वार्थक्षमच्छा नियुद्धिर्वायविष्टये दुरोणे । नि नो रिय र्थः सुभोजसं युवस्य नि वीरं गव्यमश्व्यं च राघः ॥२७ ॥

हे वायो ! यज्ञमण्डप में आहुति प्रदान करने वाले याजक के पास आप अश्व की भाँति जिस तीर्व गति से जाते हैं, उसी प्रकार हमें वीर-संतान, गाँ, अश्व आदि अपार वैभव प्रदान करें ॥२७ ॥

#### १५१२. आ नो नियुद्धिः शतिनीभिरध्वर<sup>छं</sup> सहस्रिणीभिरुप याहि यज्ञम्। वायो अस्मिन्त्सवने मादयस्व यूयं पात स्वस्तिभिः सदा नः ॥२८॥

हे वायो ! आप सैकड़ों-हजारों अस्तों द्वारा खींचे जाते हुए वाहनों पर आरूढ़ होकर अर्थात् तीव गति से हमारे इस यज्ञ में पधारें और इसके सेवन से स्वयं तृष्त हों तथा हम सबको भी हर्षित करें । आप अपने कल्याणकारी साधनों द्वारा हमारी सदा रक्षा करें ॥२८ ॥

#### १५१३. नियुत्वान्वायवा गद्ययं शुक्रो अयामि ते । गन्तासि सुन्वतो गृहम् ॥२९ ॥

सत्कर्मरत याजकों की ओर गमनशील हे वायो ! आप अपने तीवगामी बाहन द्वारा इस यज्ञस्थल पर शीध पचारें । शुक्र आदि यह आपको धारण करने के लिए तत्पर हैं ॥२९ ॥

#### १५१४. वायो शुक्रो अयापि ते मध्वो अग्रं दिविष्टिषु । आ याहि सोमपीतये स्पाहीं देव नियुत्वता ॥३० ॥

विजयी वीरों द्वारा स्मृहणीय हे वायुदेव ! यझ फलरूप रसों में प्रमुख शुक्र मह आपके लिए प्रस्तुत है । तीवगामी असों से युक्त वाहन द्वारा सोमरस पीने के लिए आप शीध ही पधारें ॥३० ॥

#### १५१५. वायुरग्रेगा यज्ञप्रीः साकं गन्मनसा यज्ञम् । शिवो नियुद्धिः शिवाभिः ॥३१ ॥

नेतृत्व करने वाले, यज्ञ से आर्तन्दत होने वाले, मंगलकारी वायुदेव अपने कल्वाणकारी अश्वों पर आरूढ़ होकर पूर्ण मनोयोग से हमारे यज्ञ में पधारें ॥३१ ॥

#### १५१६. वायो ये ते सहस्त्रिणो रथासस्तेभिरा गहि । नियुत्वान्सोमपीतये ॥३२॥

हे वायो ! आपके पास सहस्रों रथ (यान) हैं, उन रथों में अश्वशक्ति (हार्स पावर) जोड़कर सोमरस को पीने के निमित्त हमारे इस यज्ञ में पधारें ॥३२ ॥

#### १५१७. एकया च दशमिश्च स्वभूते द्वाध्यामिष्टये विश्ंशती च। तिस्भिश्च वहसे त्रिशंशताच नियुद्धिर्वायविह ता विमुज्व ॥३३॥

स्वयं के ऐश्वर्य से सुशोभित हे वायुदेव ! आप एक, दो, तीन एवं (गुणितदस) दस, बीस, तीस अश्व (अश्व शक्ति) युक्त वाहनों ( यानों ) को इस अभीष्ट प्रयोजन के लिए छोड़ें ॥३३ ॥

#### १५१८. तव वायवृतस्पते त्वष्टुर्जामातरद्भुत । अवार्थ्यस्या वृणीमहे ॥३४॥

है सत्यपालक वायुदेव ! आप त्वष्टादेव के जामाता और आश्चर्यजनकरूप वाले हैं । आपके द्वारा प्रयुक्त रक्षा-साधनों को हम हर तरह से अंगीकार करते हैं ॥३४ ॥

#### १५१९. अभि त्वा शूर नोनुमोदुग्घाऽ इव घेनवः । ईशानमस्य जगतः स्वर्द्शमीशानमिन्द्र तस्युषः ॥३५ ॥

सूर्य की भौति सब पर दृष्टि रखने वाले हे शक्तिशाली इन्द्रदेव ! आप इस सम्पूर्ण स्थावर जगम-जगत् के स्वामी और नियन्ता हैं, हम आपके सम्मुख नमन करते हैं । बिना दुही गौ जैसे बछड़े को पाना चाहती है, वैसे ही हम आपसे अनुदान पाना चाहते हैं ॥३५ ॥

#### १५२०. न त्वावाँ२ अन्यो दिव्यो न पार्थिवो न जातो न जनिष्यते । अश्वायन्तो मधवन्निन्द्र वाजिनो गव्यन्तस्त्वा हवामहे ॥३६ ॥

हे ऐश्वर्यवान् इन्द्रदेव ! आपके सद्श दिव्य देव कोई अन्य नहीं है, न कोई पैदा हुआ है, न ही भविष्य में पैदा होगा । अतः हम घोड़ों, गौओं और शक्ति की कामना से आपके लिए आहुति समर्पित करते हैं ॥३६ ॥

#### १५२१. त्वामिद्धि हवामहे सातौ वाजस्य कारवः। त्वां वृत्रेष्विन्द्र सत्पतिं नरस्त्वां काष्ठास्वर्वतः॥३७॥

सत्य का पालन करने वाले हे इन्द्रदेव ! हम यञ्ज करने वाले याजकरण धन-धान्य लाभ के लिए, शत्रुओं का नाश करने के लिए, अस लाभ तथा सभी दिशाओं में विजय प्राप्त करने के लिए आपका आवाहन करते हैं ॥३७ ॥

#### १५२२. स त्वं नश्चित्र वज्रहस्त धृष्णुया मह स्तवानो अद्रिवः । गामश्चर्धः रध्यमिन्द्र सं किर सत्रा वाजं न जिग्युषे ॥३८ ॥

है अद्भुत कर्म वाले वज्रधारी इन्द्रदेव ! आप अपने पराक्रम और आत्मतेज से सबके द्वारा स्तुत्य हैं । हमें गाय तथा अश्वसहित रथ प्रदान करें । जिस प्रकार युद्ध जीतने की कामना से घोड़ों को अन्नादि देकर मजबूत किया जाता है, उसी प्रकार हमें भी आप पुष्टि प्रदान करें ॥३८॥

#### १५२३. कया नश्चित्र ऽ आ भुवदूती सदावृधः सखा । कया शचिष्ठया वृता ॥३९ ॥

सर्वदा वृद्धि करने वाले, अद्भुत शक्ति सम्पन्न हे इन्द्रदेव ! किस रक्षण तथा वर्तन क्रिया से प्रसन्न होकर आप सदैव हमारे मित्ररूप में प्रस्तुत होते हैं ? ॥३९ ॥

#### १५२४. कस्त्वा सत्यो मदानां म ॐ हिच्छो मत्सदन्यसः । दृढा चिदारुजे वसु ॥४० ॥

है धन-सम्पन्न इन्द्रदेव ! सोमरस का कौन सा अंश आपको आनन्दित करता है, जिस अंश को पीकर हर्षित होते हुए आप याजकों को स्वर्ण आदि धन प्रदान करते हैं ? ॥४० ॥

#### १५२५. अभी षु णः सखीनामविता जरितृणाम् । शतं भवास्यूतये ॥४१ ॥

हे इन्द्रदेव ! आप मित्र सदृश हम याज्ञिकों के पालक है । आप भक्तों की रक्षा के लिए विविध प्रकार के उपायों का सहारा लेते हैं ॥४१ ॥

१५२६. यज्ञा-यज्ञा वो अग्नये गिरा-गिरा च दक्षसे । प्र-प्र वयममृतं जातवेदसं प्रियं मित्रं न शर्<sup>8</sup>सिषम् ॥४२ ॥ यज्ञों में अत्यन्त शक्ति-सम्पन्न, अनश्वर, सर्वविद् और प्रिय मित्र के समान अग्निदेव की, विभिन्न स्तोत्रों से हम स्तुति करते हैं ॥४२ ॥

१५२७. पाहि नो अग्न ऽ एकया पाह्युत द्वितीयया । पाहि गीर्भिस्तिसृभिरूजाँ पते पाहि चतसृभिर्वसो ॥४३ ॥

हे अग्ने ! आप बलों के स्वामों तथा उत्तम निवास प्रदान करने वाले हैं । हम आपकी ऋक, यजु, साम तथा अथर्वरूपी दिव्य स्तोत्रों से वन्दना करते हैं; आप हमारी रक्षा करें ।।४३ ॥

१५२८. ऊर्जो नपातर्थे स हिनायमस्मयुर्दाशेम हव्यदातये । भुवद्वाजेष्वविता भुवद्व्घ ऽ उत त्राता तनूनाम् ॥४४ ॥

हे अध्वर्युगण ! आप शौर्य के रक्षक अग्निदेव को संतुष्ट करें । ये हमारे शरीर, पत्नी तथा बच्चों की रक्षा करते हैं तथा कामनाओं को पूर्ण करते हैं ।जीवन में उन्नित की कामना करते हुए हम उन्हें आहुति प्रदान करते हैं ॥ १५२९. संवत्सरोसि परिवत्सरोसीदावत्सरोसीद्वत्सरोऽसि वत्सरोसि । उषसस्ते कल्पन्तामहोरात्रास्ते कल्पन्तामर्थमासास्ते कल्पन्ता मासास्ते कल्पन्तामृतवस्ते कल्पन्ता १९५ संवत्सरस्ते कल्पन्ताम् । प्रेत्या ऽ एत्यै सं चाञ्च प्र च सारय । सुपर्णचिद्सि तथा देवतयाङ्गिरस्वद् युवः सीद ॥४५ ॥

है अग्ने ! आप संबत्सर, परिवत्सर, इदावत्सर, इद्वत्सर तथा वत्सर (वर्ष) हैं । आपके लिए उषा, दिन-रात, कृष्णपक्ष, शुक्लपक्ष, मास, ऋतु तथा वर्ष सुसम्पन्न हो । आप हमारी प्रगति के निमित्त अपनी शक्तियों का संग्रह तथा विस्तार करते हैं । आप उन दिव्य शक्तियों के साथ मिलकर प्राणवायु के सदश दृढ़ होकर स्थिर रहें ॥४५ ॥

#### —ऋषि, देवता, छन्द-विवरण—

ऋषि— अग्नि १-९.११-२२ । प्रस्कण्व १० । वसिष्ठ २३, २४, २७, २८, ३५, ३६ हिरण्यगर्भ प्राजापत्य २५, २६ । गृत्समद २९, ३२ । पुरुमीव-अजमीव ३०, ३१ । प्रजापति ३३ । व्यक्त आंगिरस ३४ । शंयु बार्हस्यत्य ३७, ३८ । वामदेव ३९-४१ । शंयु ४२-४५ ।

देवता— अग्नि १-९,४२-४५ । सूर्य १० । इध्म ११ । तनृनपात् १२ । नराशंस १३ । इड १४ । वर्ति १५ । द्वार १६ । उषासानका १७ । दिव्य होतागण १८ । तीन देवियाँ १९ । त्वष्टा २० । वनस्पति २१ । स्वाहाकृति २२ । वायु २३, २४, २७-३४ । प्रजापति २५, २६ । इन्द्र ३५-४१ ।

छन्द— त्रिष्टुप् १, २,८,९, २४, २६, २८ । विराट् त्रिष्टुप् ३,३३ । स्वराट् त्रिष्टुप् ४, २५ । स्वराट् पंक्ति ५, २७ । पुरिक् बृहती ६ । निवृत् जमती ७ । विराट् अनुष्टुप् १० । उष्णिक् ११, १२ । निवृत् उष्णिक् १३, १६, १७, २०, २२ । पुरिक् उष्णिक् १४ । स्वराट् उष्णिक् १५ । पुरिक् गायत्री १८ । गायत्री १९, ३१, ३२, ३९ ।विराट् उष्णिक् २१ । निवृत् त्रिष्टुप् २३ । निवृत् गायत्री २९, ३४,४० । अनुष्टुप् ३० । स्वराट् अनुष्टुप् ३५ । स्वराट् बृहती ३८,४४ । पादनिवृत् गायत्री ४१ । बृहती ४२ । निवृत् अभिकृति ४५ ।

॥ इति सप्तविंशोऽध्यायः ॥



## ॥ अथ अष्टाविंशोऽध्याय:॥

इस अध्याय में प्रकृति में कल रहे विराट् यज्ञ का वर्जन किया गया है। इसमें ज्ञारम्य में किस 'होता' का उल्लेख है, उसे सभी भाष्यकारों ने 'प्रकृति यज्ञ संचालक दिव्य होता' ही फाना है। 'आज्य' का अर्थ विद्वानों ने 'घी, तेल, दूव' आदि किसी भी हवनीय पदार्थ के संदर्भ में लिया है। यही अर्थ अधिक युक्ति संगत भी है—

१५३०. होता यक्षत्समिधेन्द्रमिडस्पदे नाभा पृथिव्या ऽ अधि। दिवो वर्ष्यन्समिध्यत ऽ ओजिष्ठश्चर्षणीसहां वेत्याज्यस्य होतर्यज ॥१ ॥

दिव्य याज्ञिक ने समिधाओं के द्वारा इन्द्रदेव के निर्मित यज्ञ किया है। (प्रकृति चक्र के उस विराट् यज्ञ में) अग्निदेव धरती पर यज्ञाग्नि रूप में, मध्य स्थान अन्तरिक्ष में विद्युत् रूप तथा ऊपर स्वर्ग में सूर्य के रूप में आलोकित होते हैं। श्रेष्ठ विजेता ओजस्वी इन्द्रदेव, हव्यपान करें। हे होता ! आप भी उनके निर्मित यज्ञ करें ॥१ ॥ १५३१. होता यक्षत्तनूनपातमूति भिजेंतारमपराजितम्। इन्द्रं देव थ्यं स्वर्थिदं पश्चिभिर्मधुमत्तमैर्नराश्च्यंसेन तेजसा वेत्वाज्यस्य होतर्यंज ॥२ ॥

महान् तेजस्वी, मनुष्यों के द्वारा प्रशसित, शरीर के रक्षक, शत्रुओं से पराजित न होने वाले, शत्रुओं के विजेता, अपने को जानने वाले, देवेन्द्र के लिए दिज्य होता ने अपनी हर्षप्रदायक तथा सुमधुर आहुतियों द्वारा यज्ञ किया । इस प्रकार वे हव्य का पान करें । हे याज्ञिक । आप भी यज्ञ करें ॥२ ॥

१५३२. होता यक्षदिडाभिरिन्द्रमीडितमाजुङ्कानममर्त्यम्। देवो देवैः सवीयॉ क्वहस्तः पुरन्दरो वेत्वाज्यस्य होतर्यज ॥३ ॥

वेद मंत्रों की मधुर स्तुतियों के द्वारा स्तुत्य, देवताओं के उपासक, अविनाशों इन्द्रदेव के लिए महान् याज्ञिक ने यज्ञ किया । दिव्य गुणों से सम्पन्न, शबुओं की पुरियों को नष्ट करने वाले वक्कधारी देवराज इन्द्र, हव्य का पान कर तृप्त हों । हे होता ! आप भी यज्ञ करें ॥३ ॥

१५३३. होता यक्षद्वर्हिषीन्द्रं निषद्वरं वृषभं नर्यापसम्। वसुभी रुद्रैरादित्यैः सयुग्भिर्बर्हिरासदद्वेत्वाज्यस्य होतर्यज ॥४॥

धन की वर्षा करने वाले, याज्ञिकों के हितैथी इन्द्रदेव को कुशाओं के आसन पर आरूढ़ करके होताओं ने यजन किया । समान कृत्य करने वाले वसुओ, रुद्रों तथा आदित्यों के साथ कुश-आसन पर बैठकर वे हव्य का पान करें । हे होता ! आप भी यज्ञ करें ॥४ ॥

१५३४. होता यक्षदोजो न वीर्य <sup>23</sup> सहो द्वार ऽ इन्द्रमवर्शयन् । सुप्रायणा ऽ अस्मिन्यज्ञे वि श्रयन्तामृतावृथो द्वार ऽ इन्द्राय मीड्षे व्यन्त्वाज्यस्य होतर्यज्ञ ॥५ ॥

पहान् याज्ञिक ने इन्द्रदेव के निर्मित यज्ञ किया और द्वार के देवता ने उनके अन्दर ओज, वीर्य और मनोबल को बढ़ाया । सरलता से जाने योग्य और यज्ञ संवर्धक द्वार, अभीष्टवर्षक इन्द्रदेव के लिए खुल जाएँ; वे इस यज्ञ में पधारकर हव्य का पान करें । हे याज्ञिक ! आप भी (ऐसा ही) यज्ञ करें ॥५ ॥

१५३५. होता यक्षदुषे इन्द्रस्य बेनू सुदुघे मातरा मही । सवातरौ न तेजसा वत्समिन्द्रमवर्धतां वीतामाज्यस्य होतर्यज ॥६ ॥

महान् होता ने इन्द्रदेव की माँ के सदृश, उत्तम दृध देने वाली दो गौओं के समान, पृथ्वी और उषा का यजन किया । इसके बाद उन्होंने तेज के द्वारा इन्द्रदेव को संवर्धित किया । जिस प्रकार दो गौएँ एक बछड़े को प्यार करती हुई उसे मजबूत बनाती हैं, उसी प्रकार (उक्त दोनों यज्ञों के प्रभाव से) वे हव्य (पोषण) प्राप्त कर पुष्ट हो । हे याज्ञिक ! आप भी उसी निमित्त यज्ञ करें ॥६ ॥

#### १५३६. होता यक्षहैंच्या होतारा भिषजा सखाया हविषेन्द्रं भिषज्यतः। कवी देवौ प्रचेतसाविन्द्राय धत्त ऽ इन्द्रियं वीतामाज्यस्य होतर्यज ॥७ ॥

महान् दिव्यहोता ने चिकित्सक, मित्ररूप, महान् गुणों से सम्पन्न, उत्कृष्ट ज्ञानवान्, देवगणों के वैद्य (दोनों अश्विनीकुमारों) के निमित्त यज्ञ किया । वे दोनों इन्द्रदेव को चिकित्सा कर उनको आरोग्य लाभ प्रदान करते हुए हव्य का पान करें । हे याज्ञिको ! आप भो इसो हेत् यज्ञ करें ॥७॥

#### १५३७. होता यक्षत्तिस्रो देवीर्न भेषजं त्रयस्त्रिद्यातवोऽपस ऽ इडा सरस्वती भारती महीः । इन्द्रपत्नीर्हविष्मतीर्व्यन्त्वाज्यस्य होतर्यज ॥८ ॥

महान् होता ने तीनों लोकों में, ऑग्न, वायु, सूर्य— इन तीनों के धारक, सर्दी, गर्मी, वर्षा तथा बायु आदि की व्यवस्था करने वाले इन्द्रदेव का पालन करने वालों, ओधिधयुक्त आहुति से सम्पन्न इडा, सरस्वती तथा भारती-इन तीनों देवियों का यजन किया। वे हव्यपान कर तृग्त हो। हे याज्ञिक। आप भी इनके निमित्त यज्ञ करें ॥८॥

### १५३८. होता यक्षत्त्वष्टारमिन्द्रं देवं भिषज्ञ<sup>छंत्र</sup> सुयजं घृतश्रियम्। पुरुरूपछं सुरेतसं मघोनमिन्द्राय त्वष्टा दबदिन्द्रियाणि वेत्वाज्यस्य होतर्यज्ञ ॥९॥

महान् ऐश्वर्यवान् , दान-दाता, रोगनाशक, श्रेष्ठ याज्ञिक, स्नेही, धन-सम्पन्न, विविधरूप वाले, श्रेष्ठ शक्ति से सम्पन्न त्वष्टादेव का दिव्य होता ने यजन किया । उसके बाद त्वष्टादेव ने इन्द्रदेव के लिए अनेकानेक शक्तियों को प्रदान किया । वे हव्य का पान करें । हे याज्ञिक ! आप भी उन्हीं के लिए यज्ञ करे ॥९ ॥

#### १५३९. होता यक्षद्वनस्पतिछं शमितारछं शतक्रतुं धियो जोष्टारमिन्द्रियम्। मध्वा समञ्जन्पधिभिः सुगेभिः स्वदाति यज्ञं मधुना घृतेन वेत्वाज्यस्य होतर्यज ॥१०॥

दिव्यहोता ने शांति-स्थापक, बहुत कार्य करने वाले, विचारपूर्वक कार्य करने वाले, इन्द्रदेव के हितैषी वनस्पतिदेव का यजन किया और मधुर घृतादि से वुक्त यज्ञ को सम्पन्न करके सुगम मार्गों से देवों तक पहुँचाया । वे (देवगण) मधुर घृतयुक्त हवि का पान करें । हे होता ! आप भी इसी विमित्त यज्ञ करें ॥१० ॥

१५४०. होता यक्षदिन्द्र<sup>१ंऽ</sup> स्वाहाज्यस्य स्वाहा मेदसः स्वाहा स्तोकाना<sup>१ंऽ</sup> स्वाहा स्वाहाकृतीना<sup>१ंऽ</sup> स्वाहा हव्यसूक्तीनाम्। स्वाहा देवाऽ आज्यपा जुषाणाऽ इन्द्र ऽआज्यस्य व्यन्तु होतर्यज ॥११ ॥

दिव्यहोता ने धृताहुति से, स्निग्ध पदार्थों से, सोमरस से, स्वाहाकारयुक्त हवि से तथा सम्बन्धित श्रेष्ठ मंत्रों का प्रयोग करते हुए इन्द्रदेव के निमित्त यज्ञ किया । स्वाहा के उच्चारण से हर्षित होकर हव्य पीने वाले देवता तथा इन्द्रदेव उसका पान करें । हे याज्ञिक ! आप भी इसी निमित्त यज्ञ करें ॥११ ॥

#### १५४१. देवं बर्हिरिन्द्रथ्यं सुदेवं देवैवीरवत्स्तीणं वेद्यामवर्धयत् । वस्तोर्वृतं प्राक्तोर्थृतथ्यं राया बर्हिष्मतोत्यगाद्वसुवने वसुधेयस्य वेतु यज ॥१२ ॥

दिन में काटे जाने ( पर भी ) रात्रि में वेदो पर ( कार्य क्षेत्र में ) विस्तार पाने वाले, वीरों की भाँति अपने संस्कारों से ( परिस्थितियों का ) अतिक्रमण करने वाले, इन्द्र, मरुत् आदि देवों का विकास करने वाले बर्हिदेव ( कुशादि के अधिष्य्रता देवता ) हव्य का पान करें । हे बर्हियुक्त याजको ! ऐश्वर्य की प्राप्ति एवं धारण के लिए आप भी यजन करें ॥१२ ॥

#### १५४२. देवीर्द्वार ऽ इन्द्रथ्ं सङ्घाते वीड्बीर्यामन्नवर्धयन् । आ वत्सेन तरुणेन कुमारेण च मीवतापार्वाणथ्ंः रेणुककाटं नुदन्तां वसुवने वसुधेयस्य व्यन्तु यज्ञ ॥१३॥

सामूहिकरूप से देहली-कपाट (आदि रूपों में संव्याप्त) रूप दिव्य शक्तियों ने अपने कर्म से इन्द्रदेव को वृद्धि प्रदान की । (वे इन्द्रदेव) बाल अवस्था अववा तरूण अवस्था वाले हानिकारक तत्त्वों को आगे जाने से रोकें तथा धूल भरे बादलों को दूर करें । वे (इन्द्र) ऐश्वर्य प्रदान करके, उन्हें (दिव्यशक्तियों को) यजमान के गृह में स्थित करने के निमित्त 'इव्य' का पान करें । हे होता ! आप भी यह करें ॥१३॥

#### १५४३. देवी उषासानक्तेन्द्रं यज्ञे प्रयत्यद्वेताम् । दैवीर्विशः प्रायासिष्टार्थः सुप्रीते सुधिते वसुवने वसुधेयस्य वीतां यज ॥१४ ॥

हमेशा प्रेम करने वाली. श्रेष्ठ हितैपी उपा और रात्रि देवी, यज के द्वारा इन्द्रदेव को समृद्ध करें तथा महान् दिव्य प्रजाजनों वसु, हद आदि को हर समय प्रेरित करें । वे याज्ञिक के ऐश्वर्य को प्राप्ति तथा स्थिरता के निमित्त हव्य पान करें । हे होता ! आप भी इसी निमित्त यज्ञ करें ॥१४॥

#### १५४४. देवी जोष्ट्री वसुधिती देवमिन्द्रमवर्धताम् । अयाव्यन्याघा द्वेषार्थः स्यान्या वक्षद्वसु वार्याणि यजमानाय शिक्षिते वसुवने वसुधेयस्य वीतां यज ॥१५ ॥

हमेशा प्रेम करने वाली, ज्ञान-संपन्न, ऐश्वर्य धारण करने वाली, अहोरात्र की देवी इन्द्रदेव की वृद्धि करती हुई, (प्रथम) उन (यजमान) के पाप और बुरे भाग्य को दूर करती हैं (तथा दूसरी) महणीय ऐश्वर्य प्रदान करती हैं । वे यजमान के लिए धन की प्राप्ति और स्थिरता के लिए हव्य का पान करें । हे होता ! आप भी इसी निमित्त यज्ञ करें॥

#### १५४५. देवी ऊर्जाहुती दुघे सुदुघे पयसेन्द्र मवर्घताम्। इषमूर्जमन्या वक्षत्सिग्धिः सपीतिमन्या नवेन पूर्वं दयमाने पुराणेन नवमद्यातामूर्जमूर्जाहुती ऊर्जयमाने वसु वार्याणि यजमानाय शिक्षिते वसुवने वसुघेयस्य वीतां यज ॥१६ ॥

अन्न, जल एवं कामनारूपी दूध सहित दोनों देवियों ने इन्द्रदेव को वृद्धि प्रदान की । दोनों अन्न-जल रूपी शक्ति को वहन करती हैं । दयायुक्त, रस की वृद्धि करने वाली, तत्त्व को जानने वाली, नये अन्न से पुराने और पुराने से नये अन्न को धारण करती हुई वजमान के लिए महान् ऐश्वर्य प्रदान करने एवं उसे स्थिर करने के लिए वे हव्य का पान करें । हे होता ! आप भी इन्हीं के निमित्त यन्न करें ॥१६॥

#### १५४६. देवा दैव्या होतारा देवमिन्द्रमवर्धताम्। हताधश छंश्सावाभाष्टाँ वसु वार्याणि यजमानाय शिक्षितौ वसुवने वसुधेयस्य वीतां यज ॥१७॥

दुष्कर्मों का दण्ड देने वाली, दुष्टता को नष्ट करके देवत्व को बढ़ाने वाली, दिव्य होतारूप दोनों देवियों ने इन्द्रदेव को वृद्धि प्रदान की और यजमान को वांछित ऐश्वर्य प्रदान किया । वे दोनों यजमान के लिए धन प्राप्ति और उसकी स्थिरता के निमित्त हव्य पान करें । हे होता ! आप भी इसी निमित्त यह करें ॥१७ ॥

### १५४७. देवीस्तिस्रस्तिस्रो देवीः पतिमिन्द्रमवर्धयन् । अस्पृक्षद्धारती दिवधंः स्ट्रैर्यज्ञधंः सरस्वतीडा रासुमती गृहान् वसुवने वसुधेयस्य व्यन्तु यज ॥१८ ॥

तीनों देवियों ने पालनकर्ता इन्द्रदेव को संबर्धित किया । इनमे भारती दिव्यलोक को, रुद्रों की सहचारिणी सरस्वती यज्ञ को, वसुमती (इडा) भूलोक को स्पर्श करती हैं । तीनों देवियों याजक के लिए धन-प्राप्ति और उसकी स्थिरता के लिए हब्य पान करें । हे होता ! आप भी इसी निमित्त यज्ञ करें ॥१८ ॥ १५४८. देवऽ इन्द्रो नराशश्रंसिखवरूथिखबन्धुरो देविमन्द्रमवर्धयत्। शतेन शितिपृष्ठानामाहितः सहस्रेण प्रवर्तते पित्रावरुणेदस्य होत्रमर्हतो बृहस्पतिः स्तोत्रमिश्वनाध्वर्यवं वसुवने वसुधेयस्य वेतु यज ॥१९॥

बहु प्रशंसित, तीनों लोकों के स्वामी, ऋक् यजु, साम की ऋचाओं से युक्त यज्ञदेव ने इन्द्रदेव को वृद्धि प्रदान की । वे काली पीठ वाली हजारों (गौओं या मेघों) के द्वारा सुशोधित होते हैं । इस यज्ञ के होता कर्मशील वरुण, स्तोता बृहस्पति तथा अध्वर्यु दोनों अश्विनीकुमार हैं । वे (इन्द्रदेव) याजक के लिए ऐश्वर्य की प्राप्ति तथा उसकी स्थिरता के उद्देश्य से हत्व्यपान करें । हे होता ! आप भी इसी निमत्त यज्ञ करें ॥१९ ॥

#### १५४९. देवो देवैर्वनस्पतिर्हिरण्यपर्णो मधुशाखः सुपिप्पलो देविमन्द्रमवर्धयत्। दिवमग्रेणास्पृक्षदान्तरिक्षं पृथिवीमद् थं हीद्वसुवने वसुधेयस्य वेतु यज ॥२० ॥

सुनहरे पतों से, मधुमयी टहर्नियों से, सुस्वादिष्ट फलों से सम्पन्न वनस्पति देव ने देवगणों के साथ इन्द्रदेख को तेजरिवता से संवर्धित किया। वे बनस्पतिदेव अपने अगले भाग से आकाश को तथा जह द्वारा धरती को स्पर्श करते हुए विश्व ब्रह्माण्ड में व्याप्त हैं। वे देव याजक के लिए धन आप्ति और उसको स्थिरता के लिए हव्य पान करें। हे होता! आप भी इसी निम्ति यज करें ॥२०॥

#### १५५०. देवं बर्हिर्वास्तिनां देवमिन्द्रमवर्धयत्। स्वासस्थमिन्द्रेणासन्नमन्या बर्हीर्थंष्यभ्यभूद्वसुवने वसुधेयस्य वेतु यज ॥२१ ॥

पानी के बाँच में आलोकित, सुखपूर्वक बैठने योग्य, इन्द्रदेव के आश्रययुक्त अनुयाज देव ने इन्द्रदेव को संवर्धित किया । वे आकाशस्थ वस्तुओं को अभिभृत करके, यजमान को ऐसर्व देने और उसको स्थिरता के लिए हव्य पान करें । हे होता ! आप भी इसी के निमित्त यज्ञ करें ॥२१ ॥

#### १५५१. देवो अग्निः स्विष्टकृदेवमिन्द्रमवर्धयत् । स्विष्टं कुर्वन्तिवष्टकृतित्वष्टमद्य करोतु नो वसुवने वसुधेयस्य वेतु यज ॥२२ ॥

श्रेष्ठ कामनाओं की पूर्ति करने वाले अग्निदेव ने इन्द्रदेव को संवर्धित किया । वे आज श्रेष्ठ कर्म करते हुए हमारे लिए उत्तम फल प्रदान करें और यजमान के ऐश्वर्य प्राप्ति और उसकी स्थिरता के लिए हव्य पान करें । हे होता ! आप भी उन्हीं के लिए यज्ञ करें ॥२२॥

#### १५५२. अग्निमद्य होतारमवृणीतायं यजमानः पचन्यक्तीः पचन्युरोडाशं बध्नन्निन्द्राय छागम्। सूपस्था ऽ अद्य देवो वनस्पतिरभवदिन्द्राय छागेन। अघतं मेदस्तः प्रति पचताग्रभीदवी वृद्यत्युरोडाशेन। त्वामद्य ऋषे ॥२३॥

पक्षने वाली चरु को पकाकर रोगनाशक दुग्ध के निमित्त बकरी को बाँधकर, इस यजमान ने इन्द्रदेव के निमित्त आज अग्नि को महण किया । वनस्पतिदेव ने आज परिपाक हवि तथा बकरी के दुग्ध को महण कर (उससे बने) पुरोडाश के द्वारा इन्द्रदेव को समृद्ध किया । हे ऋषियो ! आपको भी आज इसी तरह करना चाहिए ॥ १५५३. होता यक्षत्सिमिधानं महद्यशः सुसमिद्धं वरेण्यमग्निमिन्द्रं वयोधसम् । गायत्रीं छन्द 3 इन्द्रियं त्र्यावां गां वयो द्यद्वेत्वाज्यस्य होतर्यज्ञ ॥२४॥

दिव्य होता ने गायत्री छन्द, इन्द्रियशक्ति, त्र्यवि गौ (प्रकाश, ऊर्जा, गतियुक्त किरणे ) एवं आयुष्य धारण करते हुए, प्रदीप्त, तेजस्वी, महान् यशस्वी, आयुष्य बढ़ाने वाले अग्नि एवं इन्द्रदेव के लिए यजन किया । प्रयाजदेव एवं इन्द्रदेव (हवि का) पान करे । (उनकी कृपा प्राप्ति के लिए) याजकगण हव्य की आहुतियाँ प्रदान करें ॥२४ ॥

#### १५५४. होता यक्षत्तनूनपातमुद्भिदं यं गर्भमदितिर्दये शुचिमिन्द्रं वयोद्यसम् । उष्णिहं छन्दऽ इन्द्रियं दित्यवाहं गां वयो दधद्वेत्वाज्यस्य होतर्यज ॥२५ ॥

दिव्यहोता ने, उष्णिक् छन्द, इन्द्रियशक्ति, दित्यवाट् गौ (यज्ञीय प्रक्रिया संचालित करने वाली किरणें ) एवं आयुष्य को धारण करते हुए, अदिति ने जिसे गर्भ में धारण किया, उन आयुष्य बढ़ाने वाले इन्द्रदेव के लिए यजन किया । प्रयाज एवं इन्द्रादि देव (हवि का) पान करें । याजकगण आहुतियाँ प्रदान करें ॥२५ ॥

१५५५. होता यक्षदीडेन्यमीडितं वृत्रहन्तममिडाभिरीङ्ग्रथ्धं सहः सोममिन्द्रं वयोषसम्। अनुष्टुर्भ छन्दऽ इन्द्रियं पञ्चाविं गां वयो दघद्वेत्वाज्यस्य होतर्यज्ञ ॥२६ ॥

दिव्य होता ने अनुष्ट्रप् छन्द, इन्द्रियशक्ति, पंचावि गाँ ( पच भूतों में संव्याप्त किरणें ) एवं आयुष्य को धारण करते हुए, स्तुतियोग्य, स्तुतियो से प्रशंसित, आनन्द प्रदान करने में सोम के समान समर्थ, आयुष्य बढ़ाने वाले इन्द्रदेव के लिए यजन किया। प्रयाजदेव इन्द्रादि सहित (हवि छ) पान करें । याजक आहुति प्रदान करें ॥२६ ॥ १५५६, होता यक्षत्सुबर्हिषं पूषण्यन्तममर्त्यर्थं सीदन्तं बर्हिष प्रियेमृतेन्द्रं वयोधसम् । बृहतीं छन्दऽ इन्द्रियं त्रियत्सं गां वयो दयद्वेत्वाज्यस्य होतर्यज ॥२७ ॥

दिल्य होता ने, बृहती छन्द् इन्द्रिय शक्ति, तीन बछड़ों वाली गाय (जलचर, भूचर, नभचरों को जीवन देने वाली किरणें) एवं आयुष्य को धारण करके, पोषण देने वाले, मृत्यु से परे, प्रिय, अमर, पवित्र आसन पर स्थापित होने वाले, आयुष्य बढ़ाने वाले इन्द्रदेव के लिए यजन किया। प्रयाजदेव इन्द्रादि सहित हवि का पान करें। याजकगण आहुतियाँ दें ॥२७॥

#### १५५७. होता यक्षद्व्यचस्वतीः सुप्रायणा ऽ ऋतावृद्यो द्वारो देवीर्हिरण्ययीर्बह्याणमिन्द्रं वयोषसम् । पङ्क्तिं छन्दऽ इहेन्द्रियं तुर्यवाहं गां वयो दयद्व्यन्त्वाज्यस्य होतर्यज ॥२८ ॥

दिव्य होता ने पंक्ति छन्द, इन्द्रियशक्ति, तुर्यवाट् गौ (स्वेदज, अंडज, उद्धिज एवं जरायुज चारों को पोषण देने वाली किरणें ) एवं आयुष्य को धारण करके, जिसमें सुविधापूर्वक जाने के स्थान हैं, ऐसे यज्ञ का विस्तार करने वाली, स्वर्णिम द्वार के समान देवी (यज्ञाम्नि) के माध्यम से आयुष्य बढ़ाने वाले इन्द्रदेव का यजन किया। प्रयाज एवं इन्द्रादि देव हवि का सेवन करें । याजकगण भी आहुतियाँ दें ॥२८ ॥

#### १५५८. होता यक्षत्सुपेशसा सुशिल्पे बृहती उभे नक्तोषासा न दर्शते विश्वमिन्द्रं वयोधसम् । त्रिष्टुर्भ छन्द ऽ इहेन्द्रियं पष्टवाहं गां वयो दधद्वीतामाज्यस्य होतर्यज ॥२९ ॥

दिव्यहोता ने त्रिष्टुष् छन्द, इन्द्रियशक्ति, षष्ठवान् गौ (प्रकृति के पोषण का भार वहन करने में समर्थ किरणें ) एवं आयुष्य को धारण करके, सुन्दररूप एवं शिल्प वाली, महिमाशालिनी और दर्शनीय रात्रि एवं उषा के माध्यम से आयुष्य बढ़ाने वाले, सर्वव्यापी इन्द्रदेव के लिए यजन किया । वे दोनों (उषा-रात्रि) हवि का पान करें । याजकगण भी यजन करें ॥२९ ॥

#### १५५९. होता यक्षत्प्रचेतसा देवानामुत्तमं यशो होतारा दैव्या कवी सयुजेन्द्रं वयोधसम्। जगतीं छन्दऽ इन्द्रियमनड्वाहं गां वयो दघद्वीतामाज्यस्य होतर्यज ॥३० ॥

दिव्य होता ने जगती छन्द, इन्द्रियशक्ति, शकट खींचने वाले वृषभ (पोषण चक्र को गतिशील बनाने में समर्थ किरणें) एवं आयुष्य को धारण करते हुए, प्रखर ज्ञानयुक्त, देवताओं में श्लेष्ट, यश सम्पन्न, क्रान्तदर्शी, आयुष्य बढ़ाने वाले इन्द्रदेव का दोनों सहयोगी होताओं सहित यजन किया। प्रयाज एवं इन्द्रदेव हवि का पान करें। याजकगण भी हवन करें ॥३०॥

#### १५६०. होता यक्षत्येशस्वतीस्तिस्रो देवीर्हिरण्ययीर्घारतीर्बृहतीर्महीः पतिमिन्द्रं वयोद्यसम् । विराजं छन्दऽ इहेन्द्रियं श्रेनुं गां न वयो दषद्व्यन्वाज्यस्य होतर्यज ॥३१ ॥

दिव्य होता ने विराद् छन्द, इन्द्रियशित, दूध देने वाली गौ (पोधक किरणें) एवं आयुष्य को धारण करते हुए, सौन्दर्यपुत, स्वर्णकान्ति युत्त, बहुत महिमावाली, इडा, सरस्वती एवं भारती देवियों सहित, आयुष्य बढ़ाने वाले, पालनकर्ता इन्द्रदेव के निमित्त यजन किया । इन्द्रादिदेव हिंव का पान करें । याजकगण भौ आहुतियों दें ॥३१ ॥ १५६१. होता यक्षत्सुरेतसं त्वष्टारं पुष्टिवर्धन छं रूपाणि विभ्नतं पृथक् पुष्टिमिन्द्रं वयोधसम् । द्विपदं छन्द्ऽ इन्द्रियमुक्षाणं गां न वयो दश्वेत्वाज्यस्य होतर्यज ॥३२ ॥

दिव्यहोता ने द्विपदा छन्द, इन्द्रियशक्ति, सिंचन करने वाली गौ (प्राणवर्षक किरणे) एवं आयुष्य को धारण करते हुए, उत्पादन शक्ति से सम्पन्न, विभिन्न प्राणियों को पोषण देने वाले, पृष्टि को धारण करने वाले त्वष्टादेव एवं आयुष्य बढ़ाने वाले इन्द्रदेव का यजन किया। त्वष्टा एवं इन्द्रदेव हिंव का पान करें। याजक आहुति प्रदसन करें।। १५६२. होता यक्षद्वनस्पति छं शमितार छं शतक तुछं हिरण्यपर्णमुक्थिन छं रशनां विभ्रतं विशे भगमिन्द्रं वयोधसम्। ककुभं छन्दऽ इहेन्द्रियं वशां वेहतं गां वयो दधद्वेत्वाज्यस्य होतर्यज्ञ।।३३।।

दिव्यहोता ने ककुप् छन्द, इन्द्रिय शक्ति, वन्ध्या एवं गर्भचातिनी गौ (हानिकारक विकिरण से युक्त विकारों को गर्भ में ही नष्ट कर देने वाली किरणें ) एवं आयुष्य को धारण करते हुए हवियों को संस्कारित करने वाली, अनेक कर्मों में प्रयुक्त होने वाली, सुनहते पत्तों वाली, यज्ञीय सामर्थ्य से युक्त, रज्बुयुक्त, मनोहर, सेवन योग्य वनस्पतियों एवं आयुष्य बढ़ाने वाले इन्द्रदेव के लिए यजन किया । वनस्पति एवं इन्द्रदेवता हवि का पान करें । याजकगण हवन करें ॥३३ ॥

#### १५६३. होता यक्षत्स्वाहाकृतीरग्निं गृहपतिं पृथग्वरुणं भेषजं कविं क्षत्रमिन्द्रं वयोधसम् । अतिच्छन्दसं छन्दऽ इन्द्रियं बृहद्षभं गां वयो दघद्व्यन्त्वाज्यस्य होतर्यज ॥३४ ॥

दिव्यहोता नें, अति छन्दस् नामक छन्द् इन्द्रियशक्ति, महान् बलिष्ठ गौ (अद्भुत सामर्थ्ययुक्त किरणें ) एवं आयुष्य को धारण करके, प्रत्येक यञ्च में वरण योग्य, ओषधि गुणयुक्त, क्रान्तदशीं, स्वाहाकारयुक्त अग्नि एवं आयुष्यवर्धक, रक्षा करने वाले इन्द्र के लिए यजन किया । प्रयाजदेव एवं इन्द्रादि देवगण हवि का पान करें । याजकगण आहुतियाँ प्रदान करें ॥३४॥

#### १५६४. देवं बर्हिर्वयोधसं देवमिन्द्रमवर्धयत्। गायत्र्या छन्दसेन्द्रियं चक्षुरिन्द्रे वयो दबद्वसुवने वसुधेयस्य वेतु यज ॥३५ ॥

बर्हिदेव ने गायत्री छन्द द्वारा नेत्रशक्ति, बल, आयुष्य आदि इन्द्रदेव में स्थापित करते हुए आयुष्य बढ़ाने वाले (इन्द्रदेव) को (यज्ञ हवि द्वारा ) वृद्धि प्रदान को । यजमान को ऐश्वर्य प्रदान करने एवं उसे स्थिरता प्रदान करने के लिए बर्हि देव हवि का पान करें । हे होता ! आप भी यजन करें ॥३५ ॥

#### १५६५. देवीर्द्वारो वयोधसथ्ड शुचिमिन्द्रमवर्धयन् । उष्णिहा छन्दसेन्द्रयं प्राणमिन्द्रे वयो दधद्वसुवने वसुधेयस्य व्यन्तु यज ॥३६ ॥

'उष्णिक्' छन्द के द्वारा द्वार-देवियों ने प्राण, बल और आयु को इन्द्रदेव में स्थापित करते हुए, जीवन दाता श्रेष्ठ (इन्द्र) को यज्ञ हवि द्वारा समृद्ध किया । यजमान को ऐश्वर्य प्रदान करने एवं उसे स्थिर बनाने के लिए द्वार देवियों हवि का पान करें । हे होता ! आप भी यजन करें ॥३६ ॥

#### १५६६. देवी उषासानका देविमन्द्रं वयोधसं देवी देवमवर्श्वताम् । अनुष्टुभा छन्दसेन्द्रियं बलमिन्द्रे वयो दधद्वसुवने वसुधेयस्य वीतां यज ॥३७ ॥

अनुष्टुप् छन्द के द्वारा उषा और रात्रि दोनो देखियों ने बल, झॅन्द्रय और आयुष्य को इन्द्रदेव में स्थापित करते हुए जीवनदाता इन्द्रदेव को हवि द्वारा समृद्ध किया । यजमान को ऐश्वर्य प्रदान करने एवं उसे स्थिर करने के लिए उस एवं रात्रिदेवी हवि का पान करें । हे होता ! आप भी यजन करें ॥३७ ॥

#### १५६७. देवी जोष्ट्री वसुधिती देविमन्द्रं वयोषसं देवी देवमवर्धताम् । बृहत्या छन्दसेन्द्रियश्रं श्रोत्रमिन्द्रे वयो दधद्वसुवने वसुधेयस्य वीतां यज ॥३८ ॥

बृहती छन्द के द्वारा कान्तिमयी, परस्पर प्रेम करने वाली, ऐश्वर्य को धारण करने वाली, दोनों अनुयाज देवियों ने श्रवणशक्ति, इन्द्रिय और आयु को इन्द्रदेव में स्थापित करते हुए, दिव्य जीवनदाता इन्द्रदेव को यज्ञ हवि द्वारा समृद्ध किया। यजमान को ऐश्वर्य प्रदान करने एवं उसे स्थिरता प्रदान करने के लिए दोनों अनुयाज देवियों हवि का पान करें। हे होता! आप भी यजन करें ॥३८ ॥

#### १५६८. देवी ऊर्जाहुती दुघे सुदुघे पयसेन्द्रं वयोधसं देवी देवमवर्धताम्। पङ्क्त्या छन्दसेन्द्रियर्थः शुक्रमिन्द्रे वयो दधद्वसुवने वसुधेयस्य वीतां यज ॥३९ ॥

कामनाओं का दोहन और उसको परिपूर्ण करने वाली, दीष्तिमयी, अञ-जल प्रदान करने वाली दोनो देवियों ने पक्ति छन्द के माध्यम से शुक्र (वॉर्य). इन्द्रिय और आयुष्य को इन्द्रदेव में स्थापित करके जीवन दाता इन्द्रदेव को यज्ञ शिव द्वारा समृद्ध किया । यजमान को ऐश्वर्य प्रदान करने एवं स्थिर बनाने के लिए दोनों देवियाँ (ऊर्जा एवं आहर्ति) हवि का पान करें । हे होता ! आप भी यजन करें ॥३९ ॥

#### १५६९. देवा दैव्या होतारा देवमिन्द्रं वयोग्रसं देवौ देवमवर्धनाम्। त्रिष्टुभा छन्दसेन्द्रियं त्विषिमिन्द्रे वयो दधद्वसुवने वसुधेयस्य वीतां यज ॥४० ॥

त्रिष्टुप् छन्द के द्वारा दोनों दिव्य होताओं ने तेज् झॅन्द्रय और आयुष्य को इन्द्रदेव में स्थापित करते हुए, जीवनदाता, दिव्य इन्द्रदेव को यश हवि द्वारा समृद्ध किया । यजमान को ऐश्वर्य प्रदान करने एवं उसे स्थिर बनाने के लिए दोनों दिव्य होता हवि का पान करें । हे होता ! आप भी यजन करें ॥४० ॥

#### १५७०. देवीस्तिस्रस्तिस्रो देवीर्वयोधसं पतिमिन्द्रमवर्धयन्। जगत्या छन्दसेन्द्रियछं शूषमिन्द्रे वयो दधद्वसुवने वसुधेयस्य व्यन्तु यज ॥४१॥

जगती छन्द के द्वारा तीनों देवियों (इडा, सरस्वती और भारती) ने बल, इन्द्रिय और आयुष्य को इन्द्रदेव में स्थापित करके, आयु प्रदाता, पोषक इन्द्रदेव को यज्ञ हवि द्वारा समृद्ध किया । यजमान को ऐश्वर्य प्रदान करने एवं उसे स्थिर करने के लिए तीनों देवियाँ हवि का पान करें । हे होता ! आप भी यजन करें ॥४१ ॥

#### १५७१. देवो नराश छंसो देवमिन्द्रं वयोद्यसं देवो देवमवर्धयत्। विराजा छन्दसेन्द्रिय छं रूपमिन्द्रे वयो दयद्वसवने वस्रदेयस्य वेत् यज ॥४२ ॥

विराट् छन्द के द्वारा देवत्व सम्पन्न, बहुप्रशंसित बज्जदेव ने रूप, बल और आयुष्य को इन्द्रदेव में स्थापित करके, आयुष्य प्रदाता दिव्य देवेन्द्र को यज्ञ हवि द्वारा समृद्ध किया । यजमान को ऐश्वर्य प्रदान करने एवं उसे स्थिर करने के लिए यज्ञदेव हवि का पान करें । हे होता ! आप भी यजन करें ॥४२ ॥

१५७२. देवो वनस्पतिर्देवमिन्द्रं वयोषसं देवो देवमवर्धयत् । द्विपदा छन्दसेन्द्रयं भगमिन्द्रे वयो दधद्वसुवने वसुधेयस्य वेतु यज ॥४३ ॥ द्विपदा छन्द के द्वारा दिख्य बनस्पतिदेव ने सीभाग्य, इन्द्रिय और आयुष्य को इन्द्रदेव में स्थापित करके, दिव्य जीवन प्रदाता इन्द्रदेव को यज्ञ-हवि द्वारा समृद्ध किया । यजमान को ऐश्वर्य प्रदान करने एवं उसे स्थिर करने के लिए वनस्पतिदेव हवि का पान करें । हे होता ! आप भी यजन करें ॥४३ ॥

१५७३. देवं बर्हिर्वारितीनां देवमिन्द्रं वयोद्यसं देवं देवमवर्धयत् । ककुभा छन्दसेन्द्रियं यशऽ इन्द्रे वयो दधद्वसुवने वसुधेयस्य वेतु यज ॥४४॥

ककुप् छन्द के द्वारा जलोत्पन्न भेषज के मध्य में प्रकाशमान बर्हिदेव ने यश, इन्द्रिय और आयुष्य को इन्द्रदेव में स्थापित करके दिव्य जीवनदाता इन्द्रदेव को यश्च-हवि द्वारा समृद्ध किया । यजमान को ऐश्वर्य प्रदान करने एवं उसे स्थिर करने के लिए बर्हिदेव हवि का पान करें । हे होता ! आप भी यजन करें ॥४४ ॥

१५७४. देवो अग्निः स्विष्टकृदेवमिन्द्रं वयोद्यसं देवो देवमवर्धयत्। अतिच्छन्दसा छन्दसेन्द्रियं क्षत्रमिन्द्रे वयो दषद्वसुवने वसुधेयस्य वेतु यज ॥४५ । ।

अतिछन्दस् छन्द के द्वारा श्रेष्ठ कर्म करने वाले दिन्य अग्निदेव ने धावशक्ति, इन्द्रिय और आयुष्य को इन्द्रदेव में स्थापित करके दिव्य जीवन के दाता इन्द्रदेव को यज्ञ तिव द्वारा समृद्ध किया । यजमान को ऐशवर्य प्रदान करने एवं उसे स्थिर करने के लिए अग्निदेव हवि का पान करें । हे होता ! आप भी ाजन करें ॥४५ ॥

१५७५. अग्निमद्य होतारमवृणीतायं यजमानः पचन्पक्तीः पचन्पुरोडाशं बध्नन्त्रिन्द्राय वयोधसे छागम्। सूपस्था ऽ अद्य देवो वनस्पतिरभवदिन्द्राय वयोधसे छागेन। अधत्तं मेदस्तः प्रतिपचताग्रभीदवीवृधत्पुरोडाशेन। त्वामद्य ऋषे।।४६।।

पकने योग्य चरु को पकाकर आयुर्वर्धक रोगनाशक दुग्य के निमित्त बकरी को (यूप में ) बॉधकर, इस यजमान ने इन्द्रदेव के निमित्त यज्ञीय प्रक्रिया के रूप में अग्नि को, वनस्पतिदेव ने परिपाक हवि-पुरोडाश तथा बकरी के दुग्य को ग्रहण कर उसके द्वारा इन्द्रदेव को समृद्ध किया । हे ऋषे ! आप आज ऐसा यज्ञ करें ॥४६ ॥

#### -ऋषि, देवता, छन्द-विवरण-

ऋषि— प्रजापति, अश्विनीकुमार, सरस्वती १-२२,२४-४५ । स्वस्त्य आत्रेय २३,४६ ।

देवता— इध्म १ । तनूनपात् २,२५ । इड ३,२६ । बार्हि ४,१२, २१, २७, ३५, ४४ । द्वार ५, १३, २८, ३६ । उषासानका ६,१४,२९,३७ । दिव्य होतागण ७,३०,४० । तीन देवियाँ ८,१८,३१,४१ । त्वष्टा ९, ३२ । वनस्पति १०, ३३,४३ । स्वाहाकृति ११,३४ । सावा-पृथिवी अववा अहोरात्र १५,३८ । इन्द्र । वैदिक यन्त्रालय, अजमेर की संहिता के अनुसार । १६, ३९ । पार्थिवाग्नि १७ । यञ्च १९ । यूप २० । स्विष्टकृत् अग्नि २२ । लिंगोक २३,४६ । समित् २४ । नराशंस ४२ । स्विष्टकृत् ४५ ।

छन्द— निचृत् त्रिष्टुप् १,४,२२ । निचृत् अतिजगती २, ५,९,१२,४२,४३ । स्वराट् पंक्ति ३, १४ । त्रिष्टुप् ६,२१ । जगती ७ । निचृत् जगती ८ । स्वराट् अतिजगती १०, २७,४५ । निचृत् शक्वरी ११,२६,३९ । भुरिक् शक्वरी १३,३०,३१,३२ । भुरिक् अतिजगती १५,२५,३७,३८,४४ । भुरिक् आकृति १६ । भुरिक् जगती १७,४१ । अतिजगती १८,४० । कृति १९,२३ । निचृत् अतिशक्वरी २०,२९ । स्वराट् जगती २४ । स्वराट् शक्वरी २८ । निचृत् अत्यष्टि ३३ । अतिशक्वरी ३४ । भुरिक् त्रिष्टुप् ३५,३६ । आकृति ४६ ।

### ॥ इति अष्टाविंशोऽध्यायः ॥



# ॥ अथ एकोनत्रिंशोऽध्याय:॥

१५७६. समिद्धोअञ्जन् कृदरं मतीनां घृतमम्ने मघुमत्पिन्वमानः। वाजी वहन् वाजिनं जातवेदो देवानां वक्षि प्रियमा सद्यस्थम् ॥१ ॥

हे सर्वज्ञाता अग्ने ! आप विधिवत् प्रव्वलित होकर, मेधावीजन के इदयगत भाव को व्यक्त करते हुए पौष्टिक तथा मधुर घृत का सेवन करें । यज्ञ हिव को देवगणों के निमित्त ले वाते हुए, उनके प्रिय सहचरों को प्रदान करें ॥१ ॥ १५७७. घृतेनाञ्जन्त्सं पथी देवयानान् प्रजानन् वाज्यप्येतु देवान् । अनु त्वा सप्ते प्रदिशः सचन्तार्थः स्वधामस्मै यजमानाय घेहि ॥२ ॥

यह वाजी (शक्तिशाली-शक्तिवर्द्धक-वायुभूत हव्य) यत्रीय प्रक्रिया को समझता हुआ देवगणों के जाने योग्य मार्ग का घृत द्वारा अभिष्विन करता हुआ, देवगणों को प्राप्त हो । हे अब (कर्जारूप सूक्ष्मीकृत हव्य) ! सभी दिशाओं में रहने वाले प्राणी आपको जाते हुए अनुभव करें । आप इस यजमान को स्वधा (स्फूर्तिधारण की क्षमता या तुष्टि) प्रदान करें ॥२ ॥

१५७८. ईड्यश्चासि वन्द्रश्च वाजित्राशुश्चासि मेथ्यश्च सप्ते । अग्निष्ट्वा देवैर्वसुधिः सजोषाः प्रीतं वह्निं वहतु जातवेदाः ॥३ ॥

हे वाजिन् (सूक्ष्मीकृत बलशाली हव्य) ! आप प्रार्वनीय तथा वन्दनीय होकर, शीघ्र ही शुद्ध हो । वसुदेशें से प्रेम करने वाले, आत्मज्ञानी अग्निदेय, प्रसन्न होकर आपको देवगणों के निकट ले जाएँ ॥३ ॥

१५७९. स्तीर्णं बर्हिः सुष्टरीमा जुषाणोरु पृथु प्रथमानं पृथिव्याम् । देवेभिर्युक्तमदितिः सजोषाः स्योनं कृण्वाना सुविते दथातु ॥४॥

दैवी सम्पदाओं से युक्त, सर्वसुलभ और सुखदायी अदिविदेवी पृथ्वी के विस्तृत क्षेत्र में फैले हुए कुश-आसन पर बैठकर श्रेष्ठ जनों को बल प्रदान करें ॥४ ॥

१५८०. एता ऽ उ वः सुभगा विश्वरूपा वि पक्षोभिः श्रयमाणा ऽ उदातैः । ऋष्वाः सतीः कवषः शुम्भमाना द्वारो देवीः सुप्रायणा भवन्तु ॥५ ॥

(हे यजमानो !) यह दिव्यद्वार (सूक्ष्म जगत् से सम्पर्क बनाने वाले) श्रेष्ठ धनयुक्त, सुन्दर, लम्बे आकार वाले, पंख के समान फाटक वाले, आवागमन में उपयोगी, खोलने-बन्द करने पर श्रेष्ठ ध्वनि करने वाले, शोभावाले, सरलता से ले जाए जाने योग्य और दूसरा विशेषताओं से सम्पन्न कपाटों से सुशोभित हो ॥५ ॥

१५८१. अन्तरा मित्रावरुणा चरन्ती मुखं यज्ञानामभि संविदाने । उषासा वार्थः सुहिरण्ये सुशिल्पे ऋतस्य योनाविह सादयामि ॥६ ॥

घुलोक और पृथ्वी के बीच में विचरने वाली, सम्पूर्ण यज्ञीय व्यवहारों के विषयवस्तु को प्रकाशित करने वाली, श्रेष्ठ ज्योति सम्पन्न, कुशल शिल्पकारों द्वारा विनिर्मित, हे उषा और नक्ता देवियो ! हम ईश्वर के स्थान रूप इस यज्ञ में आपको स्थापित करते हैं ॥६ ॥

#### १५८२. प्रथमा वार्छः सरिथना सुवर्णा देवौ पश्यन्तौ भुवनानि विश्वा । अपिप्रयं चोदना वां मिमाना होतारा ज्योतिः प्रदिशा दिशन्ता ॥७॥

समान रथ वाले, सुन्दर स्वर्णिम वर्ण वाले. समस्त लोकों को देखने (पालने) वाले आप दोनों (अग्नि तथा वायु) सभी लोगों को निजकर्म में संलग्न करते हैं। सभी दिशाओं को प्रकाशित करने वाले आप दोनों दिव्य होताओं को हमने प्रसन्न किया ॥७॥

१५८३. आदित्यैनों भारती वष्टु यज्ञध्ं सरस्वती सह रुद्रैनंऽ आवीत्। इडोपहूता वसुभिः सजोषा यज्ञं नो देवीरमृतेषु धत्त ॥८ ॥

देवी भारती आदित्यों के साथ हमारे यन्न को रक्षा करें, वसुओं और रुद्रों के साथ देवी इडा तथा सरस्वती हमारे यज्ञ की रक्षा करें, हम उनका आवाहन करते हैं । हे देवियो ! आप हमारे यज्ञ को देवों में स्थापित करें ॥८ ॥ १५८४. त्वष्टा वीरं देवकामं जजान त्वष्टुरवी जायत आशुरश्वः । त्वष्टेदं विश्वं भुवनं जजान बहोः कर्तारमिह यक्षि होतः ॥९ ॥

त्वष्टादेव ने दिव्यगुणों की कामना करने वाली वीर सन्तानों को उत्पन्न किया । उन्होंने ही शीधगामी और सम्पूर्ण दिशाओं में व्याप्त होने वाला अश्व (सूर्य) उत्पन्न किया । हे याजक ! आप बहुविध विराद जगत् के निर्माता, उस परमात्मा का इस स्थान में (यज्ञशाला में) यजन करें ॥९ ॥

१५८५. अश्वो घृतेन त्मन्या समक्त उप देवाँ२ ऋतुशः पाद्य उ एतु । वनस्पतिर्देवलोकं प्रजानन्नग्निना हव्या स्वदितानि वक्षत् ॥१०॥

पृत द्वारा भली प्रकार सिवित हुआ अश्व (सूक्ष्मीकृत हव्य) अत्ररूप हिन से युक्त, नियमपूर्वक देवों के पास पहुँचे । देवलोक को जानने वाले वनस्पतिदेव अग्नि के माध्यम से ग्रहणीय हिन अन्य देवों को प्राप्त कराएँ ॥१० ॥ १५८६, प्रजापतेस्तपसा वाव्धानः सद्यो जातो दिख्ये यज्ञमग्ने । स्वाहाकृतेन हिवया पुरोगा याहि साध्या हिवरदन्तु देवाः ॥११ ॥

हे अग्ने ! आप अर्राण-मन्थन से तत्काल प्रकट होकर प्रजापति की तपश्चर्या से वृद्धि को प्राप्त करते हुए, यज्ञ को धारण करते हैं । स्वाहाकार पूर्वक समर्पित हवि द्वारा अप्रगामी होकर आप पधारें, जिससे साध्य देवता हमारी हवि को ग्रहण करें ॥११ ॥

१५८७. यदक्रन्दः प्रथमं जायमान ऽ उद्यन्समुद्रादुत वा पुरीषात् । श्येनस्य पक्षा हरिणस्य बाह् उपस्तुत्यं महि जातं ते अर्वन् ॥१२ ॥

हे अर्वन् ! (चंचल गतिवाले !) बादा के पंखों तथा हिरन के पैरों की तरह गतिज्ञील आप जब प्रथम, समुद्र से उत्पन्न हुए, तब उत्पत्ति स्थान से प्रकट होकर आप शब्द करने लगे, तब आपकी महिमा स्तुत्य हुई ॥१२ ॥

(भन्न हुए, तब उत्पात स्थान स अंकट हाकर आप शब्द करन लग, तब आपका महिमा स्तुत्य हुई ॥१ ( यहाँ चंचल गतिवासे प्राण-एकंन्यवृक्त पेघों के लिए अर्वन् सम्बोधने अधिक सार्वक सिद्ध होता है। )

१५८८. यमेन दत्तं त्रित एनमायुनगिन्द्र ऽ एणं प्रथमो अध्यतिष्ठत्। गन्धवीं अस्य रशनामगृभ्णात् सूरादश्चं वसवो निरतष्ट ॥१३॥

वसुओं ने सूर्यमण्डल से अश्व ( तीवगति से संचार करने वाली कर्जा रश्मियों ) को निकाला । तीनों लोकों में विचरने वाले वायु ने यम के द्वारा प्रदान किये गये अश्व को रथ में ( कर्म में ) नियोजित किया । सर्वप्रथम इस अश्व पर इन्द्रदेव चढ़े और गन्धर्व ने इसकी लगाम संभाली (ऐसे अश्व की हम स्तुति करते हैं ।) ॥१३ ॥

#### १५८९. आस यमो अस्यादित्यो अर्वन्नसि त्रितो गुद्दोन व्रतेन । असि सोमेन समया विपृक्तऽ आहुस्ते त्रीणि दिवि बन्धनानि ॥१४॥

हे अर्वन् ! अपने गुप्त वतों (जो प्रकट नहीं है, ऐसी विशेषताओं ) के कारण आप यम हैं, आदित्य हैं, त्रित (तीनों लोकों अथवा तीनों आयामों ) में संख्याप्त हैं । सोम (पोषक प्रवाह) के साथ आप एकरूप हैं । द्युलोक में स्थित आपके तीन बन्धन (ऋक, यज, सामरूप) कहे गये हैं ॥१४ ॥

[विज्ञान का सर्वभान्य नियम है कि किसी पिष्ड को सिवर करने के लिए तीन दिशाओं से संतुलित शक्ति चाहिए। इस सिद्धांत को 'इक्वलीवियम ऑफ वी फोर्सेंज (तीन शक्तियों का संतुलन) एवं ट्रायेंगिल आफ फोर्सेज (शक्ति जिक्कोण), कहते हैं। संभवतः ऋषि अपनी सूक्ष्म दृष्टि से अन्तरित्व में भी वहीं सिद्धांत क्रियान्तित होता देखते हैं।

#### १५९०. त्रीणि त ऽ आहुर्दिवि बन्धनानि त्रीण्यप्सु त्रीण्यन्तः समुद्रे। उतेव मे वरुणश्छन्तस्यर्वन् यत्रा त ऽ आहुः परमं जनित्रम् ॥१५॥

है अर्वन् (चंचल प्रकृति वाले) ! आपका श्रेष्ठ उत्पादक सूर्य कहा गया है । दिव्यलोक में, जल तथा अन्तरिक्ष नै आपके तीन-तीन बन्धन कहे गये हैं । आप वरुणरूप में हमारी प्रशंसा करते हैं ॥१५ ॥

#### १५९१. इमा ते वाजिञ्जवमार्जनानीमा शफानार्थः सनितुर्निद्याना । अत्रा ते भद्रा रशनाऽ अपश्यपृतस्य याऽ अभिरक्षन्ति गोपाः ॥१६ ॥

हे वाजिन् (बलशाली मेघ) ! आपके मार्जन (सिंबन) करने वाले साधनों को हम देखते हैं । आपके खुरों (धाराओं के आघात) से खुदे हुए यह स्थान देखते हैं । यहाँ आपके कल्याणकारी रज्जु (नियंत्रक सूत्र) हैं, जो रक्षा करने वाले हैं, जो कि इस ऋत (सनातन सत्य-यज्ञ) की रक्षा करते हैं ॥१६ ॥

#### १५९२. आत्मानं ते मनसारादजानामवो दिवा पतयन्तं पतङ्गम्। शिरो अपश्यं पश्चिभिः सुगेभिररेणुभिजेंहमानं पतत्रि ॥१७ ॥

है अश्व (तीव गति से संचार करने वाले वायुभूठ हव्य) ! नीचे के स्वान से आकाश मार्ग द्वारा सूर्य की तरफ जाते हुए आपकी आत्मा को हम विचारपूर्वक जानते हैं । सरलतापूर्वक जाने योग्य, धूलिरहित मार्गों से जाते हुए आपके नीचे की ओर आने वाले सिरों (श्रेष्ट भागों ) को भी हम देखते हैं ॥१७ ॥

#### १५९३. अत्रा ते रूपमुत्तममपश्यं जिगीषमाणमिष ऽ आ पदे गोः । यदा ते मत्तों अनु भोगमानडादिद् ग्रसिष्ठ ऽ ओषधीरजीगः ॥१८ ॥

हे अश्व (तीय गति से संचार करने वाले वायुभूत हव्य) ! आपके यह की कामना वाले श्रेष्ठ स्वरूप को हम सूर्य मंडल में विद्यमान देखते हैं । यजमान ने जिस समय उत्तम हवियों को आपके निमित्त समर्पित किया, उसके बाद ही आपने हव्यरूप ओषधियों को बहण किया ॥१८॥

#### १५९४. अनु त्वा रथो अनु मर्यो अर्वञ्चनु गावोनु घगः कनीनाम्। अनु ब्रातासस्तव सख्यमीयुरनु देवा ममिरे वीयँ ते ॥१९॥

हे अर्वन्(चंचल प्रकृतिवाले यज्ञाग्नि) !रथ(मनोरथ) आपके अनुगामी हैं : आपके अनुगामी मनुष्य, कन्याओं का सौभाग्य तथा गौएँ हैं : मनुष्य समुदाय ने आपकी मित्रता को जप्त किया तथा देवगणों ने आपके शौर्य का वर्णन किया है ॥१९ ॥

१५९५. हिरण्यशृङ्गोयो अस्य पादा मनोजवाऽ अवरऽ इन्द्रऽ आसीत्। देवाऽ इदस्य हविरद्यमायन् यो अर्वन्तं प्रथमो अध्यतिष्ठत् ॥२० ॥ सबसे पहले स्वर्ण मुकुट धारण करके अश्व पर आरू इ होने वाले इन्द्रदेव थे । इस अश्व के पैर लोहे के समान दृढ़ और मन के सदृश वेगवान् हैं । देवताओं ने ही इसके हविरूप भोजन को ग्रहण किया ॥२० ॥

१५९६. ईर्मान्तासः सिलिकमध्यमासः सध्य शूरणासो दिव्यासो अत्याः । हथ्यसाऽ इव श्रेणिशो यतन्ते यदाक्षिषुर्दिव्यमज्यमश्चाः ॥२१ ॥

जब पृष्ट जंघाओं और वक्ष वाले, मध्य भाग में पतले, बलशाली, सूर्य के रथ को खींचने वाले और लगातार चलने वाले अश्च (किरणें ) पंक्तिबद्ध होकर हंसों के समान चलते हैं, तब वे स्वर्गमार्ग में दिव्यता को प्राप्त होते हैं । १५९७, तब शरीरं पतियद्धवर्यन्तव चित्तं वातऽ इव धजीमान् । तब शृङ्गाणि विष्ठिता पुरुत्रारण्येषु जर्भुराणा चरन्ति ॥२२ ॥

हे अर्वन् (चञ्चल प्रकृति वाले अग्निदेव) ! आपका शरीर कर्ष्यगमन करने वाला और चित्त बायु के समान वेगवाला है । आपकी विशेष प्रकार से स्थित दीप्तियाँ बनों में दावानल के रूप में व्याप्त हैं ॥२२ ॥

१५९८. उप प्रागाच्छसनं वाज्यर्वा देवद्रीचा मनसा दीध्यानः । अजः पुरो नीयते नाभिरस्यानु पश्चात्कवयो यन्ति रेभाः ॥२३ ॥

यशस्वी मन के समान तोंव्र गति से चलायमान तेजस्वी अश्व (सृक्ष्मीकृत हव्य) ऊपर की ओर देव मार्ग को जाता है । अज (अर्थात् कृष्ण वर्ण धूप्र) आगे चलता है । (सृक्ष्मीकृत हव्य का) नाधि (नाधिक-न्यूविलयस-मुख्य भाग) उसका अनुगमन करता है । पीछे-पीछे पाठ करते हुए स्तोता चलते हैं (मंत्रों का पाठ होता है ।) ॥२३ ॥

१५९९. उप प्रागात्परमं यत्सबस्थमर्वा २ अच्छा पितरं मातरं च । अद्या देवाञ्जुष्टतमो हि गम्या ऽ अथा शास्ते दाशुषे वार्याणि ॥२४ ॥

ये शक्तिशाली अर्वन् (चञ्चल प्रकृति वाले सूक्ष्मीकृत हव्य) सर्वब्रेष्ट उच्च स्थान को प्राप्त करके पालक और सम्माननीय माता-पिता (द्यावा-पृथिवी) से मिलते हैं । हे याजक ! आए भी सद्गुणों से सुशोधित होते हुए देवत्य को प्राप्त करें । देवताओं से अपार वैभव उपलब्ध करें ॥२४ ॥

१६००. समिद्धो अद्य मनुषो दुरोणे देवो देवान् यजसि जातवेदः। आ च वह मित्रमहश्चिकित्वान्त्वं दूतः कविरसि प्रचेताः ॥२५ ॥

प्राणिमात्र के हितैषी हे मित्र अग्निटेन ! आप प्रज्वांतित और महान् गुण सम्पन्न होकर कुशल याजकों द्वारा निर्धारित यज्ञ मण्डप में देवों को आहूत करें तथा यजन करें । आप श्रेष्ठ चेतना युक्त, विद्वान् तथा देवों के दूत हैं ॥ १६०१. तनूनपात्पथ ऽ ऋतस्य यानान्मध्वा समञ्जन्तस्वदया सुजिह्न । मन्मानि धीभिक्त यज्ञमृन्धन् देवत्रा च कृणुहाध्वरं नः ॥२६ ॥

हे शरीर के रक्षक और श्रेष्ठ वाणी वाले अग्ने ! आप सत्यरूप यह के मार्गों को वाड्माधुर्य से सींचते हुए, हथियों को ग्रहण करें । बुद्धियों द्वारा मननपूर्वक यह को समृद्ध करें । हमारे यह को देवों तक पहुँचने योग्य बनाएँ । १६०२. नराश छंसस्य महिमानमेषामुष स्तोषाम यजतस्य यहाँ: । ये सुक्रतवः शुचयो धियन्थाः स्वदन्ति देवाऽ उभयानि हळ्या ॥२७ ॥

हम यज्ञों से पूजित मनुष्यों द्वारा प्रशंसित अग्निदेव की महिमा का गान करते हैं । शुभ कर्मयुक्त पवित्र बुद्धि सम्पन्न देवता, दोनों प्रकार की हवियों (स्थूल एवं सूक्ष्म) से यजन करते हैं ॥२७ ॥ २९.५ - यमुर्वेद संहिता

१६०३. आजुह्वान ऽ ईड्यो वन्छश्चा याह्यम्ने वसुभिः सजोषाः । त्वं देवानामसि यह्न होता स एनान्यक्षीषितो यजीयान् ॥२८॥

देवताओं को आहूत करने वाले है अग्ने ! आप प्रार्थना करने योग्य, वन्दनीय तथा वसुओं के समान प्रेम करने वाले हैं । अतः आप देवताओं के होता के रूप में वहाँ पधार कर उनके लिए यज्ञ करें ॥२८ ॥

१६०४. प्राचीनं बर्हिः प्रदिशा पृथिव्या वस्तोरस्या वृज्यते अग्रे अह्नाम्। व्यु प्रथते वितरं वरीयो देवेभ्यो अदितये स्योनम् ॥२९ ॥

कुशकण्डिका के रूप में वह बिछी हुई कुशाएँ बहुत ही उत्तम हैं । यह देवताओं तथा अदिति के निमित्त सरकपूर्वक आसीन होने के योग्य हैं । यह यहनेटी को उकते के लिए फैस्सूबी जाती हैं ॥२० ॥

सुखपूर्वक आसीन होने के योग्य हैं। यह यज्ञवेदी को ढकने के लिए फैलायी जाती हैं ॥२९ ॥ १६०५. व्यचस्वतीरुर्विया वि श्रयन्तां पतिभ्यो न जनयः शुम्भमानाः। देवीर्द्वारो

बृहतीर्विश्वमिन्द्रा देवेश्यो भवत सुप्रायणाः ॥३० ॥ असे पतिवता श्वियाँ अपने पति के निमित्त अनेक प्रकार से गति (कार्य) करने वाली तथा सुशोधित होकर विश्वन्ति प्रदान करती हैं, वैसे ही देवत्व सम्पन्न महान् द्वार-देवियाँ रिक्त स्थान वाली, सबको आने-जाने के लिए

मार्ग देने वाली तथा देवगणों को सुगमता से प्राप्त होने वाली हो ॥३० ॥ १६०६. आ सुष्वयन्ती यजते उपा के उषासानक्ता सदतों नि योनी । दिव्ये योषणे बृहती सुरुक्तमे अधि श्रियरंड शुक्रपिशं दक्षाने ॥३१ ॥

श्रेष्ठ रीति से अपना कार्य सम्पन्न करने वाली, एक दूसरे के समीप दिव्ययज्ञ स्थान में रहने वाली, श्रेष्ठ आभूषणों से सम्पन्न, शुक्ल तथा कपिश (भूरा) वर्ण से सुशोधित उपा और नक्ता दोनों देखियाँ इस यज्ञ स्थान में भली प्रकार से प्रतिष्ठित हो ॥३१ ॥

१६०७. दैव्या होतारा प्रथमा सुवाचा मिमाना यज्ञं मनुषो यजध्यै । प्रचोदयन्ता विदश्रेषु कारू प्राचीनं ज्योतिः प्रदिशा दिशन्ता ॥३२ ॥

विराद् प्रकृति यह के दोनों दिव्यहोता श्रेष्ठ वाणी बोलने वाले हैं। वे पूर्व दिशा से निकलने वाले, आवाहन करने योग्य पुरातन सूर्यरूप ज्योति से यह करते हैं। मनुष्यों को यह आदि श्रेष्ठ कर्म करने की प्रेरणा प्रदान करते हैं ॥३२॥

१६०८. आ नो यज्ञं भारती तूयमेत्विडा मनुष्वदिह चेतयन्ती । तिस्रो देवीर्बहिरेदछं स्योनछंसरस्वती स्वपसः सदन्तु ॥३३॥

स्थोनध्यसरस्वती स्वपसः सदन्तु ।।३३ ।। यहाँ इस युत्र में मनुष्यों को ज्ञान और कर्म का समान बोध कराने वाली भारती, इहा तथा सरस्वती तीनों

देवियाँ शीव्रता से प्रधारकर कुश से निर्मित इस कोमल आसन पर आसीन हों ॥३३॥ १६०९. य ऽ इमे द्यावापृथिवी जनित्री रूपैरपिथ्डशस्तुवनानि विश्वा। तमद्य होतरिषितो यजीयान् देवं त्वष्टारमिह यक्षि विद्वान् ॥३४॥

है यज्ञ करने वाले मेघावी विद्वान् होता ! आज आप इस यज्ञ में त्वष्टादेव का पूजन करें; जो घुलोक, पृथ्वीलोक तथा अन्य समस्त लोकों का निर्माण करके उसका स्वरूप प्रकट करते हैं ॥३४ ॥

१६१०. उपावस्ज त्मन्या समञ्जन् देवानां पाथऽ ऋतुषा हवीर्थःषि । वनस्पतिः शमिता देवो अग्निः स्वदन्तु हव्यं मधुना घृतेन ॥३५ ॥

हे याजक ! आप यज्ञ करते समय देवताओं को समर्पित किये जाने वाले हव्य को मध्र रस तथा घृत से सिचित करते हुए आहृतियाँ प्रदान करें । वनस्पति, शमिता तथा अग्निदेव उन दिव्य हृवियों को ग्रहण करें ॥३५ ॥

| याग के विधानों में संज्ञपन (शांति) कार्य को सम्मादित करने वाले व्यक्ति को शमिता कहते हैं ।|

१६११. सद्यो जातो व्यमिमीत यज्ञमस्निर्देवानामभवत् पुरोगाः । अस्य होतुः प्रदिश्यृतस्य वाचि स्वाहाकृतथ्रं हविरदन्तु देवाः ॥३६ ॥

.उत्पन्न होते ही देवताओं का नेतृत्व करने वाले हे अग्निदेव ! आप देवताओं का आवाहन करने वाले तथा पूर्व दिशा में दिव्य ज्योतिरूप से स्थित हैं । आपके मुख में स्वाहाकार रूप से समर्पित आहुति देवगण ग्रहण करें ॥

१६१२. केतुं कृण्वन्नकेतवे पेशो मर्याऽ अपेशसे । समुषद्धिरजायथा: ॥३७ ॥ अज्ञानी पुरुषों को सद्ज्ञान और रूपहीनों को सुन्दर स्वरूप प्रदान करने वाले हे अग्निदेव ! आप उषा के

साथ समानरूप से उत्पन्न होते हैं ॥३७ ॥

१६१३, जीमूतस्येव भवति प्रतीकं यद्वर्मी याति समदामुपस्थे । अनाविद्धया तन्वा जय त्वधं स त्वा वर्मणो महिमा पिपर्तु ॥३८॥

कवच को धारण करके जब शुरवीर योद्धा संग्राम स्थल के लिए जाते हैं, तब सेना का स्वरूप बादल के सदश होता है। हे वीरपुरुष ! आप बिना आहत हुए विजय को प्राप्त करें, उस कवच की महान् शक्ति आपकी रक्षा करे ॥३८ ॥

१६९४. धन्वना गा धन्वनाजि जयेम धन्वना तीवाः समदो जयेम । धनुः शत्रोरपकामं कणोति धन्वना सर्वाः प्रदिशो जयेम ॥३९ ॥

हम धनुष की शक्ति से गौओं को जोतें, मार्ग और संबाम में विजय प्राप्त करें । हमारा धनुष शत्रु को पराजित करता है, ऐसे धनुष की महिमा से सभी दिशाओं को जीतें ॥३९ ॥

१६१५. वक्ष्यन्तीवेदा गनीगन्ति कर्णं प्रियध्ं सखायं परिषस्वजाना। योषेव शिङ्क्ते वितताधि धन्वञ्ज्या इयर्थ्ड समने पारयन्ती ॥४० ॥

संग्राम में विजय दिलाने वाली प्रत्यंचा धनुष पर चढ़कर अव्यक्त ध्वनि करती हुई, प्रिय बाणरूप मित्र से मिलती है। वह योद्धा के कानों तक खिचती हुई ऐसे प्रतीत होती है, मानो कुछ कहना चाहती है ॥४० ॥

१६१६. ते आचरन्ती समनेव योषा मातेव पुत्रं बिभृतामुपस्थे । अप शत्रुन् विध्यतार्थः संविदाने आर्ली इमे विष्कुरन्ती अमित्रान् ॥४१ ॥

समान विचार वाली स्त्री की तरह आकर शत्रओं को टंकार से संकेत करने वाली यह धनुष की डोरी अपने बीच में बाण को उसी प्रकार धारण करती है, जैसे माँ अपने पुत्र को गोद में प्रहण करती है । यह धनुष की डोरी शत्रओं का संहार करे ॥४१ ॥

१६१७. बह्वीनां पिता बहुरस्य पुत्रश्चिश्चा कृणोति समनावगत्य । इषुधिः सङ्काः पृतनाश्च सर्वाः पृष्ठे निनद्धो जयति प्रस्तः ॥४२ ॥

यह तरकस अनेकों बाणों का पिता (रक्षक) है । अनेकों बाण पुत्र की तरह इसके आश्रय में रहते हैं । यद भूमि में जाकर ये पुत्रवत् बाण चीत्कार करते हैं । पीठ पर बैंचा हुआ यह तरकस आज्ञा मिलने पर सेना के समस्त योद्धाओं पर विजय प्राप्त करता है ॥४२ ॥

२९.७ यजुर्वेट संहिता

#### १६१८. रथे तिष्ठन् नयति वाजिनः पुरो यत्र-यत्र कामयते सुषारथिः । अभीशूनां महिमानं पनायत मनः पश्चादन् यच्छन्ति रश्मयः ॥४३ ॥

रथ पर आरूढ़ हुआ सारथी जहाँ कहीं भी जाना चाहता है, आगे जुड़े अशों को इच्छानुसार ले जाता है। वह बागड़ोर भी प्रशंसनीय है, जो पीछे स्थित होकर अशों के मन को अपने काबू में रखती है ॥४३॥

१६१९. तीवान् घोषान् कृण्वते वृषपाणयोश्चा रथेभिः सह वाजयन्तः । अवक्रामन्तः प्रपदैरमित्रान् क्षिणन्ति शत्रुँ१रनपव्ययन्तः ॥४४ ॥

अक्षों की लगाम जिनके हाथ में हैं, ऐसे सारधी उच्च जयघोष करते हैं तथा रखों के साथ बल लगाकर चलने वाले घोड़े अपने खुरों से शत्रुओं को घायल करते हैं। वे अक्ष स्वबं सुरक्षित रहकर शत्रुओं का विनाश करते हैं ॥४४॥

१६२०. रथवाहणर्थः हविरस्य नाम यत्रायुधं निहितमस्य वर्षे । तत्रा रथमुप शग्मर्थः सदेम विश्वाहा वयर्थः सुमनस्यमानाः ॥४५ ॥

जहाँ इस योद्धा के कथच तथा अख-शख रखे रहते हैं. दक्ष वाहन का नाम रथ-वाहन है । अनुकूल विचारों से युक्त हम इस सुखकारी रथ की स्थापित करते हैं ॥४५ ॥

१६२१. स्वादुष्थ्यस्यः पितरो वयोद्याः कृच्छ्रेश्चितः शक्तीवन्तो गभीराः। चित्रसेनाऽ इषुबलाऽ अमृद्धाः सतोवीराऽ उरवो कातसाहाः ॥४६ ॥

इषुबलाऽ अमृद्धाः सताबाराऽ उरवा क्रातसाहाः ॥४६ ॥ आराम से (देर तक) आसीन रहने वाले, रक्षा करने वाले, आयु को धारण करने वाले, सहनशील, बल-सम्पन्न, गम्भीर, श्रेष्ठ सेना-युक्त, अल-शखो सहित, विशालकाय और शबु-सैनिको का सामना करने वाले हमारे श्रेष्ठ रध

रक्षक हो ॥४६ ॥ १६२२. ब्राह्मणासः पितरः सोम्यासः शिवे नो द्यावापृथिवी अनेहसा। पूषा नः पातु

दुरितादृतावृद्यो रक्षा माकिनो अध्रशंक्ष्य ईशत ॥४७॥

ब्रह्मनिष्ठ जीवन जीने वाले ब्राह्मण, सोमरस का पान करने वाले पितर और कल्याण करने वाले देवगण तथा अपराधों को रोकने में सक्षम द्यावा और पृथिबी हमारी रक्षा करें । ये पृषादेव अपराधों से हमारी रक्षा करें और कोई भी पापी व्यक्ति हमारे ऊपर शासन न करे ॥४७ ॥

१६२३. सुपर्णं वस्ते मृगो अस्या दन्तो गोभिः सन्नद्धा पतित प्रसूता । यत्रा नरः सं च वि च द्रवन्ति तत्रास्मध्यमिषवः शर्म युध्धसन् ॥४८ ॥

जो बाण पक्षी के पख को धारण करता है, जिसका फलक शबुओं को खोजने वाला है। तन्तु से बैंधा हुआ वह रिपुओं पर गिरता है। युद्धस्थल पर जहाँ वीर बोद्धा इधर-उधर जाते हैं, वहाँ पर यह बाण हमारे लिए कल्याणकारी हो ॥४८॥

१६२४. ऋजीते परि वृङ्ग्यि नोश्मा भवतु नस्तनूः । सोमो अधि ब्रवीतु नोदितिः शर्म यच्छत् ॥४९ ॥

हे ऋजुगामी बाण ! आप हमारे ऊपर मत गिरो । हमारा शरीर पत्थर के सदश मजबूत हो । सोमदेव अनुकूल होते हुए हमारी स्तुति का अनुमोदन करें तथा देखमाता अदिति हमारे लिए कल्याणकारी प्रेरणाओं को प्रेषित कर, हमें प्रसन्नता प्रदान करें ॥४९ ॥

#### १६२५. आ जङ्गुन्ति सान्वेषां जघनाँ२ उप जिघ्नते। अश्वाजनि प्रचेतसोश्चान्त्समत्सु चोदय॥५०॥

हे अश्वों के प्रेरक कशा (चाबुक) ! आप युद्ध में शौर्य सम्पन्न मार्नस वाले अश्वों को प्रेरित करें । आपके द्वारा ही अश्वरोही वीर इन अश्वों के उभरे हुए अंग को आधात करते हैं तथा जंघाओं को चोट पहुँचाते हैं ॥५०॥

१६२६, अहिरिव भोगैः पर्येति बाहुं ज्याया हेतिं परिबाधमानः । हस्तघ्नो विश्वा वयुनानि विद्वान पुमान् पुमार्थःसं परि पात् विश्वतः ॥५१ ॥

प्रत्यंचा के प्रहार को हटाता हुआ, हाथ की रक्षा करने वाले चर्म खेटक बाहु से वैसे ही लिपटता है, जैसे बाहु से साँप । इसी प्रकार सम्पूर्ण युद्ध कौशल को जानने वाला वीरपुरुष अपने नगर वासियों को भली प्रकार से सुरक्षित रखता है ॥५१ ॥

१६२७. वनस्पते वीड्वङ्गो हि भूयाऽ अस्मत्सखा प्रतरणः सुवीरः । गोभिः सन्नद्धो असि वीडयस्वास्थाता ते जयतु जेत्वानि ॥५२ ॥

कान्ठ निर्मित हे रथ ! आप हमारे मित्र होकर, मजबूत अंग तथा श्रेष्ट योद्धाओं से सम्पन्न होकर संकटों से हमें पार लगाएँ । आप श्रेष्ठ चर्म द्वारा बँधे हुए हैं । इसलिए वीरतापूर्ण कार्य करें । हे रथ ! आपका सवार जीतने योग्य समस्त वैभव को जीतने में समर्थ हो ॥५२ ॥

१६२८. दिवः पृथिव्याः पर्योज उद्धतं वनस्पतिभ्यः पर्याभृतध्धं सहः । अपामोज्मानं परि गोभिरावृतमिन्द्रस्य वज्रध्धं हविषा रथं यज ॥५३ ॥

हे अध्वर्युगण ! आप पृथ्वी और सूर्यलोक से प्रहण किये गये तेज को, वनस्पतियों से प्राप्त बल को, जल से प्राप्त पराक्रम वाले रस को सब तरफ से नियोजित करें । सूर्य किरणों से आलोकित, वज के समान सुदृढ़ रथ को यजन कार्य में समर्पित करें ॥५३॥

१६२९. इन्द्रस्य बज्रो मरुतामनीकं मित्रस्य गर्धो वरुणस्य नाभिः। सेमां नो हव्यदातिं जुषाणो देव रथ प्रति हव्या गृभाय ॥५४॥

हे दिव्य रथ ! आप इन्द्रदेव के वज्र तथा मरुतों की सैन्यशक्ति के समान सुदृढ़ हैं । मित्रदेव के गर्भरूप आत्मा तथा वरुणदेव की नाभि के समान हैं । हमारे द्वारा समर्पित हविष्यान्न को प्राप्त कर तृप्त हों ॥५४ ॥

१६३०. उप श्वासय पृथिवीमुत द्यां पुरुत्रा ते मनुतां विष्ठितं जगत् । स दुन्दुभे सजूरिन्द्रेण देवैर्दुराह्वीयो अप सेथ शत्रुन् ॥५५ ॥

हे दुन्दुभे ! आप अपनी ध्वनि से भू तथा दिव्यलोक गुंजायमान करें, जिससे जंगम तथा स्थावर जगत् के प्राणी आपको जानें । आप इन्द्रदेव तथा दूसरे देवगणों से प्रेम करने वाली हैं । अतः हमारे रिपुओं को हमसे दूर हटाएँ ॥५५ ॥

१६३१. आ क्रन्दय बलमोजो नऽ आद्या निष्टनिहि दुरिता बाधमानः । अप प्रोथ दुन्दुभे दुच्छुनाऽ इतऽ इन्द्रस्य मुष्टिरसि वीडयस्व ॥५६ ॥

हे दुन्दुभे ! आपकी आवाज को सुन करके शत्रु सैनिक रोने लगें । आप हमें तेज प्रदान करके, हमारे पापों को नष्ट करें । आप इन्द्रदेव की मुष्टि के समान सुद्द होकर, हमें मजबूत करें तथा हमारी सेना के समीप स्थित दुष्ट शत्रुओं का पूर्णरूपेण विनाश करें ॥५६ ॥ १६३२. आमूरज प्रत्यावर्तयेषाः केतुमहुन्दुधिर्वावदीति । समश्रपर्णाश्चरन्ति नो नरोस्माकमिन्द्र रथिनो जयन्तु ॥५७॥

है इन्द्रदेव ! युद्धघोष करके आप दुष्टों को सेनाओं को भलीप्रकार दूर भगाएँ । हमारी सेना विजय उद्घोष करती हुई लौटे । हमारे दुतगामी अश्वों के साथ वीर रथारोही घूमते हैं । वे सब विजयश्री का वरण करें ॥५७ ॥ अपले दो मंत्रों में देवताओं से संबंधित पशुओं का वर्णन तथा तीसरे मन्त्र में उनसे संबंधित हवियों का वर्णन है-

१६३३. आग्नेयः कृष्णग्रीवः सारस्वती मेषी बधुः सौम्यः पौष्णः श्यामः शितिपृष्ठो बार्हस्पत्यः शिल्पो वैश्वदेव ऽ ऐन्द्रोरुणो मारुतः कल्पाषऽ ऐन्द्राग्नः सर्छहितोधोरामः सावित्रो वारुणः कृष्णऽ एकशितिपात्पेत्वः ॥५८ ॥

कृष्ण प्रीवा वाला पशु अग्निदेवता से, मेवी सरस्वती देवी से, पिंगल रंग का पशु सोमदेवता से, काले रंग का पशु पूषादेवता से, काली पीठ वाले पशु बृहस्यित से, विभिन्न वर्ण के पशु विश्वेदेवों से, अरुण रंगवाला इन्द्रदेव से, चितकबरे वर्णवाला पशु मरुत् से, मजबूत अंग वाला पशु इन्द्र और अग्निदेवता से, अधोस्थान में सफेद रंग वाले पशु सूर्य से, तथा एक पैर सफेद तथा शेष सभी काले अंग वाले वेगवान् पशु वरुणदेवता से सम्बन्धित हैं। १६३४. अग्नियेनीकवते रोहिताञ्जिरनड्वानधोरामौ सावित्रौ पौष्णौ रजतनाभी वैश्वदेवौ पिशक्तौ तूपरौ मारुत: कल्माष 5 आग्नेय: कृष्णोज: सारस्वती मेषी वारुण: पेत्व: ॥५९ ॥

लाल चिह्नों वाला वृषभ ज्वाला वाले अग्नि से, नीचे स्वान में सफेद रंगवाले दो पशु सवितादेवता से, नाभि स्वान में चाँदों की तरह शुक्ल रंग वाले दो पशु पूषा देवता से, पीले रंग के सीग रहित दो पशु विश्वेदेवादेवता से, चितकबरे रंग का पशु मरुद्देवों से, काले रंग का अब अग्निदेवता से, मेथी सरस्वती देवी से तथा वेगवान् पतनोन्मुख पशु वरुणदेवता से सम्बन्धित हैं ॥५९॥

१६३५. अग्नये गायत्राय त्रिवृते राथन्तरायाष्ट्राकपालऽ इन्द्राय त्रैष्टुभाय पञ्चदशाय बाईतायैकादशकपालो विश्वेभ्यो देवेभ्यो जागतेभ्यः सप्तदशेभ्यो वैरूपेभ्यो द्वादशकपालो मित्रावरुणाभ्यामानुष्टुभाभ्यामेकविध्धशाभ्या वैराजाभ्यापयस्या बृहस्पतये पाङ्काय त्रिणवाय शाक्वराय चरुः सवित्र ऽ औष्णिहाय त्रयस्थिध्धशाय रैवताय द्वादशकपालः प्राजापत्यश्चरुरित्यै विष्णुपत्यै चरुरम्नये वैश्वानराय द्वादशकपालोनुमत्याऽ अष्टाकपालः ॥६०॥

गायत्री छन्द, त्रिवृत् स्तोम, रथन्तर साम से स्तृत, अष्टाकपाल में सुसंस्कृत पुरोडाश (हवि) अग्नि के लिए हैं। त्रिष्टुप् छन्द, पञ्चदश स्तोम, बृहत्साम से स्तृत, एकादश कपाल में सुसंस्कृत हवि इन्द्रदेव के लिए हैं। अगृत्रुप् छन्द, सप्तदश स्तोम, वैरूपसाम से स्तृत, द्वादश कपाल में सुसंस्कृत हवि विश्वेदेवों के लिए हैं। अनुष्टुप् छन्द, एकविश स्तोम और वैराज साम से स्तृत, दुग्धनिर्मित वरु मित्रावरुण के लिए हैं। पंक्ति छन्द, त्रिणव स्तोम, शाववर साम से स्तृत, वरु बृहस्पतिदेव के लिए हैं। उष्णिक छन्द, त्रयस्त्रिश स्तोम, रैवत साम द्वारा स्तृत, द्वादश कपाल में सुसंस्कृत पुरोडाश हवि सवितादेवता के निमित्त है। प्रजापित के निमित्त वरु, विष्णुदेव की पत्नी और अदिति के निमित्त यत्र योग्य पदार्थ, वैश्वानर अग्निदेव के निमित्त-द्वादश कपाल में सुसंस्कृत पुरोडाश-हवि और अनुमित देवता के निमित्त अष्टाकपाल में सुसंस्कृत पुरोडाश-हवि और अनुमित देवता के निमित्त अष्टाकपाल में सुसंस्कृत पुरोडाश समर्पित करना चाहिए ॥६०॥

| क्यान एक प्रकार का पान है, जिसमें हर्जिनम पुरोद्धान को प्रकार जाता है।|

### **—ऋषि, देवता, छन्द-विवरण—**

ऋषि—बृहदुक्य वामदेव्य अववा अश्व सामुद्रि १-११ । भागंव जमदग्नि, दीर्घतमा १२-२४ । जमदग्नि २५-३६ । मधुच्छन्दा ३७ । पायु भारद्वाज ३८-६० ।

देवता— समित् १,२५ । तनूनपात् २, २६ । नराशंस ३, २७ । बर्हि ४,२९ । द्वार ५,३० । उषासानका ६,३१ । दिव्य होतागण ७, ३२ । तीन देवियाँ ८,३३ । त्वष्टा ९,३४ । वनस्पति १०,३५ । स्वाहाकृति ११,३६ । अश्व १२-२४ । इह २८ । अग्नि ३७ । सञ्चाहम् ३८ । कार्मुक ३९ । गुण ४० । आर्त्यो ४१ । तूण ४२ । सार्राध, रशियाँ ४३ । अश्व समृह ४४ । रथ ४५, ५२-५४ । रथ-रक्षक ४६ । ब्राह्मण आदि लिंगोक्त ४७ । इषु ४८, ४९ । कशा ५० । हस्तम्न ५१ । दुन्दुषि ५५, ५६ । दुन्दुषि, इन्द्र ५७ । यशु-समृह ५८,५९ । अग्नि आदि ६० ।

छन्द-- त्रिष्टुप् १,५-९,११,१२,१७,१८,२७, ३१,३४,३९,४१,४२,४४-४६,४८,५१ । विराद् त्रिष्टुप् २,१४,१९,२२ । पंक्ति ३ । निवृत् त्रिष्टुप् ४,१०,१६,२०,२४-२६,३०,३५,३६,३८,४०,५४ । भृरिक् त्रिष्टुप् १३,५५,५६ । भृरिक् पंक्ति १५,२१,२३,२९,३३,५२,५७ । स्वराट् बृहती २८ । आर्थी त्रिष्टुप् ३२ । गायती ३७ । जगती ४३ । विराट् जगती ४७,५३ । विराट् अनुष्टुप् ४९,५० । भृरिक् अत्यष्टि ५८ । भृरिक् अति शक्यरी ५९ । विराट् प्रकृति, प्रकृति ६० ।

# ॥ इति एकोनत्रिंशोऽध्यायः ॥



### ॥ अथ त्रिंशोऽध्याय:॥

१६३६. देव सवितः प्र सुव यज्ञं प्र सुव यज्ञपतिं भगाय । दिव्यो गन्धर्वः केतपूः केतं नः पुनातु वाचस्पतिर्वाचं नः स्वदतु ॥१ ॥

है उत्पादक सवितादेव ! आप हम सबको शुभ कर्म करने तथा वज्ञादि श्रेष्ठ कर्मों के संरक्षण की प्रेरणा प्रदान करें । आप अपने श्रेष्ठ ज्ञान से पवित्र करने वाले हैं । अतः हम सबके विचारों को भी पवित्र करें । आप देवी गुणों से सम्पन्न बाणी के पोषक हैं, अतः हम सबकी वाणों को सुमध्र बनाएँ ॥१ ॥

#### १६३७. तत्सवितुर्वरेण्यं भगों देवस्य धीमहि । धियो यो नः प्रचोदयात् ॥२ ॥

हम उन सर्वप्रिक सर्विता के तेज को धारण करते हैं. जो हमारी बुद्धि (कमें) को सन्मार्ग को ओर प्रेरित करे ॥ १६३८. विश्वानि देव सर्वितर्दुरितानि परा सुव । यद्धद्वं तन्न ऽ आ सुव ॥३ ॥

हे सर्व उत्पादक सवितादेव ! आप हमारों समस्त बुराइयों (पापकर्मों ) को दूर करें तथा हमारे लिए जो कल्याणकारी हो, उसे प्रदान करें ॥३ ॥

#### १६३९. विभक्तारथं हवामहे वसोश्चित्रस्य राघसः । सवितारं नृचक्षसम् ॥४॥

श्रेष्ठ आश्रयदाता, सर्वोत्कृष्ट सम्पदाओं को बॉटने वाले, सबको सत्कर्म में प्रेरित करने वाले, मनुष्यों के सच्चे उपदेशक उन सर्वप्रिक सर्वितादेवता का हम आवाहन करते हैं ॥४ ॥

#### १६४०. ब्रह्मणे ब्राह्मणं क्षत्राय राजन्यं मरुद्धचो वैश्यं तपसे शूद्रं तमसे तस्करं नारकाय वीरहणं पाप्पने क्लीब माक्रयाया ऽ अयोगूं कामाय पुँछलूमतिकुष्टाय मागधम् ॥५ ॥

इस अध्याय में क० ५ से क० २२ तक के मंत्रों में "वमु विमान" का वर्णन है। इसमें कुल १८४ मत्र खण्ड हैं। सबके लिए कियायद, अन्त में वाइसवें मंत्र में "आलामते" के रूप में आया है। इस पर का प्रयोग २० अर्थों में होता है-जैसे प्राप्त करना, पूरा करना, सिद्ध करना, उपयोग करना, बोइना, स्वीकार करना, अर्थण करना, प्रसन्न करना, स्वर्ण करना, स्वार्ण करना, काटना आदि। किहानों ने अपने-अपने हंग से इस प्रकरण के अनेक प्रकार के अर्थ किये हैं। यहां यज्ञीय मर्यादा के अनुरूप सहज बोधगय्य अर्थ लिये गये हैं। यह प्रकरण अध्योगिट यहाँच प्रयोगों के अंतिम चरण से सम्बद्ध है। यह के प्रमाय से समाय में क्षेष्ठ यहाँच व्यवस्था कम लागू करने की दृष्टि से किये जाने वहने नियोजनों एवं निवारणों का उस्लेख इस प्रकरण में किया गया प्रतीत होता है—

बाह्मण का बहाकर्म (यज्ञ, विद्यादान आदि), धित्रय का नीति की रक्षा, वैश्य का पोषण कर्म तथा शूद्र का सेवा कार्य सहज कर्म है। अन्धकार (स्थान के कार्यों) में चोर, नरक के लिए वीरघातक, पापकर्मों के लिए क्लीबल्व (नपुंसकत्व), आक्रय (क्रय-विक्रय) के लिए अयोगु (प्रवल पुरुषाधीं), काम (सेवन) के लिए व्यभिचारी तथा वक्तृता के लिए मागध (योग्य प्रमाण देने वाला) उपयुक्त है ॥५॥

#### ९६४१. नृत्ताय सूर्त गीताय शैलूषं धर्माय समाचरं नरिष्ठायै भीमलं नर्माय रेभछं हसाय कारिमानन्दाय स्त्रीषखं प्रमदे कुमारीपुत्रं मेधायै रथकारं धैर्याय तक्षाणम् ॥६ ॥

नृत (अंगविक्षेप) के लिए सूत को, गीत के लिए नट (हाव-भावपूर्ण अभिव्यक्ति में कुशल) को, धर्म के लिए-सभासदों को, नेतृत्व के लिए पर्याप्त सामर्थ्यवान् को, नम्रता के लिए मृदुभाषी को, विनोद के लिए स्वांग भरने वाले को नियुक्त करें । आनन्दभाति के लिए खियों के प्रति सख्य भाव को, प्रवल मद ( से उन्मत) के लिए कुमारी (वीरांगना) पुत्र को, मेधा (बुद्धिमतायुक्त कार्य)के लिए शिल्पी को तथा धैर्य (युक्त कार्य) के लिए तक्षों (गढ़ाई करने वालों ) को नियक्त करें ॥६ ॥ १६४२. तपसे कौलालं मायायै कर्मारथ्ऽ रूपाय मणिकारथः शुभे वपथः शरव्याया ऽ इषुकारथः हेत्यै धनुष्कारं कर्मणे ज्याकारं दिष्टाय रज्जुसर्जं मृत्यवे मृगयु मन्तकाय श्वनिनम्॥

तापक्रिया के लिए कुम्भकार, कुशलता के लिए कारीगर, सौन्दर्य (की परख) के लिए औहरी, शुभ संस्कारों के लिए बोने -छाँटने में कुशल व्यक्ति, लक्ष्यवेध के लिए बाण बनाने वाले, प्रक्षेपण अस्तों के लिए धनुषकार, (प्रक्षेपण) कर्म के लिए प्रत्यक्ता (डोरी) बनाने वाले, दिष्ट (आज्ञा-आदेश) देने के लिए रस्सी पर चढ़ने-उतरने में कुशल, मृत्युदण्ड के लिए बधिक तथा यम के लिए कुतों को ले जाने वाले की नियुक्त करें ॥७ ॥

१६४३. नदीभ्यः पौठ्जिष्ठ मृक्षीकाच्यो नैषादं पुरुषव्याघाय दुर्मदं गन्धर्वाप्सरोभ्यो वात्यं प्रयुग्ध्यऽ उन्मत्तरंश्च सर्पदेवजनेभ्योप्रतिपदमयेभ्यः कितव मीर्यताया ऽ अकितवं पिशाचेभ्यो विदलकारीं यातुधानेभ्यः कण्टकीकारीम् ॥८ ॥

नदियों (को पार करने) के लिए मछुवारों को, रोह आदि वनवरों के लिए निपादों ( बनवासियों ) को, व्याघ्र की तरह आक्रामक पुरुष (को नियन्तित करने) के लिए प्रचण्ड वीर को, अप्सराओं एवं गन्धवों के लिए संस्कार न हुए (व्यक्ति) को, शोधकार्य के लिए उन्पत्त (दत्तचित्त) को, सर्पों, देवों तथा मनुष्यों के लिए (संयुक्त रूप से) अतुलतीय ज्ञानी पुरुष को, पासों के (खेल के ) बूत कुशल को तथा उन्नति प्रयासों के लिए छलकपट-मुक्त सज्जनों को, पिशाच (प्रकृति वालों ) के लिए भेद नीति उत्पन्न कर देने वालों को, यातुधानों ( मार्ग के लुटेरों ) के लिए अवरोध उपस्थित कर देने वालों को नियुक्त करना चाहिए ॥८ ॥

१६४४. सन्धये जारं गेहायोपपति मार्त्यै परिवित्तं निर्ऋत्यै परिविविदान मराध्या ऽ एदिधिषुः पति निष्कृत्यै पेशस्कारीर्थः संज्ञानाय स्मरकारीं प्रकामोद्यायोपसदं वर्णायानुरुधं बलायोपदाम् ॥९ ॥

सुलह के लिए वयोवृद्ध, घर के लिए (प्रमुख के अतिरिक्त) उपप्रमुख, आर्तता के निवारण हेतु पर्याप्त सम्पन्न व्यक्ति, आपात स्थिति (भुखमरी-महामारी आदि) में साधन बुटाने में कुशल (कार्य की) असिद्धि की स्थिति में हित को प्राथमिकता देने में समर्थ, परिशोधन के लिए शुद्धिकरण की प्रक्रिया में कुशल व्यक्ति, सम्यक् ज्ञान प्राप्ति के लिए स्नेहपूर्वक कार्य करने में कुशल व्यक्ति, अचानक कार्य आ पड़ने की स्थिति में सन्निकट व्यक्ति, स्वीकृति प्राप्त करने के लिए अनुरोधाग्रह में कुशल व्यक्ति तथा शक्ति के लिए सहारा देने वाले को नियुक्त करें ॥९ ॥

१६४५. उत्सादेभ्यः कुब्जं प्रमुदे वामनं द्वार्भ्यः स्नामछं स्वप्नायान्यमधर्माय बिधरं पवित्राय भिषजं प्रज्ञानाय नक्षत्रदर्श माशिक्षायै प्रश्निन मुपशिक्षाया ऽ अभिप्रश्निनं मर्यादायै प्रश्नविवाकम् ॥१० ॥

उत्सादन (शतुनाश) के लिए खड्गधारी, विनोद के लिए बौने तथा द्वारों (की रक्षा) के लिए परिश्रमी पुरुष को नियुक्त करें । स्वप्न के लिए अन्धे का और अधर्म को स्थिति में बहरे का अनुगमन करें । कायशुद्धि (रोग मुक्ति) के लिए औषधि विशेषज्ञ, विशिष्ट ज्ञान के लिए खगोलविद् , समग्र शिक्षा के लिए (विविध) प्रश्न पूछने (पूछ सकते) वाले.(शिक्षा के) अभ्यास के लिए जिज्ञासु तथा न्याय व्यवस्था के लिए पंच को नियुक्त करना चाहिए ।

१६४६. अर्मेभ्यो हस्तिपं जवायाश्वपं मुख्यै गोपालं वीर्यायाविपालं तेजसेजपालिमरायै कीनाशं कीलालाय सुराकारं भद्राय गृहपछं श्रेयसे वित्तधमाध्यक्ष्यायानुक्षत्तारम् ॥११॥

भारी सवारियों के लिए हस्तिपालक को, तीव गति के लिए अश्वपालक को, पुष्टि के लिए गोपालक को, वीर्य के लिए भेषपालक को, तेजस् के लिए अजपालक को, अन्नवृद्धि के लिए (निराई आदि करने वाले) किसान को, अमृतोपमं शुद्ध पेय के लिए अभिषवण विशेषज्ञ को, मुख एवं कल्वाणवृद्धि के लिए गृहपालक को, (श्रेष्ठ कार्यों से) श्रेय पाने के लिए सम्पन्नों को तथा अध्यक्षता के लिए निरीक्षक को नियुक्त करना चाहिए ॥११ ॥

१६४७. भायै दार्वाहारं प्रभाया ऽ अग्न्येशं ब्रध्नस्य विष्टपायाभिषेक्तारं वर्षिष्ठाय नाकाय परिवेष्टारं देवलोकाय पेशितारं मनुष्यलोकाय प्रकरितारछं सर्वेभ्यो लोकेभ्यऽ उपसेक्तारमव ऋत्यै वद्यायोपमन्थितारं मेधाय वासः पल्पूलीं प्रकामाय रजयित्रीम् ॥१२॥

अग्नि के लिए लकड़हारे को, प्रमा (प्रकाश) के लिए अग्नि उलाने वाले को, सूर्य की उष्णता (गर्मी अधिक पड़ने) वाले स्थान के लिए अभिषेक करने वाले को, स्वर्गीपम सुख के लिए सब ओर से प्रभावित करने वाले को, देवलोक के लिए सुन्दर आकृति बनाने वाले को, मनुष्यलोक के लिए (श्रेष्ठता का) प्रसार करने वाले को, सभी लोकों के लिए संचन करने वाले (तुष्टि प्रदान करने वाले) को, आक्रमण करके वध करने के लिए खलबली मचा देने वाले को नियुक्त करें, मेधाप्राप्ति के लिए वस प्रधालन जैसी विधा का अनुगमन करें, शोभा के लिए रंजन कला (चित्रकारिता आदि) के ज्ञाता का अनुसरण करें ॥१२॥

१६४८. ऋतये स्तेनहृदयं वैरहत्याय पिशुनं विविक्त्यै क्षत्तार मौपद्रष्ट्रश्चायानुक्षत्तारं बलायानुचरं भूम्ने परिष्कन्दं प्रियाय प्रियवादिन मरिष्ट्या ऽ अश्वसादछं स्वर्गाय लोकाय भागदुधं वर्षिष्टाय नाकाय परिवेष्टारम् ॥१३ ॥

शतु सैन्य (विनष्ट करने) के लिए गुप्त (रण) नीति रखने वाले को, शतु हत्या के लिए चुगलखोर को, भेद (उत्पन्न करने) के लिए विभाजक को, (सूक्ष्मता से) निरीक्षण के लिए निगरानी वाले को, बल के लिए आज्ञानुवर्ती को, क्षेत्र विशेष के लिए परिश्रमण करने वालों को, त्रिय कार्य के लिए त्रियवादी को, अरिष्ट (निवारण) के लिए अश्वारोही को, स्वर्गीय वातावरण के लिए उचित वितरण करने वाले को तथा श्रेष्ट सुखों की प्राप्ति के लिए सब ओर से प्रभावित करने वाले को नियुक्त करें ॥१३॥

१६४९. मन्यवेयस्तापं कोषाय निसरं योगाय योक्तारध्ः शोकायाभिसर्त्तारंक्षेमाय विमोक्तार मुत्कूलनिकूलेभ्यस्त्रिष्ठिनं वपुषे मानस्कृतधः शीलायाञ्जनीकारीं निर्ऋत्यै कोशकारीं यमायासूम् ॥१४॥

मन्यु (अनीति प्रतिरोधक) का आदर्श (मोड़ने के लिए) लोहे को तपाने वाला है। क्रोध की शान्ति के लिए दानी (प्रकृति वालों) को, योग (बोड़ने) के लिए योगी (बोड़ने वाले) को, तेजस्विता के लिए अग्रगामी को, क्षेम के लिए (संरक्षण के निमित्त) मुक्ति दाता को, उतार बढ़ाव वाले क्षेत्रों के लिए (ऊँच-नीच से निपटने के लिए) तीनों (ऊँच-नीच -समतल) में दक्ष को, शारीरिक विकास के लिए प्रमाण के अनुसार आचरण करने वालों को, शालीनता के लिए दृष्टि की शुद्धि करने वाले को प्रयुक्त करें। विपत्ति (से बचने) के लिए संचय की नीति वाले को तथा यम (नियम आदि) के लिए निष्पक्षता की प्रवृत्ति वाले को प्रयुक्त करें। १९४॥

१६५०. यमाय यमसूमधर्वभ्योवतोकाश्च संवत्सराय पर्यायिणीं परिवत्सरायाविजाता-मिदावत्सरायातीत्वरीमिद्वत्सरायातिष्कद्वरी वत्सराय विजर्जराश्च संवत्सराय पलिक्नीमृशुभ्योजिनसन्बश्च साध्येभ्यञ्चर्मम्नम् ॥१५॥

इस कविद्रका में यहार्व विशेष प्रयोजनों के लिए पृक्क-पृक्क गुणों कारी नारियों को नियुक्त करने का संकेत हैं। इस इस में संवासर आदि कार खब्कों का उरलेख भी है। कालकम विकास में कारते (क्वों) के पाँच-पाँच के वर्ग बनाये गये हैं। कालकम के उत्कास विशेष में प्रवम वर्ग को संकास, इतीय को परिकास, तृतीय को इटाकसर, चतुर्व को अनुकास तथा पंचम को उदावरम कहा जाता है। पहिलाओं के लिए जो सम्बोधन आये हैं वे शोध के विषय हैं कि वैदिक काल में किस मुख-वर्ग वाली नारी के लिए कीन सी संबोधन प्रयुक्त होता वा— (हे परमात्मन् !) आप को नियम बनाने वालों के लिए नियन्त्रण में समर्थ सन्तानों को जन्म देने वाली को, हिंसा से दूर रहने वालों के लिए अवतोंका नामक खी को, संवत्सर के लिए कालक्रम की विधि-व्यवस्था जानने वाली को, परिवत्सर के लिए ब्रह्मचारिणी कुमारी को, इदावत्सर के लिए अत्यधिक गतिशील रहने वाली को, इद्वत्सर या अनुवत्सर के लिए अराजीर्ण वृद्धा स्थी को, संवत्सर या अनुवत्सर के लिए अराजीर्ण वृद्धा स्थी को, संवत्सर के लिए श्रेतकेशी वृद्धा स्थी को नियुक्त करना चाहिए तथा ऋषुओं के लिए अपराजेय पुरुष से मित्रता रखने वाले को और साध्यों के लिए विशिष्ट ज्ञान (चर्म विज्ञान) युक्त पुरुषों को नियुक्त करना चाहिए ॥१५॥

१६५१. सरोध्यो धैवरमुपस्थावराध्यो दाशं वैशन्ताध्यो वैन्दं नड्वलाध्यः शौष्कलं पाराय मार्गारमवाराय कैवर्तं तीर्थेध्य ऽ आन्दं विषमेध्यो मैनालर्थः स्वनेध्यः पर्णकं गुहाध्यः किरातर्थः सानुध्यो जम्भकं पर्वतेध्यः किम्पूरुषम् ॥१६ ॥

सरोवरों के लिए धीवरों, उपवनों के लिए सेवकों, छोटे जलाशयों के लिए निषादों, नड्वल (नरकट) बहुल प्रदेशों के लिए शौष्कल (मत्स्य जीवी), पार जाने के लिए मार्ग जानने वालों, अवार (उस पार से इस पार आने वाले) के लिए कैवर्त (नाविक), तीर्थ (जल के तटवर्ती क्षेत्रों) के लिए (किनारा) बाँधने वालों, विषम स्थलों से रक्षा हेतु बाइ लगाने वालों, स्वन (नाद करने) के लिए पर्णक (तुरही बजाने वाले), गुफाओं के लिए कोल-किरातों, सानु (शिखर) के लिए प्रचण्ड पुरुषों तथा पर्वतों के लिए छोटे कट के पुरुषों को नियुक्त करना चाहिए ॥१६ ॥ १६५२. बीधत्सायै पौल्कसं वर्णाय हिरण्यकारं तुलायै वाणिजं पश्चादोषाय गलाविनं विश्वेध्यो धूतेध्यः सिध्यलं धूत्यै जागरणमधूत्यै स्वपनमात्यै जनवादिनं व्युद्धचा उ अपगल्धश्चे सर्थश्चराय प्रविद्धदम् ॥१७॥

बीभत्स (पृणित) कार्यों के लिए पौल्कस ( अनगड़ों ) को, सुन्दर आकार देने के लिए स्वर्णकार को, तुला व्यवहार (तौलने आदि) के लिए वणिक (व्यापारी) को, बाद में दोषारोपण करने के लिए अपसन्न व्यक्ति को, सभी प्राणियों के लिए सिध्मल (सिद्धि प्रदायक पुरुष) को, समृद्धि के लिए जागरूक को, असमृद्धि के लिए आलसी प्रकृति वाले को, पीड़ा (की निवृत्ति) के लिए लोगों को सावधान करने वाले को, वृद्धि के लिए अपगल्भ (निर्राभमानी) को तथा बाण प्रक्षेपण के लिए लक्ष्य-वेध में कुशल व्यक्ति को नियुक्त करना चाहिए ॥१७॥

१६५३. अक्षराजाय कितवं कृतायादिनवदशै त्रेतायै कल्पिनं द्वापरायाधिकल्पिन मास्कन्दाय सभास्थाणुं मृत्यवे गोव्यच्छमन्तकाय गोघातं क्षुधे यो गां विकृन्तन्तं भिक्षमाणऽ उपतिष्ठति दुष्कृताय चरकाचार्यं पाप्पने सैलगम् ॥१८॥

पाँसे खेलने के लिए चतुर पुरुष, कृत (क्रियाशील) के लिए समीक्षक, त्रेता (क्रिया के लिए संकल्पित) के लिए कल्पनाशील, द्वापर (कर्मोन्मुख) के लिए अतिकल्पनाशील, आस्कन्द (आक्रमण की स्थित में ) सभा में स्थिर (प्रत्युत्पन्न) मित वाले, मृत्यु के लिए इन्द्रिय सुखों के पीछे चलनेवाले, अन्तक (यमराज) के लिए गोघाती, क्षुधा (भूखा रहने) के लिए गाय को मारने वाले-भीख माँगते हुए उपस्थित होने वाले, दुष्कृत निवारण के लिए चलते-फिरते रहने वाले आचार्यों तथा पाषियों के लिए दुष्टतापूर्वक दण्डित करने वाले को नियुक्त करना चाहिए ॥

१६५४. प्रतिमुत्काया ऽ अर्तनं घोषाय भवमन्ताय बहुवादिनमनन्ताय मूकश्रं शब्दायाडम्बराघातं महसे वीषाचादं क्रोज्ञाय तूणवध्म मवरस्पराय शङ्खध्मं वनाय वनपमन्यतोरण्याय दावपम् ॥१९॥

प्रतिज्ञा के लिए औचित्य का निर्वाह करने वाले को, बोबजा के लिए (जोर से) बोलने वाले को, अन्त (विवाद के अन्त) के लिए कुशल वक्ता को, अनन्त (विवाद के अनिर्वय) के लिए चुपचाप रहने वाले को, शब्द के लिए आडम्बराघात (-. . . जोर से वाद्ययत्र बजाने वाले) को, महत्त्व के लिए बीणावादक को, तुमुल स्वर के लिए बड़े ढोल बजाने वाले को, मध्यम आवाज के लिए शख बजाने वाले को, वन (की रक्षा) के लिए वनरक्षक को तथा दूसरे प्रकार के अरण्यों के लिए दावानल से रक्षा करने वाले को नियुक्त करना चाहिए ॥१९ ॥

१६५५. नर्माय पुँश्चलूर्थः हसाय कारि यादसे शाबल्यां ग्रामण्यं गणकमभिक्रोशकं तान्महसे वीणावादं पाणिघ्नं तूणवध्मं तात्रुत्तायानन्दाय तलवम् ॥२० ॥

कीतुक में लगी हुई दुश्चरित्र महिला को, हंसाने में लगे हुए नकल उतारने वालों को तथा जल-जन्तुओं को मारने में प्रवृत्त नीच जातिवालों को दूर हटाना चाहिए। मामाधीश, ज्योतिषियों एवं सबको बुलाने वाले को सत्कार के लिए नियुक्त करना चाहिए। वीणावादक, ताल वाद्य बजाने वाले को तथा स्वर वाद्य बजाने वाले को नृत्य के लिए तथा आनन्द के लिए ताली बजाने वाले को नियुक्त करना चाहिए ॥२०॥

१६५६, अग्नये पीवानं पृथिव्यै पीठसर्पिणं वायवे चाण्डालमन्तरिक्षाय वर्ध्वशनर्तिनं दिवे खलतिर्ध्व सूर्याय हर्यक्षं नक्षत्रेच्यः किर्मिरं चन्द्रमसे किलासमह्रे शुक्लं पिङ्गक्षध्व रात्र्यै कृष्णं पिङ्गक्षम् ॥२१ ॥

अगिन के (साथ कार्य करने के) लिए स्थूल पटाचों (बलवान् पुरुषों), पृथ्वी के लिए आसन पर बैठकर चलने वालों, वायु(का सामना करने) के लिए प्रचण्ड (कार्य करने वाले) पुरुष, अन्तरिक्ष के कार्य (अधर पर लटककर कार्य करने वाले) के लिए बाँस के ऊपर कला दिखाने वाले, पुलोक के लिए खगोलविद्, सूर्य के लिए हरितवर्ण वाले, नक्षत्रों के लिए नारंगी रंग पहचानने वाले, चन्द्रमा के लिए किलास (चर्म रोग विशेष) वाले, दिन के लिए सफेद रंग के पीली आँख वालों तथा राजि के लिए काले रंग के पीलो आंख वालों को नियुक्त करना चाहिए ॥२१

१६५७. अथैतानष्टौ विरूपाना लभतेतिदीर्घं चातिहरूवं चातिस्यूलं चातिकृशं चातिशुक्लं चातिकृष्णं चातिकुल्वं चातिलोमशं च । अशूद्राऽअब्राह्मणास्ते प्राजापत्याः मागधः पुँश्चली कितवः क्लीबोशूद्रा ऽ अब्राह्मणास्ते प्राजापत्याः ॥२२ ॥

इस प्रकार ऊपर कहे गये तथा इन आठों- अति दीर्य, अति हस्य, अति स्यूल, अति कृश, अति शुक्ल, अति कृष्ण तथा अति कुल्व (रोम रहित) और अति रोमशों (रोम युक्तों ) को तथा इन बार प्रकार के— मागध (चादुकार) पृंशली (दुराचारिणी), कितव (जुवारी) व क्लीव (नपुंसक)— ऐसे अबाह्मणों और अशूद्रों को (बुद्धि एवं श्रम का कार्य न कर सकने वालों को) प्रजापति (प्रजापालक) को सौंप देना चाहिए। (ताकि पहले आठ के लिए उचित निर्वाह और दूसरे चार के लिए उचित नियन्त्रण को व्यवस्था कर सकें) ॥२२॥

#### —ऋषि, देवता, छन्द-विवरण—

ऋषि— नारायण पुरुष १ । विश्वामित्र २ । श्यावाश्व ३ । मेधातिबि ४-२२ । देवता—सविता १-२२ ।

छन्द— त्रिष्टुप् १ । निवृत् गायत्रो २ । गायत्रो ३,४ । स्वसट् अतिशक्वरी ५,११ । निवृत् अष्टि ६,७ । कृति ८,१३ । भुरिक् अत्यष्टि ९,१०, २१ । विसट् संकृति १२ । निवृत् अत्यष्टि १४ । विसट् कृति १५,१६ । विसट् धृति १७ । निवृत् प्रकृति १८ । भुरिक् धृति १९ । भुरिक् अतिजगतो २० । निवृत् कृति २२ ।

॥ इति त्रिंशोऽध्याय: ॥



# ॥ अथ एकत्रिंशोऽध्याय:॥

१६५८. सहस्रशीर्षा पुरुषः सहस्राक्षः सहस्रपात्। स भूमिछं सर्वत स्पृत्वात्यतिष्ठ-दशाङ्गुलम् ॥१॥

(जो) सहस्रों सिर वाले, सहस्रों नेत्र वाले और सहस्रों चरण वाले विराट् पुरुष हैं, वे सारे ब्रह्मांड को आवृत करके भी दस अंगुल शेष रहते हैं । ॥१ ॥

[दशांगुलम् -माप में पूर्णांक अर्थात् ९ से ची १ अधिक है |

१६५९. पुरुषऽ एवेदर्थः सर्वं यद्धृतं यच्च भाव्यम् । उतामृतत्वस्येशानो यदन्नेनातिरोहति ॥

जो सृष्टि बन चुकी, जो बनने वाली हैं, यह सब विराट् पुरुष ही हैं । इस अमर जीव-जगत् के भी वही स्वामी हैं । जो अन्न द्वारा वृद्धि प्राप्त करते हैं, उनके भी वहीं स्वामी हैं ॥२ ॥

१६६०. एतावानस्य महिमातो ज्यायाँश्च पूरुषः । पादोस्य विश्वा भूतानि त्रिपादस्यामृतं दिवि।

विराद् पुरुष की महत्ता अति विस्तृत है । इस श्रेष्ठ पुरुष के एक वरण में सभी प्राणी हैं और तीन भाग अनन्त अन्तरिक्ष में स्थित हैं ॥३ ॥

१६६१. त्रिपादूर्व्वऽउदैत्पुरुषः पादोस्येहाभवत् पुनः । ततो विष्वङ् व्यक्तामत्साशनानशने अभि ॥४॥

चार भागों वाले विराद् पुरुष के एक भाग में यह सारा संसार जड़ और चेतन विविधरूपों में समाहित है । इसके तीन भाग अनन्त अन्तरिक्ष में समाये हुए हैं ॥४ ॥

१६६२.ततो विराङजायत विराजो अधि पूरुषः । स जातो अत्यरिच्यत पश्चाद्ध्यिमध्यो पुरः ॥

उस विराट् पुरुष से यह ब्रह्माण्ड उत्पन्न हुआ । उस विराट् से समष्टि बीव उत्पन्न हुए । वही देहधारी रूप में सबसे श्रेष्ठ हुआ, जिसने सबसे पहले पृथ्वी को, फिर जारीरधारियों को उत्पन्न किया ॥५ ॥

१६६३.तस्माद्यज्ञात्सर्वहुतः सम्भृतं पृषदाज्यम् । पश्रृँस्ताँश्चक्रे वायव्यानारण्या ग्राम्याश्च ये ॥

उस सर्वश्रेष्ठ विराद् प्रकृति यज्ञ से दिधयुक्त पृत प्राप्त हुआ (जिससे विराद् पुरुष की पूजा होती है) । वायुदेव से संबन्धित पशु हरिण, गौ, अश्वादि की उत्पति उस विराद् पुरुष के द्वारा हो हुई ॥६ ॥

१६६४. तस्माद्यज्ञात् सर्वहुतऽ ऋचः सामानि जज्ञिरे। छन्दा छः सि जज्ञिरे तस्माद्यजुस्तस्मादजायत ॥७॥

उस विराद् यज्ञपुरुष से ऋग्वेद एवं सामवेद का प्रकटीकरण हुआ । उसी से वजुर्वेद एवं अथर्ववेद का प्रादुर्भाव हुआ, अर्थात् वेद की ऋचाओं का प्रकटीकरण हुआ ॥७ ॥

१६६५. तस्मादश्चाऽ अजायन्त ये के चोभयादतः। गावो ह जित्तरे तस्मात्तस्माज्जाता ऽअजावयः॥८॥

उस विराट् यज्ञपुरुष से दोनों तरफ दाँत वाले घोड़े हुए और उसी विराट् पुरुष से गाँएँ, बकरियाँ और भेड़ें आदि पशु भी उत्पन्न हुए ॥८ ॥

१६६६.तं यज्ञं बर्हिषि प्रौक्षन् पुरुषं जातमग्रतः । तेन देवाऽअयजन्त साध्याऽऋषयश्च ये ॥

मंत्रद्रष्टा ऋषियों एवं योगाभ्यासियों ने सर्वप्रथम प्रकट हुए विराट पुरुष को यज्ञ (सृष्टि के पूर्व विद्यमान महान् ब्रह्माण्डरूप यज्ञ अर्थात् सृष्टियञ्च) में अभिषिक्त करके उसी परम पुरुष से ही यज्ञ (आत्मयञ्च) का प्रादुर्भाव किया ॥ १६६७. यत्पुरुषं व्यद्धुः कतिथा व्यकल्पयन् । मुखं किमस्यासीत् किं बाह् किमूरू पादा 5 उच्येते ।।१० ।।

संकल्प द्वारा प्रकट हुए जिस विराट् पुरुष का, ज्ञानीजन विविध प्रकार से वर्णन करते हैं, वे उसकी कितने प्रकार से कल्पना करते हैं ? उसका मुख क्या है ? भुजा, जंघाएँ और पाँव कीन से हैं ? शरीर संरचना में वह पुरुष किस प्रकार पूर्ण बना ? ॥१० ॥

१६६८. ब्राह्मणोस्य मुखमासीद्वाह् राजन्यः कृतः । ऊरू तदस्य यद्वैश्यः पद्भवा छे शूद्रो अजायत ॥११ ॥

विराद् पुरुष का मुख ब्राह्मण (ज्ञानीजन) हुए, धत्रिय (पराक्रमी व्यक्ति), उसके शरीर में विद्यमान बाहुओं के समान हैं । वैश्य अर्थात् पोषण शक्तिसम्पन्न व्यक्ति उसके जंघा एवं सेवाधमीं व्यक्ति, उसके पैर हुए ॥११ ॥

१६६९. चन्द्रमा मनसो जातश्रक्षोः सूर्यो अजायत । श्रोत्राद्वायुश्च प्राणश्च मुखादग्निरजायत । विराद पुरुष के मन से चन्द्रमा, नेत्रों से सूर्य, कर्ण से वायु एवं प्राण तथा मुख से अग्नि का प्राकट्य हुआ ॥

१६७०. नाष्याऽ आसीदन्तरिक्ष छंः शीष्णों द्यौः समवर्तत । पद्भवां चूमिर्दिशः श्रोत्रात्तथा लोकौर अकल्पयन् ॥१३ ॥

विराट् पुरुष की नाभि से अन्तरिक्ष, सिर से चुलोक, पाँवों से भूमि तथा कानों से दिशाएँ प्रकट हुई। इसी प्रकार (अनेकानेक) लोकों को कल्पित किया गया है (रचा गया है) ॥१३॥

१६७१. यत्पुरुषेण हविषा देवा यज्ञमतन्वत । वसन्तोस्यासीदाज्यं ग्रीष्मऽ इध्यः शरद्धविः ॥

जब देवों ने विराद् पुरुषरूप को हवि मानकर यज्ञ का शुभारंभ किया, तब घृत वसंत ऋतु, ईंधन (समिधा) मीष्मऋतु एवं हवि शरद्ऋतु हुई ॥१४ ॥

| वहाँ सृष्टि यहा के प्रारम्भिक स्वस्थ्य का वर्णन है |

१६७२. सप्तास्यासन् परिधयस्त्रिः सप्त समिधः कृताः । देवा यद्यज्ञं तन्वाना ऽअबध्नन् पुरुषं पशुम् ॥१५ ॥

देवों ने जिस यज्ञ का विस्तार किया, उसमें विराट् पुरुष को ही पशु (हव्य) रूप को भावना से बाँधा (नियुक्त किया) , उसमें यज्ञ की सात परिधियां (सात समुद्र) एवं इक्कीस (छन्द) समिधाएँ हुई ॥१५॥

१६७३. यज्ञेन यज्ञमयजन्त देवास्तानि धर्माणि प्रथमान्यासन् । ते ह नाकं महिमानः सचन्त यत्र पूर्वे साध्याः सन्ति देवाः ॥१६ ॥

आदिकालीन श्रेष्ठ धर्मपरायण देवों ने, यज्ञ द्वारा यज्ञरूप विराट् का यजन किया । यज्ञीय जीवन जीने वाले (याजक) पूर्वकाल के सिद्ध- साध्यगणों तथा देवताओं के निवास महिमाशाली स्वर्गलोक को प्राप्त करते हैं ॥१६॥

१६७४. अद्ध्यः सम्भृतः पृथिव्यै रसाच्च विश्वकर्मणः समवर्तताग्रे। तस्य त्वष्टा विदशदूपमेति तन्मर्त्यस्य देवत्वमाजानमञ्जे ॥१७॥

सर्वप्रमम सब कर्म करने वाले परमात्मा (विश्वकर्मा) ने पृथ्वी एवं जल बनाये और उस जलरूप रस (प्राणतत्स) से सृष्टि का निर्माण हुआ । मर्त्य को देवत्व प्रदान करते हुए वह विश्व-निर्माता विश्व का निर्माण करता है ॥१७ ॥

#### १६७५. वेदाहमेतं पुरुषं महान्तमादित्यवर्णं तमसः परस्तात् । तमेव विदित्वाति मृत्युमेति नान्यः पन्था विद्यतेयनाय ॥१८ ॥

सूर्य के समतुल्य तेजसम्पन्न, अंधकाररहित, वह विराट् पुरुष है, जिसको जानने के पश्चात् साधक (उपासक) को मोक्ष की प्राप्ति होती है । मोक्षत्राप्ति का यही मार्ग हैं, इससे भिन्न और कोई मार्ग नहीं ॥१८ ॥

१६७६. प्रजापतिश्चरति गर्भे अन्तरजायमानो बहुद्या वि जायते । तस्य योनि परि पश्यन्ति धीरास्तस्मिन् ह तस्युर्भुवनानि विश्वा ॥१९ ॥

प्रजापालक परमात्मा की सत्ता सम्पूर्ण पदार्थों में विद्यमान है, वह अजन्मा होकर भी अनेक रूपों में प्रकट होता है। उसकी कारण शक्ति में सम्पूर्ण भुवन समाहित हैं। ज्ञानी-जन उसके मुख्य स्वरूप को देख पाते हैं ॥१९॥ १६७७. यो देवेभ्यऽ आतपति यो देवानां पुरोहितः। पूर्वों यो देवेभ्यो जातो नमो रुचाय ब्राह्मये॥२०॥

देव समुदाय में अग्रणी एवं उन्हें (देवों को) प्रकाशित करने वाले, जिनका प्राकटच सब देवों से पहले ही हुआ है, उन तेज सम्पन्न बहा को नमन है ॥२० ॥

१६७८. रुचं ब्राह्मं जनयन्तो देवाऽ अग्रे तदबुवन् । यस्त्वैवं ब्राह्मणो विद्यात्तस्य देवा ऽअसन् वशे ॥२१ ॥

बहाज्ञानी देवों का प्रारंभिक कथन है कि जो प्रकाशमय बहा को प्रकट करने वाले ज्ञानी उसको (विराट् सत्ता को) जानते हैं, उनके अधिकार में समस्त देवशक्तियाँ रहती हैं ॥२१ ॥

१६७९. श्रीश्च ते लक्ष्मीश्च पत्न्यावहोरात्रे पार्श्वे नक्षत्राणि रूपमश्चिनौ व्यात्तम्। इब्णन्निषाणामुं म ८ इषाण सर्वलोकं म ८ इषाण ॥२२ ॥

है प्रकाशस्वरूप परमात्मन् ! सबको सम्पन्नता प्रदान करने वाली वैभवरूपी लक्ष्मी आपकी पत्नी स्वरूप हैं, भुजाएँ रात्रि और दिन एवं नक्षत्र आपके रूप हैं । चुलोक एवं पृथ्वी आपके मुख सदश हैं । इच्छाशक्ति से सबकी इच्छाओं को पूर्ण करने में समर्थ हे ईखर !हमारी उत्तम लोकों की प्राप्ति की इच्छा पूर्ति के लिए आप कृपा करें ॥

### —ऋषि, देवता, छन्द-विवरण—

ऋषि- नारायण पुरुष १-१६ । उत्तरनारायण १७-२२ ।

देवता—पुरुष जगद्बीज १-१६ । आदित्य १७-२२ ।

**छन्द**—निचृत् अनुष्टुप् १-३,८-११,१४ । अनुष्टुप् ४,५,७,१२,१३,१५,२०,२१ । विराद् अनुष्टुप् ६ । विराद् त्रिष्टुप् १६ । भुरिक् त्रिष्टुप् १७,१९ । निचृत् त्रिष्टुप् १८ । निचृत् आर्थी त्रिष्टुप् २२ ।

### ॥ इति एकत्रिंशोऽध्यायः ॥



# ।। अथ द्वात्रिंशोऽध्याय: ॥

१६८०. तदेवाग्निस्तदादित्यस्तद्वायुस्तदु चन्द्रमाः । तदेव शुक्रं तद् ब्रह्म ता आपः स प्रजापतिः ॥

सर्वव्यापक परमात्मा ही स्वयं प्रकाशित प्रजापीत है, वहीं सभी जगह प्रकाश फैलाने वाले अग्नि, सूर्य के सदृश तेजयुक्त आदित्य, व्यापक (प्राणरूप) वायु, आनन्दमय चन्द्रमा, दोफिमान् (शुद्ध और पवित्र) शुक्र, श्रेष्ठ उत्कृष्ट पथ- प्रदर्शक ब्रह्म, सब में समाहित जल एवं समस्त प्रजाजनों के पालक (भी) हैं ॥१ ॥

१६८१. सर्वे निमेषा जज़िरे विद्युतः पुरुषादिध। नैनमूर्ध्वं न तिर्यञ्वं न मध्ये परि जग्रभत्॥२॥

परम तेजस्वी सर्वव्यापी परमात्मा से ही सभी काल प्रकट हुए हैं। इस परमात्मा को ऊपर से, इधर-उधर से अथवा मध्य भाग से, पूर्णरूप से कोई भी बहण नहीं कर सकता । (पूर्णरूप से कोई नहीं जान सकता) ॥२ ॥ १६८२. न तस्य प्रतिमा अस्ति यस्य नाम महद्यशः। हिरण्यगर्भऽ इत्येष मा मा हिथ्न्सीदित्येषा यस्मान्न जातऽ इत्येषः ॥३ ॥

जिस परमात्मा की महिमा का वर्णन 'हिरण्यगर्थः' (२५ ।१०) 'यस्मान्न जातः' (८ ।३६) तथा 'मा मा हिंसीत्' (१२ ।१०२) आदि मंत्रों में किया गया है, जिसका नाम और यश अत्यन्त बड़ा है; परन्तु उसका कोई प्रतिमान नहीं है ॥३ ॥

१६८३. एषो ह देव: प्रदिशोनु सर्वा: पूर्वो ह जात: स उ गर्भे अन्त:। स एव जात: स जनिष्यमाण: प्रत्यङ् जनास्तिष्ठति सर्वतोमुख:॥४॥

वह परमात्मा सभी दिशाओं-उपदिशाओं, जन्म लिए हुए तथा जन्म लेने के लिए तत्पर (अभी माता के गर्भ में स्थित) सभी प्राणियों में संव्याप्त हैं । वही जन्म लेकर पुनः -पुनः (आगे भी) जन्म लेने वाला है तथा वर्तमान में भी सर्वत्र वहीं विद्यमान है ॥४॥

१६८४. यस्माज्जातं न पुरा किं चनैव य ऽ आबभूव भुवनानि विश्वा । प्रजापतिः प्रजया स छरराणस्त्रीणि ज्योती छंषि सचते स षोडशी ॥५ ॥

जो परमात्मा अकेले ही सभी भुवनों में व्याप्त हैं, उनसे पूर्व कुछ भी उत्पन्न नहीं हुआ, वह प्रजा के साथ रहने वाले प्रजापति सोलह कलाओं से युक्त तोनों ज्योतियों (अग्नि, विद्युत्, सूर्य) को धारण करते हैं ॥५ ॥

१६८५. येन द्यौरुग्रा पृथिवी च दृढा येन स्वः स्तभितं येन नाकः । यो अन्तरिक्षे रजसो विमानः कस्मै देवाय हविषा विधेम ॥६ ॥

जिस परमात्मा ने घुलोक को तेजस्वी बनाया, जिसने सुख और आनन्द की प्राप्ति के लिए पृथ्वी को दृढ़ बनाया और आदित्य मण्डल एवं स्वर्गलोक को स्थिर किया; जिसने आकाश में नाना लोकों का निर्माण किया, उस आनन्दस्वरूप परमात्मा की भक्तिपूर्वक अर्चना करते हैं (उसके अविधिक्त और किसकी अर्चना की जाए ?) ॥६ १६७५. वेदाहमेतं पुरुषं महान्तमादित्यवर्णं तमसः परस्तात् । तमेव विदित्वाति मृत्युमेति नान्यः पन्था विद्यतेयनाय ॥१८ ॥

सूर्य के समतुल्य तेजसम्पञ्न, अंधकाररहित, वह विराट् पुरुष हैं, जिसको जानने के पश्चात् साधक (उपासक) को मोक्ष की प्राप्ति होती है । मोक्षप्राप्ति का यही मार्ग हैं, इससे भित्र और कोई मार्ग नहीं ॥१८ ॥

१६७६. प्रजापतिश्चरति गर्भे अन्तरजायमानो बहुद्या वि जायते । तस्य योनिं परि पश्यन्ति बीरास्तस्मिन् ह तस्थुर्भुवनानि विश्वा ॥१९ ॥

प्रजापालक परमात्मा की सत्ता सम्पूर्ण पदार्थों में विद्यमान है, वह अजन्मा होकर भी अनेक रूपों में प्रकट होता है। उसकी कारण शक्ति में सम्पूर्ण भुवन समाहित हैं। ज्ञानी-जन उसके मुख्य स्वरूप को देख पाते हैं ॥१९॥ १६७७. यो देवेभ्या आतपति यो देवानां पुरोहित:। पूर्वों यो देवेभ्यो जातो नमी रुचाय बाह्यये॥२०॥

देव समुदाय में अग्रणी एवं उन्हें (देवों को) प्रकाशित करने वाले, जिनका प्राकट्य सब देवों से पहले ही हुआ है, उन तेज सम्पन्न बहा को नमन है ॥२० ॥

१६७८. रुवं ब्राह्मं जनयन्तो देवाऽ अग्रे तदबुवन् । यस्त्वैवं ब्राह्मणो विद्यात्तस्य देवा ऽअसन् वशे ॥२१ ॥

बहाज्ञानी देवों का प्रारंभिक कथन है कि जो प्रकाशमय बहा को प्रकट करने वाले ज्ञानी उसको (विराट् सत्ता को) जानते हैं, उनके अधिकार में समस्त देवशक्तियाँ रहती है ॥२१ ॥

१६७९. श्रीश्च ते लक्ष्मीश्च पत्न्यावहोरात्रे पार्श्वे नक्षत्राणि रूपमश्चिनौ व्यात्तम्। इष्णन्निषाणामुं म ऽ इषाण सर्वलोकं म ऽ इषाण ॥२२ ॥

हे प्रकाशस्वरूप परमात्मन् ! सबको सम्पन्नता प्रदान करने वाली वैभवरूपी लक्ष्मी आपकी पत्नी स्वरूप हैं, भुजाएँ रात्रि और दिन एवं नक्षत्र आपके रूप हैं । चुलोक एवं पृथ्वी आपके मुख सदश हैं । इच्छाशक्ति से सबकी इच्छाओं को पूर्ण करने में समर्थ हे ईश्वर !हमारी उत्तम लोकों की प्राप्ति की इच्छा पूर्ति के लिए आप कृपा करें ॥

#### —ऋषि, देवता, छन्द-विवरण—

ऋषि— नारायण पुरुष १-१६ । उत्तरनारायण १७-२२ ।

देखता—पुरुष जगद्बीज १-१६ । आदित्य १७-२२ ।

छन्द—निवृत् अनुष्टुप् १-३,८-११,१४ । अनुष्टुप् ४,५,७,१२,१३,१५,२०,२१ । विराट् अनुष्टुप् ६ । विराट् त्रिष्टुप् १६ । भुरिक् त्रिष्टुप् १७,१९ । निवृत् त्रिष्टुप् १८ । निवृत् आर्थी त्रिष्टुप् २२ ।

### ॥ इति एकत्रिंशोऽध्यायः ॥



# ॥ अथ द्वात्रिंशोऽध्याय:॥

१६८०. तदेवाग्निस्तदादित्यस्तद्वायुस्तदु चन्द्रमाः । तदेव शुक्रं तद् ब्रह्म ता आपः स प्रजापतिः ॥

सर्वव्यापक परमात्मा ही स्वयं प्रकाशित प्रजापति है, वहीं सभी जगह प्रकाश फैलाने वाले अग्नि, सूर्य के सदृश तेजयुक्त आदित्य, व्यापक (प्राणरूप) वायु, आनन्दमय चन्द्रमा, दीप्तिमान् (शुद्ध और पवित्र) शुद्ध, श्रेष्ठ,

उत्कृष्ट पथ- प्रदर्शक ब्रह्म, सब में समाहित जल एवं समस्त प्रवाजनों के पालक (भी) हैं ॥१ ॥

१६८१. सर्वे निमेषा जज्ञिरे विद्युतः पुरुषादिध। नैनमूर्ध्वं न तिर्यञ्चं न मध्ये परि जग्नभत्॥२॥

परम तेजस्वी सर्वव्यापो परमात्मा से हो सभी काल प्रकट हुए हैं। इस परमात्मा को कपर से, इधर-उधर से अथवा मध्य भाग से, पूर्णरूप से कोई भी बहण नहीं कर सकता । (पूर्णरूप से कोई नहीं जान सकता) ॥२ ॥ १६८२. न तस्य प्रतिमा अस्ति यस्य नाम महद्यशः। हिरण्यगर्भंऽ इत्येष मा मा हिर्छसीदित्येषा यस्मान्न जातऽ इत्येषः ॥३ ॥

जिस परमात्मा की महिमा का वर्णन 'हिरण्यगर्थः' (२५ ।१०) 'यस्मान्न जातः' (८ ।३६) तथा 'मा मा हिंसीत्' (१२ ।१०२) आदि मंत्रों में किया गया है, जिसका नाम और यश अत्यन्त बड़ा है; परन्तु उसका कोई प्रतिमान नहीं है ॥३ ॥

प्रतिमान नहीं हैं ॥३ ॥ १६८३. एषो ह देव: प्रदिशोनु सर्वा: पूर्वो ह जात: स उ गर्भे अन्त: । स एव जात: स

१६८३. एषा ह दवः प्रादशानु सर्वाः पूर्वा ह जातः स उ गम अन्तः । स एव जातः स जनिष्यमाणः प्रत्यङ् जनास्तिष्ठति सर्वतोमुखः ॥४॥

वह परमातमा सभी दिशाओं-उपदिशाओं, जन्म लिए हुए तथा जन्म लेने के लिए तत्पर (अभी माता के गर्भ में स्थित) सभी प्राणियों में संव्याप्त हैं । वहीं जन्म लेकर पुनः -पुनः (आगे भी) जन्म लेने वाला है तथा वर्तमान में भी सर्वत्र वहीं विद्यमान है ॥४ ॥

१६८४. यस्माज्जातं न पुरा किं चनैव य ऽ आबभूव भुवनानि विश्वा । प्रजापतिः प्रजया स छंरराणस्त्रीणि ज्योती छंषि सचते स षोडशी ॥५ ॥

जो परमात्मा अकेले ही सभी भुवनों में व्याप्त हैं, उनसे पूर्व कुछ भी उत्पन्न नहीं हुआ, वह प्रजा के साथ रहने वाले प्रजापति सोलह कलाओं से युक्त तीनों ज्योतियों (अग्नि, विद्युत्, सूर्य) को धारण करते हैं ॥५ ॥

वाल प्रजापात सालह कलाओं स युक्त ताना ज्यातिया (आग्न, विद्युत्, सूय) का धारण करते हैं ॥५ ॥ १६८५. येन द्यौरुग्रा पृथिवी च दृढा येन स्व: स्तभितं येन नाक: । यो अन्तरिक्षे रजसो विमान: कस्मै देवाय हविषा विधेम ॥६ ॥

ं जिस परमात्मा ने चुलोक को तेजस्वी बनाया, जिसने सुख और आनन्द की प्राप्ति के लिए पृथ्वी को दृढ़ बनाया और आदित्य मण्डल एवं स्वर्गलोक को स्थिर किया, जिसने आकाश में नाना लोकों का निर्माण किया, उस आनन्दस्वरूप परमात्मा की भक्तिपूर्वक अर्चना करते हैं (उसके अतिरिक्त और किसकी अर्चना की जाए ?) ॥६

१६८६. यं क्रन्दसी अवसा तस्तभाने अभ्यक्षेतां मनसा रेजमाने । यत्राधि सूर ऽ उदितो विभाति कस्मै देवाय हविषा विधेम । आपो ह यद्बृहतीर्यश्चिदाप: ॥७॥

जिस परमात्मा की शक्ति से पोषक पदार्थों द्वारा प्राणि जगत् को संरक्षण देने वाले द्युलोक और पृथिवीलोक, इनमें रहने वाले ज्ञानीपुरुष मन:शक्ति द्वारा सर्वत्र देखते हैं और जिसमें तेजोमय सूर्य उदित तथा प्रकाशित होता है, उस आनन्दमय परमात्मा की भक्तिपूर्वक अर्चना करते हैं । "आपो ह यद् बृहती:" और "यश्चिदाप:" इन दो मंत्रों

(२७ ।२५-२६) में उस परमात्मा का विस्तार से वर्णन है ॥७ ॥

१६८७. वेनस्तत्पश्यत्रिहितं गुहा सद्यत्र विश्वं भवत्येकनीडम् । तस्मिन्निद्धंः सं च वि चैति सर्वर्थ स ओतः प्रोतश्च विष्: प्रजास् ॥८॥

प्रत्येक पदार्थ में छिपे उस परमात्मा को ज्ञानी-जन नित्य, सम्पूर्ण जगत् को आश्रय देने वाले रूप में जानते

हैं। सब प्रजाओं में व्याप्त उस परमात्मा में सभी प्राणी प्रलयकाल में लय हो जाते हैं तथा सृष्टिकाल में उसी से पनः प्रकट होते हैं ॥८ ॥

१६८८. प्र तद्वोचेदमृतं नु विद्वान् गन्धर्वो धाम विभृतं गुहा सत्। त्रीणि पदानि निहिता

गुहास्य यस्तानि वेद स पितुः पितासत् ॥९ ॥ उस परमात्मा के स्वरूप का वर्णन जानीजन हो कर सकते हैं । बुद्धि में धारण करने पर ही वह परमात्मा

सुशोधित होता है । जो उस परमात्मा के तीन पद (तीन स्वरूप-सत्, चित्, आनन्द) को धारण करता है, वह पालको का भी पालक होता है ॥९॥

१६८९. स नो बन्धुर्जनिता स विधाता धामानि वेद भुवनानि विश्वा। यत्र देवा ऽ अमृतमानशानास्तृतीये धामन्नव्यैरयन्त ॥१० ॥

अमरत्व प्राप्त ज्ञानीजन जिस तीसरे धाम (स्वर्गरूप) में स्वेच्छा से विचरण करते हैं । (उस धाम में व्याप्त) वह परमात्मा हम सनका बन्धु, हम सभी को उत्पन्न करने वाला तथा हर प्रकार से पोषण करने वाला है । वह सभी भूवनों तथा प्राणियों को जानने वाला है ॥१० ॥

१६९०. परीत्य भूतानि परीत्य लोकान् परीत्य सर्वाः प्रदिशो दिशश्च। उपस्थाय प्रथमजामृतस्यात्मनात्मानमधि सं विवेश ॥११ ॥

सभी प्राणियों, सभी लोकों, सभी दिशाओं और उपदिशाओं को जानकर सत्य नियम (वेदत्रयी) पर आधारित सनातनरूप की उपासना करके ज्ञानीजन आत्मरूप से परमात्मा में समाहित हो जाते हैं ॥११ ॥

१६९१. परि द्यावापृथिवी सद्येऽ इत्वा परि लोकान् परि दिश: परि स्व:। ऋतस्य तन्तुं विततं विचृत्य तदपश्यत्तदभवत्तदासीत् ॥१२ ॥

आकाश से पृथ्वी पर्यन्त सभी पदार्थों, सभी लोकों, सभी दिशाओं एवं आत्मशक्ति को जब ज्ञानीजन जान लेते हैं, तब अटल सत्यरूप में विशेष रूप से बैंधे उस परमात्मा की अनुभृति करके वैसे ही बन जाते हैं, जैसे वह

पहले (सनातन परमात्मरूप में ) थे ॥१२॥ १६९२. सदेसस्पतिमद्धतं प्रियमिन्द्रस्य काम्यम् । सनिं मेद्यामयासिष्धं स्वाहा ॥१३ ॥

प्राप्त करने योग्य, विलक्षण इन्द्रदेव के मित्र, विश्व के स्वामी (परमात्मा) से सेवन के योग्य धन तथा उत्तम

बुद्धिकी याचंना करते हैं। इसके लिए आहुति समर्पित है ॥१३॥

#### १६९३. यां मेधां देवगणाः पितस्श्रोपासते। तया मामद्य मेधयाग्ने मेधाविनं कुरु स्वाहा ॥१४॥

देवगण तथा पितृगण जिस उत्तम बुद्धि की कामना करते हैं, हे अग्निदेव ! उस बुद्धि से आज हमें मेधावी बनाएँ । इसके लिए यह आहुति समर्पित है ॥१४ ॥

१६९४. मेथां मे वरुणो ददातु मेश्रामग्निः प्रजापतिः । मेश्रामिन्द्रश्च वायुश्च मेथां धाता ददातु मे स्वाहा ॥१५ ॥

हे वरुणदेव ! हे प्रजापालक अग्निदेव ! हे इन्द्र और वायुदेव ! हे प्रमात्मन् ! हमें उत्तम बुद्धि प्रदान करें । इसके लिए ये आहुतियाँ समर्पित हैं ॥१५ ॥

१६९५. इदं में ब्रह्म च क्षत्रं चोभे श्रियमञ्जुताम्। मयि देवा द्वतु श्रियमुत्तमां तस्यै ते स्वाहा ॥१६॥

देवगण हमारे इस ज्ञान-तेज तथा हमारे इस क्षात्रबल, इन दोनों को हम में शोभायमान करें । इसके लिए यह आहुति समर्पित है ॥१६ ॥

### —ऋषि, देवता, छन्द-विवरण—

ऋषि— ब्रह्म स्वयं पु १-१२ । मेधाकाम १३-१५ । श्रीकाम १६ ।

देवता—आत्मा १-१२ । सदसस्पति १३ । अग्नि १४ । वरुण आदि लिंगोक्त १५ । श्री मंत्रोक्त १६ ।

**छन्द** अनुष्टुप् १-२,१६ । निवृत् पंक्ति ३ । भुरिक् त्रिष्टुप् ४,५ । निवृत् त्रिष्टुप् ६,८-११ । निवृत् शक्वरी ७ । त्रिष्टुप् १२ । भुरिक् गावत्री १३ । निवृत् अनुष्टुप् १४ । निवृत् बृहती १५ ।

### ॥ इति द्वात्रिंशोऽध्यायः ॥



# ।।अथ त्रयस्त्रिंशोऽध्यायः ॥

१६९६. अस्याजरासो दमामरित्राऽ अर्चद्धमासो अग्नयः पावकाः । श्वितीचयः श्वात्रासो भुरण्यवो वनर्षदो वायवो न सोमाः ॥१ ॥

भुरण्यवा वनषदा वायवा न सामा: ॥१ ॥ इस यजमान की अग्नियाँ, जरारहित और गृहों की रक्षा करने वाली हैं, अर्चन योग्य, जाज्वल्यमान, पवित्र करने वाली, शुभ्र ऐश्वर्य से युक्त करने वाली, शीघ फल देने वाली, प्रजा को पोषण देने वाली, वन (काष्टों ) में

व्याप्त, वायु के समान प्राणदायक और यजमान को अभीष्ट प्रदान करने वाली हैं ॥१ ॥

१६९७. हरयो धूमकेतवो वातजूता ऽ उप द्ववि । यतन्ते वृथगग्नयः ॥२ ॥

हरित वर्ण, धूम्ररूपी ध्वजावाली, वायु से वृद्धि पाने वाली अग्नियाँ स्वर्ग (ऊर्ध्व) गमन के निमित्त निरंतर

प्रयत्नशील रहती हैं ॥२ ॥

१६९८. यजा नो मित्रावरुणा यजा देवाँ२ ऋतं बृहत् । अग्ने यक्षि स्वं दमम् ॥३ ॥ हे अग्ने ! आप हमारे मित्र वरुण और (अन्य) देवों के लिए यज्ञ करें । साथ ही अपने घर को यज्ञादि शुभ

ह अन्न ! आप हा कर्मों से युक्त करें ॥३॥

१६९९. युक्ष्वा हि देवहूतमाँ २ अर्थों २ अग्ने रधीरिव । नि होता पूर्व्यः सदः ॥४॥

हे अग्ने ! देवों का आवाहन करने वाले अखीं को सारबी के समान श्रेष्ठ रथ में नियोजित करें । आदिकाल

से ही बुलाये जाने वाले आप इस यत्र में आधिष्ठत हों ॥४ ॥

१७००. द्वे विरूपे चरतः स्वर्धे अन्यान्या वत्समुप घापयेते। हरिरन्यस्यां भवति स्वधावाञ्छुको अन्यस्यां ददृशे सुवर्चाः ॥५ ॥

दो भिन्न रूप रंगवाली क्षियों के समान रात्रि और दिन अपने उत्तम क्यों में तत्पर विविध प्रकार से विचरण करते हैं । उनमें से एक श्यामवर्ण रात्रि के स्वधावान् पुत्र चन्द्र उत्पन्न हुए और दूसरे दिन के उत्तम तेज़ों से युक्त

पुत्र सूर्य प्रकट हुए— ऐसी मान्यता है ॥५ ॥ १७०१. अयमिह प्रथमो सायि धात्भिहोंता यजिच्छो अध्वरेष्वीड्यः । यमप्नवानो भृगवो

१७०१. अयामह प्रथमा साथ सातृ। महाता याजच्छा अध्वरच्याङ्गः । यमज्याना भृगवा विरुरुचुर्वनेषु चित्रं विश्वं विशे-विशे ॥६ ॥ देवों का आवाहन करने वाले, यज्ञ में अधिष्ठित, सोम-यागादि में स्तृत्य अग्निदेव को यज्ञ स्थान में ऋत्विजों

के द्वारा प्रमुखरूप से स्थापित किया गया है । ज्ञानवान् - तपस्वी अप्नवान्, भृगु आदि ऋषियों ने प्रत्येक मनुष्य के उपकार के लिए उन विराट् अग्निदेव को, वनों में-यज्ञ स्थानों में प्रज्वलित किया था ॥६ ॥

१७०२. त्रीणि शता त्री सहस्राज्यम्नं त्रिथंशच्य देवा नव चासपर्यन् । औक्षन् घृतैरस्तृणन् बर्हिरस्मा आदिद्धोतारं न्यसादयन्त ॥७॥

बाहरस्मा आदिद्धातार न्यसादयन्त ॥७ ॥ तीन सहस्र, तीन सौ, तीस और नौ अर्थात् तैतीस सौ उनतालीस देवतागण अग्निदेव की सेवा करते हैं । वे पृत आहुतियों द्वारा अग्नि को प्रज्वलित करते हैं, अग्निदेव के लिए कुशाओं का आसन प्रदान करते हैं और फिर

पृथं जाहुताया द्वारा जान्य का प्रज्यातात करते हैं ॥७ ॥ उन्हें होतारूप से वरण कर स्थापित करते हैं ॥७ ॥

#### १७०३. मूर्घानं दिवो अरतिं पृथिव्या वैश्वानरमृत ऽ आ जातमग्निम् । कविर्थः सम्राजमतिथिं जनानामासन्ना पात्रं जनयन्त देवाः ॥८ ॥

देवगणों ने चुलोक के शिर:स्थान में आदित्य के रूप में पृथ्वी की सीमा तक प्रकाशित होने वाले वैश्वानर, यञ्चादि में उत्पन्न, क्रान्तदर्शी सम्यक्रूप से ओजवान, समस्त प्रजाजनों द्वारा अतिथिरूप में आदर को प्राप्त, मुख्य होतारूप में विराजित अग्निदेव को सबके रक्षकरूप में प्रज्वलित किया ॥८ ॥

#### १७०४. अग्निर्वृत्राणि जङ्गनद्रविणस्युर्विपन्यया । समिद्धः शुक्रऽ आहुतः ॥९ ॥

यज्ञ कुण्ड में आमन्त्रित, शुभ्र तेजयुक्त, प्रदीप्त अग्निदेव, हविष्यात्ररूप धन की कामना करते हुए विविध प्रकार की आहुतियों द्वारा पापों (युत्र) को विनष्ट करते हैं ॥९ ॥

#### १७०५., विश्वेभिः सोम्यं मध्वग्नऽ इन्द्रेण वायुना । पित्रा मित्रस्य धामभिः ।।१० ।।

हे अग्ने !मित्रदेव के तेज से युक्त इन्द्र वायु तथा समस्त देवों के साथ आप सोम रूप मधु का पान करें ॥१०॥ १७०६. आ यदिषे नृपतिं तेजऽ आनट् शुचि रेतो निषिक्तं द्यौरभीके। अग्निः शर्थमनवद्यं

युवानथं स्वाध्यं जनयत् सूदयच्च ॥११ ॥ जिस समय अत्र और जल के लिए मंत्रों द्वारा पवित्र हुए देवों के उद्देश्य से यजन करने योग्य तेज का

अग्नि में हवन होता है, उस समय अग्निदेव, बल के आग्रयभूत, दोषमुक, अनवरत प्रवाहित, सम्यक् विचारणीय, जगत् के बीजरूप जल को स्वर्ग के समीप अन्तरिक्ष में मेघरूप में प्रकट करते हैं और वृष्टिरूप में गिराते हैं ॥११ ॥ १७०७. अम्ने शर्ब महते सौधगाय तब ह्युम्नान्युत्तमानि सन्तु । सं जास्यत्यर्थ्य सुयममा कृणुष्य शत्र्यतामधि तिष्ठा महार्थ्यसि ॥१२ ॥

हे अग्ने ! महान् सौभाग्य के निमित्त अपने बलों को प्रकट करें । आप श्रेष्ठ यशवाले होकर प्रकाशित हों । उत्तम यजमान दम्पती को परस्पर स्नेह भाव से संयुक्त करें और शबुता करने वालों की महता को गिरा दें ॥१२॥ १९०८ व्हा है मन्द्रवसमूर्क पोर्टी वीवाने महित्य, श्रोधारों । इन्हों न व्हा प्रावस नेक्टा सार्थ

#### १७०८. त्वा हि मन्द्रतममर्कशोकैर्ववृमहे महि नः श्रोध्यग्ने । इन्द्रं न त्वा शवसा देवता वायुं पूर्णन्त राधसा नृतमाः ॥१३ ॥

है अग्ने ! आप अत्यन्त गम्भीर हैं, ऐसे आपको सूर्य के समान तेजस्वी मंत्रों से हम वरण करते हैं । आप हमारे महान् स्तोत्रों का श्रवण करें । आप बल में इन्द्रदेव और वायु के सदश हैं । आपको श्रेष्ठ मनुष्य एवं देवगण हवियों से पूर्ण करते हैं ॥१३ ॥

१७०९. त्वे अग्ने स्वाहुत प्रियासः सन्तु सूरयः । यन्तारो ये मधवानो जनानामूर्वान् दयन्त गोनाम् ॥१४ ॥

हे उत्तम प्रकार से आहूत अग्ने ! मनुष्यों में से जो जितेन्द्रिय-धनवान् पुरुष आपके निमित्त गौओं के दुग्ध, दिध, घृत आदि से युक्त पुरोडाश अर्पित करते हैं, वे तेजस्वी पुरुष आपके प्रिय पात्र हो ॥१४ ॥

१७१०. श्रुधि श्रुत्कर्ण बह्विभिर्देवैरग्ने सयाविभः। आ सीदन्तु बर्हिषि मित्रो अर्यमा प्रातर्यावाणो अध्वरम् ॥१५॥

है अग्ने ! आप स्तुतियों का श्रवण करनेवाले और हवियों को साथ लेकर वहन करने वाले हैं । आप देवों के साथ हमारे यजन कर्म में स्तोत्रों का श्रवण करें और मित्र, अर्यमा तथा प्रात: सदन में हवि-गृहीता देवों के साथ कुश के आसन पर विराजे ॥१५॥ त्रयस्त्रिओऽध्यायः ३३.३

१७११. विश्वेषामदितिर्यज्ञियानां विश्वेषामतिश्चिर्मानुषाणाम् । अग्निर्देवानामव आवृणानः

सर्वज्ञ, सम्पूर्ण यञ्चार्ह (यज्ञ योग्य) देवों के मध्य अदिति (दीनता रहित-तेजस्वी) रूप में और सम्पूर्ण मनुष्यों के मध्य में अतिथि के तुल्य पूजनीय अग्निदेव, देवों को हविष्यात्र देते हुए हमें उत्तम सुख देने वाले हों ॥१६ ॥

१७१२. महो अग्नेः समिघानस्य शर्मण्यनागा मित्रे वरुणे स्वस्तये । श्रेष्ठे स्याम सवितुः सवीमनि तद्देवानामवो अद्या वृणीमहे ॥१७ ॥

सुमुडीको भवतु जातवेदाः ॥१६ ॥

१७१३. आपश्चित्पिप्यु स्तयों न गावो नक्षञ्चतं जरितारस्तऽ इन्द्र । याहि वायुर्न नियुतो नो अच्छा त्वर्थे हि घीभिर्दयसे वि वाजान् ॥१८ ॥ हे इन्द्रदेव ! स्तोतागण आपके यज्ञ को प्राप्त करते हैं और जल आपके बल को अभिवर्द्धित करते हैं । आप हमारे समीप आगमन करें । अपने उन वायु के वेग वाले अहीं को नियोजित कर अपनी बृद्धि ( युक्त कर्मों ) द्वारा

के आश्रय को प्राप्त करते हुए मित्र और वरुण के मध्य में अपराधरहित होकर सदा कल्याण को प्राप्त करें ॥१७ ॥

सवितादेव की आज्ञा के अनुगत होकर हम देवों के संरक्षण का वरण करते हैं । हम पूज्य और प्रदीप्त अग्नि

हमारे समीप अजादि के प्रदाता बनकर आएँ ॥१८ ॥ १७१४. गावऽ उपावतावतं मही यज्ञस्य रप्सुदा । उभा कर्णा हिरण्यया ॥१९ ॥

दिख्य किरणें आकाश और पृथ्वी दोनों रूपों को रक्षित करती हैं । हे स्वर्णिम कर्ण वाली (दो कोनों को मिलाने वाली) किरणों ! आप यज्ञ के पास आकर हमें रक्षित करें ॥१९॥

१७१५. यदद्य सूरऽ उदितेनागा मित्रो अर्यमा । सुवाति सविता भगः ॥२० ॥

आज सूर्य के उदित होने पर पापरहित हुए हएको मित्र, सविता, भग और अर्यमादेव श्रेष्ठ कर्मों में प्रेरित करें॥ १७१६.आ सुते सिञ्चत श्रियर्थंशरोदस्योरभिश्रियम् । रसा दधीत वृषधम् । तं प्रत्नथायं वेनः।।

द्यावापृथ्वी के आश्रय में वर्षणशील सोम का तीव प्रवाह अत्यन्त शोभायमान होता है; ऋत्विग्गण उस (जगत् के आधारभूत) सोम प्रवाह को अभिष्त करके सीचते हैं ॥२१ ॥

क आधारमृत) साम प्रवाह का आभ्युत करक साचत है ॥२१ ॥ [इस मंत्र के अन में 'तं प्रत्यवा' (७ ।१२) एवं 'अयं केर '(७ ।१६) के प्रारंपिक ऋद ही प्रतीकालक रूप से दिये गये हैं। इनका अर्थ मंदर्पित स्वानों पर ही देखा जाय ॥ १७१७. आतिष्ठन्तंपरि विश्वे अभूषञ्क्रियो वसानश्चरति स्वरोचिः । महत्तदवृष्णो असुरस्य

नामा विश्वरूपो अमृतानि तस्थौ ॥२२ ॥ सब देवों ने मिलकर, जिस देव को प्रतिष्ठित कर, चारों और से घेर कर, खड़े होकर स्तुति आदि की है, ऐसे देव इन्द्र अति तेजस्वी ऐश्वर्यों से सुशोभित होकर विचरते हैं । विश्वरूप वे इन्द्रदेव, जल को वर्षण के लिए प्रेरित

देव इन्द्र अति तेजस्वी ऐश्वर्यों से सुशोभित होकर विचरते हैं । विश्वरूप वे इन्द्रदेव, जल को वर्षण के लिए प्रेरित करते हैं । वे इन्द्रदेव असुरों का संहार कर महान् यशस्वी होते हैं और अमृत तत्वों का पान कर चिरकाल तक उसी प्रतिष्ठा पर विराजते हैं ॥२२ ॥

१७१८. प्र वो महे मन्द्रमानायान्यसोर्चा विश्वानराय विश्वाभुवे । इन्द्रस्य यस्य सुमख्यश्रं सहो महि श्रवो नृम्णं च रोदसी सपर्यतः ॥२३॥

हे ऋत्विजो ! विश्व के उत्पादक, मनुष्यों के लिए अन्नदाता, महान् आनन्द-प्रदायक उन इन्द्रदेव का अर्चन करें, जिनको द्यावापृथिवी भी उत्तम यज्ञ, संधर्षशक्ति, महान् यश और धन आदि पदार्थों को प्रदान करके पूजते हैं ॥

#### १७१९. बृहन्निदिध्मऽ एवां भृरि शस्तं पृथुः स्वसः । येवामिन्द्रो युवा सखा ॥२४ ॥

जिनके मित्र अति तेजवान्, अतिव्यापक, शबुओं को तपाने वाले, सामर्थ्यशाली और महान् इन्द्रदेव हैं, उनकी ही बहुत प्रशंसा होती है । ऐसे इन्द्रदेव बन्दनीय हैं ॥२४ ॥

#### १७२०. इन्द्रेहि मत्स्यन्यसो विश्वेषिः सोमपर्वेषिः । महाँ२ अधिष्टिरोजसा ॥२५ ॥

तेज से सम्पन्न, अत्यन्त महान् और पूजनीय हे इन्द्रदेव ! आप यहाँ यज्ञशाला में पधारें और सम्पूर्ण सोम के पवाँ (यज्ञोत्सवों) से प्राप्त हुए रस और इविध्यात्र से तृष्ति को प्राप्त हों ॥२५ ॥

#### १७२१. इन्द्रो वृत्रमवृणोच्छर्घनीतिः प्र मायिनाममिनाद्वर्पणीतिः। अहन् व्यर्थेश्समुशद्यग्वनेष्वाविधेना ऽ अकृणोद्राम्याणाम् ॥२६ ॥

महान् बलशाली, नीति-कुशल, धन हरण करने वाले चोरों को पीड़ित करने वाले इन्द्रदेव, मायावी असुरों को विनष्ट करते हैं, साथ ही वे वृत्रासुर का प्रतिरोध करते, हिंसक दुष्टों का संहार करते एवं देवों को आह्नादित करते हुए, याञ्चिकों की श्रेष्ठ वाणियों को प्रकट करते हैं ॥२६ ॥

#### १७२२. कुतस्त्वमिन्द्र माहिनः सन्नेको यासि सत्पते किं तऽ इत्था । सं पृच्छसे समराणः शुभानैवोंचेस्तन्नो हरिवो यत्ते अस्मे । महाँ२ इन्द्रो यऽ ओजसा कदा चन स्तरीरसि कदा चन प्र युच्छसि ॥२७ ॥

है सज्जनों के स्वामी इन्द्रदेव ! आप अकेले कहाँ जाते हैं ? हे महिमावान् ! आपके जाने का अधिप्राय क्या है ? सम्यक् प्रकार से जाते हुए आप पूछे जाते हैं कि हे हरित वर्ण अब वाले इन्द्रदेव ! हमसे गमन का कारण कहें ; क्योंकि हम आपके ही हैं । हे महान् इन्द्रदेव ! आप अपने तेज से न कभी हिंसा करने वाले हैं और न कभी प्रमाद करने वाले हैं ॥२७ ॥

#### १७२३. आ तत्तऽ इन्द्रायवः पनन्ताभि यऽ ऊर्वं गोमन्तं तितृत्सान् । सकृत्स्वं ये पुरुपुत्रां महीर्थः सहस्रमारां बृहतीं दुदुक्षन् ॥२८ ॥

है इन्द्रदेव ! जो दुष्ट भूमि के मालिक की हिंसा करते हैं, उन्हें आप मारते हैं । जो बहुत से पुत्रों वाली, प्रचुर अज़ादि उत्पन्न करने में समर्थ पृथ्वी का दोहन करते हैं और सहस्रों धाराओं से वर्षणशील झुलोक का दोहन कर सोम का अधिषव करते हैं, वे मनुष्य आपकी श्रेष्ठता की ही सतत स्तृति करते हैं ॥२८ ॥

### १७२४. इमां ते बियं प्र घरे महो महीमस्य स्तोत्रे विषणा यत्तऽ आनजे । तमुत्सवे च प्रसवे च सासहिमिन्द्रं देवासः शवसामदन्ननु ॥२९ ॥

हे महान् इन्द्रदेव ! हम आपकी बृद्धि को धारण करते हैं । आपके निमित्त स्तुति करने में नियोजित बृद्धि, आपकी सामर्थ्य को प्रकट करती है । उसी सामर्थ्य से हमारे उत्सव और प्रसव (बन्मोत्सव) के समय पीड़ा पहुँचाने वाले शतुओं को दबाने वाले इन्द्रदेव, बलशाली देवगणों द्वारा अधिवन्दित किये जाते हैं ॥२९ ॥

### १७२५. विश्वाड् बृहत्पिबतु सोम्यं मध्वायुर्दघद्यज्ञपतावविद्भुतम् । वातजूतो यो अभिरक्षति त्यना प्रजाः पुरोष पुरुधा वि राजति ॥३० ॥

जो वायु के समान प्रचण्ड वेगवान्, विशेषरूप से देदीप्यमान्, सम्पूर्ण तेजों से युक्त, अपनी सामर्थ्य से प्रजाओं को सब ओर से रक्षित करते हैं, अनेकों प्रकार से प्रकाशित करते हैं, ऐसे वे सूर्यदेव अपनी रश्मियों द्वारा दिव्य सोमादि मधुर रसों का पान करें ॥३० ॥

#### १७२६. उदु त्यं जातवेदसं देवं वहन्ति केतवः । दृशे विश्वाय सूर्यम् ॥३१ ॥

उन सर्वज्ञाता, सर्वप्रकाशक, महान् सूर्यदेव को, सम्पूर्ण विश्व द्वारा भली-भाँति देखे जाने के लिए किरणें कर्ध्वगति प्रदान करती हैं ॥३१ ॥

[सूर्य रिमयों अपवर्तन के गुण के कारण प्रतः कालीन सूर्य को कुछ उसर उठाकर दर्शन कराती हैं।]

#### १७२७. येना पावक चक्षसा भुरण्यन्तं जनाँ२ अनु । त्वं वरुण पश्यसि ॥३२ ॥

हे पावक (पवित्रकर्ता !) हे वरुणदेव ! जिस सूर्यरूप ज्योति (प्रकाश) से आप अपने स्वर्णिम दिव्यरूप को देखते हैं, उसी ज्योति से आप हम प्रजाजनों को देखें ॥३२ ॥

#### १७२८. दैव्यावध्वर्यू आ गत छंरथेन सूर्यत्वचा । मध्वा यज्ञ छं समञ्जाथे । तं प्रत्नधार्य वेनश्चित्रं देवानाम् ॥३३ ॥

हे दिव्य अध्वर्यु-अश्विनीकुमारो ! आप सूर्य के समान कान्तिमान् रच के द्वारा यहाँ आएँ और मधुर हवियों द्वारा यज्ञ को उत्तम रीति से सम्मन्न करें ॥३३ ॥ -

[ तं प्रत्यका, अर्थ केन, देवानां विद्यम् थे तीनों प्रतीक रूप में प्रयुक्त हुए हैं।(तं प्रत्यका एवं अर्थ केन के संदर्भ मंत्र २१ में दिये जा चुके हैं, वित्र देवानाम् ७ १८२ पर हैं) | ]

#### १७२९. आ नऽ इडाभिर्विदथे सुशस्ति विश्वानरः सविता देवऽ एतु । अपि यथा युवानो मत्सथा नो विश्वं जगदभिपित्वे मनीषा ॥३४ ॥

हम सभी प्राणियों के परम हितकारी हे सविवादेव ! आप हमारे श्रेष्ठ अन्न से परिपूर्ण, प्रशसित यज्ञ-गृह में आगमन करें ।सदा जीवन्त रहने वाले हे देवो !आप यहाँ तृष्त होकर इस जगत् को अपनी बुद्धि द्वारा तृष्त करें ॥

#### १७३०. यदद्य कच्च वृत्रहन्नुदगा ऽ अभि सूर्य । सर्व तदिन्द्र ते वशे ॥३५ ॥

सूर्य के द्वारा अन्थकार की भौति शतुओं का विनाश करने वाले हे इन्द्रदेव ! आप जहाँ कहीं भी उदित होते हैं, वे सब आपके अधिकार में होते हैं ॥३५ ॥

#### १७३१. तरणिर्विश्वदर्शतो ज्योतिष्कृदसि सूर्य । विश्वमा मासि रोचनम् ॥३६ ॥

हे सूर्यदेव ! आप संसार को तारने वाले, संसार के दर्शन योग्य और तेज के उत्पत्तिकर्ता है । आप संसार को अपनी तेजस्थिता से प्रकाशित करने वाले हैं ॥३६ ॥

#### १७३२. तत्सूर्यस्य देवत्वं तन्महित्वं मध्या कर्तोर्विततथः सं जमार । यदेदयुक्त हरितः सषस्थादाद्रात्री वासस्तनुते सिमस्मै ॥३७ ॥

सूर्यदेव की वह दिव्यता और महता अत्यन्त व्यापक है, जो संसार के मध्य स्थित होकर, विस्तीर्ण ग्रह-मण्डल का निर्माण करने वाली और संहारकर एकीभूत करने वाली है । जब वे देव अपनी हरित-वर्ण-किरणों को आकाश से विलग कर केन्द्र में धारण करते हैं, तब रात्रि इस ब्रह्माण्ड के ऊपर गहन तमिस्ना का आवरण डाल देती है ॥

#### १७३३. तन्मित्रस्य वरुणस्याभिवक्षे सूर्यो रूपं कृणुते द्वोरुपस्थे । अनन्तमन्यद्वज्ञदस्य पाजः कृष्णमन्यद्वरितः सं भरन्ति ॥३८ ॥

दुलोक के अंक में स्थित सूर्यदेव, मित्र और वरूणदेव का वह रूप प्रकट करते हैं, जिससे वे मनुष्यों को सब ओर से देखते हैं। इन सूर्यदेव का एक रूप शुद्ध, चैतन्य, निर्मुण है तथा दूसरा इन्द्रियगम्य सगुण स्वरूप है, उसे दिशाएँ धारण करती हैं ॥३८ ॥

#### १७३४. बण्महाँ२ असि सूर्य बडादित्य महाँ२ असि । महस्ते सतो महिमा पनस्यतेद्धा देव महाँ२ असि ॥३९॥

हे सूर्यदेव ! आप निश्चय ही सबसे महान् हैं । हे आदित्य ! आपके महान् होने के कारण आपकी महत्ता की सब स्तुति करते हैं । हे-देव ! आप निश्चय ही सर्वोत्कृष्ट हैं ॥३९ ॥

#### १७३५. बट् सूर्यं अवसा महाँ२ असि सत्रा देव महाँ२ असि । महा देवानामसुर्यः पुरोहितो विभु ज्योतिरदाभ्यम् ॥४० ॥

हे सूर्यदेव ! आप धनादि सम्पदा को प्रकट करने वाले होकर महान् हैं । हे देव ! प्राणियों के हितकारी, देवों में अग्र प्रतिष्ठित, सर्वव्यापक, अविनाशी और तेजस्वी आप यज्ञ करने के कारण महत्ता को प्राप्त हैं ॥४० ॥ १७३६. श्रायन्तऽ इव सूर्य विश्वेदिन्द्रस्य भक्षत । वसूनि जाते जनमानऽ ओजसा प्रति भागं न दीश्विम ॥४१ ॥

सूर्य प्रकाश का आश्रय लेकर विस्तार पाने वाली रश्मियाँ समस्त धान्यादि पदार्थों का उपयोग करती है। वैसे ही हम लोग अपने लिए और उत्पन्न होने वाली सन्तान आदि के लिए ओजस् के भाग को धारण करें ॥ १७३७. अद्या देवाऽ उदिता सूर्यस्य निरश्ंहसः पिपृता निरवद्यात्। तन्नो मिन्नो वर्तणो मामहन्तामदितिः सिन्धुः पृथिवी उत द्यौः ॥४२ ॥

हे देवो ! आज सूर्योदंय काल की दिव्य प्रकाश रश्मियों हमें पापों से रक्षित करें और अपयश से दूर करें । मित्र, यहण, सिन्धु, पृथ्वी और युलोक हमारी मनोकामनाओं को पूरा करें । १४२ ॥

#### १७३८. आ कृष्णेन रजसा वर्तमानो निवेशयत्रमृतं मर्त्यं च । हिरण्ययेन सविता रथेना देवो याति भुवनानि पश्यन् ॥४३ ॥

उषाकाल की रश्मियों रूपी स्वर्णिम रथ पर आरूढ़ सविता देव, गहन तमिसायुक्त अन्तरिक्ष पथ में भ्रमण करते हुए, देवों और मनुष्यों को यज्ञादि श्रेष्ठ कर्मों में नियोजित करते हैं । वे समस्त लोकों को प्रकाशित करते हुए अर्थात् उनका निरीक्षण करते हुए निकलते हैं ॥४३ ॥

#### १७३९. प्र वाव्जे सुप्रया बहिरेषामा विश्वतीव बीरिटऽ इयाते । विशामक्तोरुषसः पूर्वहूतौ वायुः पूषा स्वस्तये नियुत्वान् ॥४४ ॥

समस्त प्राणियों के कल्याण के लिए 'नियुत' संज्ञा वाले वाहन में आरूढ़ वायुदेव और पूषादेव, रात्रि के अन्त में उषाकाल के पूर्व मनुष्यों द्वारा बुलाये जाने पर अन्तरिक्ष से इस प्रकार आते हैं, जैसे राजा पधार रहे हों। इन दोनों देवों के लिए यज्ञशाला में उत्तम प्रकार से कुश-आसन प्रस्तुत किये जाते हैं। ॥४४॥

#### १७४०. इन्द्रवायु बृहस्पतिं मित्राग्निं पृषणं भगम् । आदित्यान् मारुतं गणम् ॥४५ ॥

यज्ञशाला में हम इन्द्र, वायु, बृहस्पति, मित्र, अग्नि, पृषा, घग, आदित्यगण और मरुद्गण आदि देवों का आवाहन करते हैं ॥४५ ॥

#### १७४१. वरुण: प्राविता भुवन्मित्रो विश्वाधिरूतिधि: । करतां नः सुराद्यस: ॥४६ ॥

वरुणदेव और मित्रदेव अपनी सम्पूर्ण सामर्थ्य द्वारा हमारी उत्तम प्रकार से रक्षा करें और हमें महान् ऐश्वर्य-सम्पन्न बनाएँ ॥४६ ॥

#### १७४२. अघि न ऽ इन्द्रैषां विष्णो सजात्यानाम् । इता मरुतो अश्विना । तं प्रत्नथायं वेनो ये देवास ऽ आ न ऽ इडाभिर्विश्वेभिः सोम्यं मध्वोमासश्चर्षणीयृतः ॥४७ ॥

हे इन्द्रदेव ! हे विष्णो ! हे महतो ! हे अश्विनीकुमारो ! आप सब हमारे सजातीय मनुष्यों के मध्य में आगमन करें । आप हमारे सब प्रकार से संरक्षक हों और हमें धारण करने वाले हों ॥४७ ॥

[ तं प्रत्नवा (७ १९२) , अर्थ वेन्स् (७ १९६) , ये देवास्स् (७ १९९) और आ न इडाब्स् (३३ १३४) , ये चारों मंत्रों के प्रतीब्द रूप अंतर हैं। ]

१७४३. अग्नऽ इन्द्र वरुण मित्र देवाः शर्धः प्र यन्त मारुतोत विष्णो । उथा नासत्या रुद्रो अथ ग्नाः पूषा भगः सरस्वती जुषन्त ॥४८ ॥

हे अग्नि, इन्द्र, वरुण, मित्र, मरुतो, और विष्णु आदि देवताओ ! आप हमें सामर्थ्य प्रदान करें । दोनों अश्विनीकुमार, रुद्र, देवपत्सियाँ, पूषा, भग और सरस्वती हमारी हवियाँ ब्रहण करें ॥४८ ॥

१७४४. इन्द्राग्नी मित्रावरुणादिति छं स्वः पृथिवीं द्यां मरुतः पर्वताँ२ अपः । हुवे विष्णुं पूषणं ब्रह्मणस्पति भगं नु श छंस छं सवितारमृतये ॥४९ ॥

इन्द्राग्नी, मित्रावरुण, अदिति, पृथ्वी, चुलोक, आदित्य महत्, पर्वत समूह, जल, विष्णु, पृथा, ब्रह्मणस्पति, भग और सर्वप्रेरक सविता आदि देवों का हम आवाहन करते हैं। वे वहाँ शोध पथारें एवं हमारी रक्षा करें ॥४९ ॥ १७४५. अस्मे रुद्रा मेहना पर्वतासी वृत्रहत्ये भरहृतौ सजोचाः। यः शर्थंश्सते स्तुवते बायि पन्नऽ इन्द्रज्येष्ठा अस्माँ २ अवन्तु देवाः ॥५० ॥

जो स्तुति करता है, स्तोजों का पाठ करता है, अर्जित धन से हवियों को समर्पित करता है, उस यजमान के लिए और हमारे लिए धन-धान्यादि को वर्षा करने वाले स्ट्रदेव तथा वृत्रासुर का नाश करने वाले, पर्वतों का हनन करने वाले, संग्राम में सहायता देने वाले, देवों में वरिष्ठ इन्द्रदेव आदि हमारी रक्षा करें ॥५०॥

१७४६. अर्वाञ्चो अद्या भवता यजत्रा आ वो हार्दि भयमानो व्ययेयम् । त्राध्वं नो देवा निजुरो वृकस्य त्राध्वं कर्तादवपदो यजत्राः ॥५१ ॥

· याजिकों की रक्षा करने वाले हें देखों ! आप हमारे समीप आएँ, जिससे हम भयभीत याजिक हदय में प्रेम भाव की अनुभूति कर सकें। अत्यन्त हिंसक वृकरूप घोर पापों से हमें मुक्त करें और पापरूप युरे कृत्यों से हमें रक्षित करें ॥५१॥

१७४७. विश्वे अद्य मरुतो विश्वऽ ऊती विश्वे भवन्त्वग्नयः समिद्धाः । विश्वे नो देवाऽ अवसा गमन्तु विश्वमस्तु द्रविणं वाजो अस्मे ॥५२ ॥

आज हमारे इस यज्ञ में समस्त मरुद्गण आगमन करें। रुद्र आदित्य आदि सब देवगण पश्चारे। समस्त देवगण हमारी रक्षा के निमित्त आएँ। सम्पूर्ण गार्हपत्यादि अग्नियाँ प्रवृद्ध हों और हमें सब प्रकार का यन-धान्य प्रदान करें ॥५२॥

१७४८. विश्वे देवाः शृणुतेम छं हवं मे ये अन्तरिक्षे यऽ उप द्यवि छ । ये अग्निजिह्ना ऽ उत वा यजत्रा ऽ आसदास्मिन्बर्हिषि मादयध्वम् ॥५३ ॥

जो अन्तरिक्ष में हैं, जो द्युलोक में हैं, जो द्युलोक के समीप हैं और जो (अग्नि मुख वाले) यजन के योग्य हैं, ऐसे विश्व के समस्त देवता हमारे आवाहन को स्वीकार कर इस कुश-आसन पर विराजमान हों और हमारे द्वारा समर्पित हवियों से तृप्त हों ॥५३ ॥ १७४९. देवेभ्यो हि प्रथमं यज्ञियेभ्योमृतत्व छ सुवसि भागमुत्तमम्। आदिहामान छ सवितर्व्यर्णवेनचीना जीविता मानवेभ्य: ॥५४॥

हे सवितादेव ! उदयकाल में आप यज्ञ के योग्य देवों को अमृतमय सारतत्त्वों का उत्तम भाग प्रदान करते हैं, अर्थात् सबको अग्निहोत्र करने की प्रेरणा प्रदान करते हैं । फिर उदित होकर दीप्तिमान् रश्मियों को विस्तीर्ण करते हैं और प्राणियों के निमित्त रश्मियों के द्वारा जीवन का विस्तार करते हैं ॥५४ ॥

१७५०. प्र वायुमच्छा बृहती मनीषा बृहद्रयिं विश्ववार्थः रथप्राम्। सुतद्यामा नियुतः

पत्यमानः कविः कविमियक्षसि प्रयज्यो ॥५५ ॥ हे अध्वर्युगण ! आप व्यापक बुद्धि से सम्पन्न यज्ञादि कार्यों में निवृक्त हों । आप महान् ऐश्वर्यसम्पन्न,

क्रान्तदर्शी, सब में व्याप्त, रथों से सम्पन्न और तेजस्वी वायुदेव की उत्तम बुद्धि द्वारा स्तुति करें ॥५५ ॥ १७५१. इन्द्रवायु इमे सुता उप प्रयोभिरा गतम् । इन्द्रवो वामुशन्ति हि ॥५६ ॥

हे इन्द्र और वायो ! आपके लिए यह सोम रस अभिषुत किया गया है, इस सोम के पान के निमित्त आप

यहाँ अतिशीध पधारें । ये सोमदेव आपका स्नेह प्राप्त करने की इच्छा करते हैं ॥५६ ॥

१७५२. मित्र रंश हुखे पूतदक्षं वरुणं च रिशादसम् । धियं घृताचीर्थः साधन्ता ॥५७॥ पवित्रता प्रदान करने वाले मित्रदेव और पापों का शमन करने में समर्थ वरुणदेव का हम आवाहन करते हैं।

वे तेजस् से सिक मेधा को धारण करते हैं ॥५७ ॥ १७५३. दस्रा युवाकवः सुता नासत्या वृक्तबर्हिषः । आ यात छे रुद्रवर्त्तनी । तं प्रत्नथायं

वेनः ॥५८ ॥ हे रुद्र के समान प्रवृत्ति वाले, दर्शनीय, अधिनीकुमारो । आप यहाँ आएँ और विछी हुई कुशाओं पर विराजमान

हों तथा प्रस्तुत संस्कारित सोम का पान करें ॥६८ ॥ [तं प्रस्तवा (यनु ७ ।१२) और अयं वेन्ट (यनु ७ ।१६) दोनों मनाज प्रतिक स्था में हैं ॥

१७५४. विद्वादी सरमा रुग्णमद्रेमीह पाथः पूर्व्याः सक्ष्यान्तः

१७५४. विदेशदा सरमा रुग्णमद्रमाह पाथः पूळाथः सक्षजक्कः। अर नयत्सुपद्यक्षराणामच्छा रवं प्रथमा जानती गात् ॥५९॥

उत्तम चरणों में विभक्त, सर्वप्रथम मंत्रादाररूप में स्फुरित दिव्यवाणी, परम सत्य अमृत तत्त्वों का उपदेश कर हमें आगे बढ़ाती है । इस दिव्य वाणी से सुशोधित विद्वान् बज़शाला में प्रस्तर खण्डों द्वारा अधिषुत सोमरस का सेवन करते हैं ॥५९ ॥

१७५५. नहि स्पशमविदन्नन्यमस्माद्वैश्वानरात्पुरऽ एतारमग्नेः । एमेनमवृद्यन्नमृता ऽ अमर्त्यं वैश्वानरं क्षेत्रजित्याय देवाः ॥६० ॥

देवों ने इस विश्व के हितैयां अग्निदेव से भित्र, सब कार्यों में अग्रणी (अन्य किसी को) नहीं जाना । उन्होंने इनके अविनाशीरूप को जानकर विश्व के हितकारी वैश्वानर अग्नि (प्राणियों में स्थित) को, यजमान द्वारा प्रत्येक क्षेत्र में सफलता प्राप्त करने के लिए प्रवृद्ध किया ॥६०॥

१७५६. उग्रा विधनिना मृथऽ इन्द्राग्नी हवामहे । ता नो मृडातऽ ईदृशे ॥६१ ॥

हम उम्र बल वाले, शतुनाशक इन्द्राग्नी का आबाहन करते हैं । वे इस प्रचण्ड युद्ध (जीवन संग्राम) में हमारा कल्याण करें ॥६१ ॥

## १७५७. उपारमै गायता नरः पवमानायेन्दवे । अभि देवाँ२ डयक्षते ॥६२ ॥

हे ऋत्वजो ! छन्ने से निस्सत होने वाले, द्रोणकलश में स्थिर होने वाले, देवों की कामना वाले तथा पवित्र हुए सोम रस के लिए आप स्तुतियों का गायन करें ॥६२ ॥

१७५८. ये त्वाहिहत्ये मघवन्नवर्धन्ये शाम्बरे हरिवो ये गविष्टौ । ये त्वा नुनमनुमदन्ति विप्राः

पिबेन्द्र सोमर्थ्ड सगणो मरुद्धिः ॥६३ ॥

हे ऐश्वर्यशाली इन्द्रदेव ! जिन मेधावी मरुद्गणों ने आपको अहि नामक शत्रु का हनन करने में और शंबर को विनष्ट करने में आगे बढ़ाया तथा जिन्होंने गौओं को छड़ाकर लाते हुए आपकी स्तृतियाँ कीं, वे मरुद्गण सदा आपका अनुमोदन करते हैं । हे हरितवर्ण अन्न वाले इन्द्रदेव ! आप उन मरुद्गणों के साथ सोमपान करें ॥६३ ॥

१७५९. जनिष्ठा उग्नः सहसे तुराय मन्द्रऽ ओजिष्ठो बहुलाधिमानः । अवर्धन्निन्द्रं मस्तश्चिदत्र माता यहीरं दधनद्धनिष्ठा ॥६४॥

हे इन्द्रदेव ! आप उग्न, हर्षवर्द्धक, ओजस्वी, अति बलाधिमानी, वेगवान्, साहसीरूप में प्रकट हुए हैं । यहाँ वृत्रवध कार्य में मरुद्गणों ने आपकी स्तृति कर सन्तृष्ट किया, उसी कार्य के निमित्त माता अदिति ने आपको गर्भ में धारण किया, यह कार्य अत्यन्त महान् है ॥६४॥

१७६०. आ त् नऽ इन्द्र वृत्रहन्नस्माकमर्धमा गहि । महान्महीधिरूतिधिः ॥६५ ॥ हे वृत्रहन्ता इन्द्रदेव ! आप अपने रक्षण कार्यों में महान् हैं, ऐसे आप हमारे पास यज्ञशाला में पधारें और

हमारे इस यज्ञस्थल को सुशोधित करें ॥६५॥ १७६१. त्वमिन्द्र प्रतृत्तिंध्वधि विश्वाऽ असि स्पृषः । अशस्तिहा जनिता विश्वतूरसि त्वं तूर्य

तरुष्यतः ॥६६ ॥

है इन्द्रदेव ! आप युद्ध स्थल पर संग्राम के लिए तत्पर शत्रु-सेनाओं को पराजित करते हैं, आप सुख-उत्पादक, दुष्ट-विनाशक और सब शबुओं के नाशक है। आप हमारे हिंसक शबुओं को विनष्ट करें ॥६६॥

१७६२. अनु ते शुष्मं तुरयन्तमीयतुः क्षोणी शिशुं न मातरा । विश्वास्ते स्पृषः श्रथयन्त मन्यवे वृत्रं यदिन्द्र तुर्वसि ॥६७ ॥

हे इन्द्रदेव ! शतुओं पर शोधता से आधात करने वाले आपके बल की द्यावा-पृथ्वी उसी प्रकार प्रशंसा करती हैं, जिस प्रकार माता-पिता अपने शिशु को मान देते हैं । जब आप वृत्र का मर्दन करते हैं, उस समय सम्पूर्ण शत्र-

सेना भय से शिथिल हो जाती है ॥६७ ॥

१७६३. यज्ञो देवाना प्रत्येति सुम्नमादित्यासो भवता मृडयन्तः। आ वोर्वाची सुमतिर्ववृत्यादथंहोश्चिद्या वरिवोवित्तरासत् ॥६८ ॥

देवताओं के सुख के निमित्त यज्ञ का प्रयोग करते हैं, अतएव हे आदित्यगण ! आप हम सबके लिए कल्याणकारी है । आपको शुभ संकल्पयुक्त मति हमें उपलब्ध हो । पापात्माओं की जो बृद्धि धनोपार्जन में संलग्न है, वह भी हमारे अनुकूल हो ॥६८ ॥

१७६४. अदब्धेभि: सवित: पायुभिष्टव छे शिवेभिरद्य परि पाहि नो गयम । हिरण्यजिङ: सुविताय नव्यसे रक्षा माकिनों अघश छ सऽ ईशत ॥६९ ॥

हे सवितादेव ! स्वर्णमयी जिह्ना ( स्वर्णिम रहिमयो) वाले आप कल्याणकारी रक्षण साधनों से हमारे गृह तथा सुख की रक्षा करें, जिससे कोई हिंसक. शत्रु हम पर अधिकार न कर सके ॥६९ ॥

#### १७६५. प्र वीरया शुचयो दद्रिरे वामध्वर्युभिर्मधुमन्तः सुतासः । वह वायो नियुतो याह्यच्छा पिबा सुतस्यान्यसो मदाय ॥७० ॥

हे यजमान दम्पती ! आप दोनों, अध्वर्युओं द्वारा पाषाणों से कूटकर अभिषुत हुए उत्तमवीर तुल्य पवित्र सोम को तैयार करें । हे वायो ! आप अपने अश्वों को नियोजित कर रथ को लाएँ और यज्ञ के समीप आकर आनन्द प्राप्ति के लिए अभिषुत सोम का पान करें ॥७० ॥

#### १७६६. गावऽ उपावतावतं मही यज्ञस्य रप्सदा । उमा कर्णा हिरण्यया ॥७१ ॥

हे जलधाराओं ! जिस प्रकार किरणें पृथ्वी और द्यावा दोनों रूपों को व्याप्त कर रक्षित करती हैं, उसी प्रकार स्वर्णिम कानों से (स्तुति सुनकर) आप हमारे यज्ञ के समीप आकर हमारी रक्षा करें ॥७१ ॥

#### १७६७. काव्ययोराजानेषु क्रत्वा दक्षस्य दुरोणे । रिशादसा सषस्थऽ आ ॥७२ ॥

विद्वानों के हितैयों हे मित्रावरणदेव ! यज्ञादि श्रेष्ठ कार्य करने में दशका प्राप्त आप इस याजक के यज्ञ स्थान में सोमरस पान एवं यज्ञ कर्म सम्मादन के निमित्त आगमन करें ॥७२ ॥

#### १७६८.दैव्यावध्वर्यू आ गतथ्रं रथेन सूर्यत्वचा । मध्वा यज्ञर्थंसमञ्जाथे । तं प्रत्नथायं वेनः ।

दिव्य अध्वर्यु हे अश्विनीकुमारो ! आप सूर्य के समान कान्तिमान् रच में आरूद होकर यहाँ यज्ञस्थल पर पधारें और मधुर हवियों से यज्ञ को सम्पन्न करें ॥७३ ॥

#### १७६९. तिरश्रीनो विततो रश्मिरेषामद्यः स्विदासी३दुपरि स्विदासी३त्। रेतोषाऽ आसन्महिमानऽ आसन्स्वद्या अवस्तात्प्रयतिः परस्तात् ॥७४॥

पवित्र होने वाले सोम की रश्मियों का प्रकाश तिरखा होकर बहुत दूर तक विस्तीर्ण हुआ है। वह नीचे की ओर भी स्थित है और ऊपर की ओर भी है। ये रश्मियों वीर्य अर्वात् सृजन- क्षमता को धारण करने वाली हैं और व्यापक महिमा वाली (सामर्थ्यवान्) हैं। संसार को धारण करने वाला कार्य और आत्मा को प्रेरित करने का कार्य बहुत ऊँचा (महान्) है ॥७४॥

#### १७७०. आ रोदसी अपृणदा स्वर्महञ्जातं यदेनमपसो अद्यारयन् । सो अध्वराय परि णीयते कविरत्यो न वाजसातये चनोहित: ॥७५ ॥

जिस समय वैश्वानर अग्निदेव उत्पन्न होते हैं, उस समय यजमान यज्ञ स्थान में उन्हें धारण करते हैं । वह द्यावा-पृथ्वी और व्यापक अन्तरिक्ष को प्रकाश से व्याप्त करते हैं । वे क्रानदर्शी वैश्वानर अग्निदेव हमारे हितकारी यज्ञ के लिए सब ओर से वैसे ही वरण किये जाते हैं, जैसे अब अन्न प्राप्ति के लिए सब ओर विचरता है ॥७५ ॥

#### १७७१. उक्थेभिर्वृत्रहन्तमा या मन्दाना चिदा गिरा । आङ्गुषैराविवासत: ॥७६ ॥

वृत्रासुर का हनन करने वाले. आनन्ददायी स्वभाव वाले इन्द्र और अग्निदेव की उत्तम स्तोत्रों -उक्यों द्वारा सम्यक्रुप से वन्दना करते हैं ॥७६ ॥

#### १७७२. उप नः सूनवो गिरः शुण्वन्त्वमृतस्य ये । सुमृडीका भवन्तु नः ॥७७॥

जो प्रजापतिदेव के पुत्र अविनाशी विश्वेदेवा हैं, वे हमारी स्तुतियों को स्वीकार करें और भलीप्रकार हमारा कल्याण करें 1100 II

#### १७७३. ब्रह्माणि मे मतयः शर्थः सुतासः शुष्पऽ इयर्ति प्रभृतो मे अद्रिः । आ शासते प्रति हर्यन्त्यक्थेमा हरी वहतस्ता नो अच्छ ॥७८॥

(इन्द्र-मरुत् संवाद के अंतर्गत इन्द्रदेव कहते हैं ) हे मरुत् ! विद्या से अभिषिक्त हुए मननशील पुरुषों द्वारा की गई स्तुतियाँ अत्यंत सुखद हैं । वे इन उक्वरूप स्तोत्रों को प्राप्त करने की इच्छा करते हैं । हमारे अश्व हमें वहाँ (यज्ञस्थल पर) पहुँचाएँ ॥७८ ॥

१७७४. अनुत्तमा ते मघवत्रकिर्नु न त्वावाँ२ अस्ति देवता विदान: । न जायमानो नशते न जातो यानि करिष्या कृणुहि प्रवृद्ध ॥७९ ॥

हे ऐश्वर्यशालिन् (इन्द्र) ! कोई पदार्थ ऐसा नहीं जो आपके द्वारा संचालित न हो, आपके सदश विद्वान् देव अन्य कोई नहीं है । हे वृद्धि को प्राप्त देव ! आपके सदश न कोई पैदा हुआ है, न पैदा होने वाला है । आप जिन कर्मों को करेंगे, उन्हें कोई अन्य न करता है और न कर सकेगा ॥७९ ॥

१७७५, तदिदास भुवनेषु ज्येष्ठं यतो जज्ञऽ उग्रस्त्वेषनृम्णः । सद्यो जज्ञानो नि रिणाति शत्रूननु यं विश्वे मदन्त्यूमाः ॥८० ॥

सम्पूर्ण लोकों में वह इन्द्रदेव ही सर्वश्रेष्ठ हैं । जिनसे प्रकाश स्वरूप, ज्योतिष्मन्, श्रेष्ठ सूर्यदेव उत्पन्न हुए हैं, जो उत्पन्न होकर शीघ्र हो तमरूप शतुओं को नष्ट करते हैं । रक्षा करने वाले सम्पूर्ण देवगण उनकी प्रसन्नता से प्रसन्न होते हैं ॥८० ॥

१७७६. इमाऽ उ त्वा पुरूवसो गिरो वर्धन्तु या मम । पावकवर्णाः शुचयो विपश्चितोभि स्तोमैरनूषत ॥८१ ॥

हे बहुल सम्पदा के धनी आदित्य ! हमारी वाणीरूप स्तुतियाँ निश्चय हो आपकी श्री वृद्धि करें । अग्नि के सदश पवित्र-तेजस्वी रूप को जानने के लिए विद्वान् स्तोत्रों से आपको सब प्रकार से स्तुतियाँ करते हैं ॥८१ ॥ १७७७. यस्यायं विश्वऽ आर्यो दास: शेवधिया अरि: । तिरिश्चिदर्थे रुशमे पवीरिव तुभ्येत्सो अज्यते रिव: ॥८२ ॥

समस्त श्रेष्ठ मानव जिनके (इन्द्रदेव के) सेवक हैं और अनुदारमना जिनके शत्रुरूप हैं, धन की रक्षा के निमित्त आयुधधारी उन देवगणों के उपयोग के लिए ही यह समस्त वैभव प्रकट होता है ॥८२ ॥

१७७८. अयथ्रं सहस्रमृषिभिः सहस्कृतः समुद्रऽ इव पप्रथे । सत्यः सो अस्य महिमा गृणे शवो यज्ञेषु विप्रराज्ये ॥८३ ॥

ये इन्द्रदेव ऋषियों के द्वारा बलों से संयुक्त किये गये हैं। इन कान्तिमान् देव की बल-महत्ता सत्य है। वे समुद्र के समान विस्तीर्ण हैं। हम यज्ञों में विषवनों के निर्देशानुसार सहस्रों प्रकार से उनकी महिमा का स्तवन करते हैं ॥८३॥

१७७९. अदब्धेभिः सवितः पायुभिष्ट्वर्ध्व शिवेभिरद्य परि पाहि नो गयम् । हिरण्यजिह्नः सुविताय नव्यसे रक्षा माकिनों अघशर्थ्वसऽ ईशत ॥८४॥

हे सवितादेव ! स्वर्णमयी जिह्ना वाले, सत्यभाषी आप आज अपने कल्याणप्रद श्रेष्ठ रक्षण-साधनों द्वास हमारे गृह को रक्षित करें । नवीन सुख प्राप्ति के निमित्त हमें परिरक्षित करें । हिंसक शतु हम पर प्रभृत्व न कर सकें ॥८४ ॥

#### १७८०. आ नो यज्ञं दिविस्पृशं वायो याहि सुमन्मधिः। अन्तः पवित्रऽ उपरि श्रीणानोयधं शुक्को अयामि ते ॥८५॥

हे वायो ! आप हमारे इस दिव्यता का स्पर्श करने वाले श्रेष्ठ यह में पधारें । ऊपर से सिञ्चित हुआ आकाशीय सोम पात्र में स्थित होता है । श्रेष्ठ स्तोत्रों द्वारा स्तुति करते हुए हम इसे आपके लिए अर्पित करते हैं ॥८५ ॥

१७८१. इन्द्रवायू सुसन्दृशा सुहवेह हवामहे । यथा नः सर्वऽ इञ्जनोनमीवः सङ्गमे सुमनाऽ असत् ॥८६ ॥

यहाँ इस यज्ञ में उत्तम रूप से देखने वाले, उत्तम रूप से आहृत किये जाने योग्य इन्द्र और वायुदेव का हम आवाहन करते हैं, जिससे कि हमारे पुत्र-पौत्रादि जन व्याधिरहित एवं उत्तम मन वाले हो ॥८६ ॥

१७८२. ऋषगित्था स मर्त्यः शशमे देवतातये । यो नूनं मित्रावरुणावभिष्टयऽ आचक्रे हव्यदातये ॥८७॥

निश्चय ही जो मनुष्य अभीष्ट लाभ के लिए और हविदान के लिए मित्रावरुणदेव का आवाहन करते हैं, वे मनुष्य देवकर्म करते हुए कल्याण को प्राप्त होते हैं ॥८७ ॥ १७८३. आ यातमुप भूषतं मध्वः पिबतमश्चिना । दुग्धं पयो वृषणा जेन्यावसू मा नो

१७८३. आ यातमुप भूवत भव्वः ।पवतमाश्चना । दुग्ध पया वृषणा जन्यावसू मा ना मर्श्चिष्टमा गतम् ॥८८ ॥ हे अश्विनीकृमारो ! आप दोनों हमारे यज्ञ में पधारें और इस यज्ञ की शोभा बढ़ाएँ । यहाँ आकर मधुर रसों

ह आश्वनाकुमारा ! आप दाना हमार यह म पश्चार आर इस यश्च का शाभा बढ़ाए । यहा आकर मधुर रसा का पान करें । हे वर्षणशील देवो और धन के स्वामियो ! आप हमें दुग्धादि पेयों से अभिपूरित करते हुए यहाँ आगमन करें । हमें पीड़ित न करें ॥८८ ॥

१७८४. प्रैतु ब्रह्मणस्पतिः प्र देव्येतु सूनुता। अच्छा वीरं नयँ पङ्क्तिराधसं देवा यज्ञे नयन्तु नः ॥८९॥

ब्रह्मणस्पति हमारे अनुकूल होकर यज्ञ में आगमन करें । हमें सत्यरूप दिव्यवाणी प्राप्त हो । मनुष्यों के हितकारी देवगण हमारे यज्ञ में पंक्तिबद्ध होकर पधारें तथा शत्रुओं का विनाश करें ॥८९ ॥

१७८५. चन्द्रमाऽअप्स्वन्तरा सुपर्णो घावते दिवि । रथि पिशङ्गे बहुलं पुरुस्पृहर्थः हरिरेति कनिक्रदत् ॥९० ॥

चन्द्रमा से निस्सृत, शुभ दीप्तियुक्त, तेजस्विता को धारण किये हुए हरिताभ सोम पर्जन्यरूप में घोर गर्जन करते हुए धुलोक एवं अन्तरिक्ष से गमन करते हैं । वे मनुष्यों द्वारा वाञ्छित स्वर्ण सदृश तेजस्वी धनों को प्रदान करते हैं ॥९० ॥

१७८६. देवं-देवं वोवसे देवं-देवमधिष्टये । देवं-देवर्थः हुवेम वाजसातये गृणन्तो देव्या विया ॥११ ॥

श्रेष्ठ स्तोत्रों से स्तुति करते हुए हम अपनी रक्षा के लिए देवों के अधिपति का आवाहन करते हैं । अभीष्ट सुख प्राप्ति के लिए हम देवाधिपति देव को आहुति समर्पित करते हैं और अत्र प्राप्ति के लिए हम सर्वोच्च देव का इस यज्ञ में आवाहन करते हैं ॥९१ ॥

#### १७८७. दिवि पृष्टो अरोचताग्निर्वश्चानरो बृहन्। क्ष्मया वृधानऽ ओजसा चनोहितो ज्योतिषा बाधते तमः ॥९२ ॥

सब मनुष्यों के हितैषी महान् अग्निदेव दुलोक के पृष्ठ में दीप्तिमान् होते हैं । भूलोक में मनुष्यों द्वारा प्रदत्त हवियों से प्रवृद्ध होकर अपने ओज से अजादि में वृद्धि कर मनुष्यों का पोषण करते हैं और अपनी ज्योति द्वारा तिमस्रा को नष्ट करते हैं ॥९२ ॥

१७८८. इन्द्राम्नी अपादियं पूर्वागात् पद्वतीभ्यः। हित्वी शिरो जिह्नया वावदच्चरत्त्रिधंशत्पदा न्यक्रमीत्॥९३॥

हे इन्द्राग्नी ! यह उमा पादरहित होकर भी पादयुक्त प्राणियों से पूर्व आगमन करती है । सिररहित होते हुए भी उन प्राणियों के सिरों को प्रेरित करती है । वह प्राणियों की वागिन्द्रिय द्वारा शब्द करती हुई आगे बढ़ती है और एक दिन में तीस पदों (मुहुतों ) को लॉंघकर आगे बढ़ती हैं ॥९३ ॥

१७८९. देवासो हि ष्मा मनवे समन्यवो विश्वे साकर्थः सरातयः । ते नो अद्य ते अपरं तुचे तु नो भवन्तु वरिवोविदः ॥९४ ॥

वे सब मननशील प्रवृत्ति वाले, दानशील, अति पराक्रमी विश्वेदेवा, समानरूप से हमारे लिए आज धनादि प्रदान करें । वे भविष्य में भी हमारे पुत्र-पौत्रादि के निमित्त विविध ऐश्वर्य प्रदान करने वाले हों ॥९४ ॥

१७९०. अपाद्यमदभिशस्तीरशस्तिहाथेन्द्रो द्युप्न्याभवत् । देवास्त ऽ इन्द्र सख्याय येमिरे बृहद्भानो मरुद्रण ॥९५ ॥

इन्द्रदेव उच्छुहुल पुरुषों को प्रतादित करते हैं, हिसक शत्रुओं को दूर भगाते हैं और अन्नादि ऐश्वर्यों से समृद्ध करते हैं। हे इन्टरेव ! हे अग्निदेव ! हे मरूद्गणों ! सब देवगण आपके मित्र-भाव को प्राप्त करने के लिए यत्नशील हैं ॥९५॥

१७९१. प्र वऽइन्द्राय बृहते मरुतो ब्रह्मार्चत । वृत्र छः हनति वृत्रहा शतृक्रतुर्वन्रेण शतपर्वणा ॥९६ ॥

हे मरुद्गणो ! आप लोग व्यापक महिमा वाले इन्द्रदेव के लिए वेद-स्तोत्रों का उच्चारण करें । वह वृत्रहन्ता और शतकर्मा इन्द्रदेव सौ मंथि वाले वज्र से वृत्र-असुर का हनन करते हैं ॥९६ ॥

१७९२.अस्येदिन्द्रो वावृधे वृष्णयथ्रंशवो मदे सुतस्य विष्णवि । अद्या तमस्य महिमानमायवोनुष्टुवन्ति पूर्वथा । इमाऽ उत्वा यस्यायमयथ्रंसहस्रमूर्ध्व ऽ ऊषु णः ॥९७ ॥

वे इन्द्र-विष्णुदेव सोमरस से आनन्दित होकर वजमान के बल-पराक्रम को प्रवृद्ध करते हैं । वे यजमान पूर्वकालीन ऋषियों के समान उन इन्द्रदेव की महिमा की सम्यक्रूप से स्तुति करते हैं ॥९७ ॥

['इमा उत्वा' (३३ ८१) "वस्यायम्" (३३ ८२) , "अयं सहस्रम्" (३३ ८३) और "ऊर्ख ऊ षु ण:" (११ १६२) सन्दर्भित मन्त्रों के प्रतीक अंज रूप हैं।]

## —ऋषि, देवता, छन्द-विवरण—

ऋषि— वत्सत्री १ । विरूप २,४ । गोतम ३ । कुत्स ५, २९, ३७-३८, ४२, ६८ । वापदेव ६, ५४, ६५ । विश्वािमत्र ७, २२, २६, ६०, ६३, ७५ । घरद्वाब ८-९, १३, ६१, ६९, ८४ । मेधाितिव १०, ४५-४६, ८१-८३, ९७ । पराशर शाक्त्य ११ । अतिदुहिता विश्ववारा १२ । विस्वि १४, १८, २०, ४४, ७०, ७६, ८८ । प्रस्कण्व १५, ३१-३२, ३६ । वामदेव गोतम १६ । लुशोधानाक १७, ५२ । पुरुमोढ-अजमीढ १९,७१ । सुनीति, अवत्सार काश्यप, वेन २१ । सुचीक २३ । त्रिशोक २४ । मधुच्छन्दा २५, ५७ । अगस्त्य २७, ३४, ७८-७९ । गौरीविति शाक्त्य २८ । विश्वाद सौर्य ३० । प्रस्कण्व, अवत्सार काश्यप, वेन, कुत्स आंगिरस ३३ । श्रुतकश्च-सुकक्ष ३५ । जमदिग ३९-४०, ८५, ८७ । नुमेध ४१,६६-६७, ९५-९६ । हिरण्यस्तूप आंगिरस ४३ । कुसीदी काण्व, अवत्सार काश्यप, वेन, कुत्स आंगिरस, अगस्त्य, मेधाितिव मधुच्छन्दा ४७ । प्रतिक्षत्र ४८ । अवत्सार काश्यप ४९ । प्रगाथ ५० । कुर्म गार्त्समद ५१ । सुहोत्र ५३, ७७, ९३ । आदित्य याञ्चवत्वय, ऋजिश्वा ५५-५६ । मधुच्छन्दा, अवत्सार काश्यप, वेन ५८ । बुशिक ५९ । देवल अथवा असित ६२ । गौरीविति ६४ । दक्ष ७२ । प्रस्कण्य, अवत्सार काश्यप, वेन ५८ । बुशिक ५९ । देवल अथवा असित ६२ । गौरीविति ६४ । दक्ष ७२ । प्रस्कण्य, अवत्सार काश्यप, वेन ५८ । सुर्शिक ५९ । देवल अथवा असित ६२ । गौरीविति ६४ । दक्ष ७२ । प्रस्कण्य, अवत्सार काश्यप, वेन ७३ । परमेष्टी प्रजापति ७४ । बुहिरव आयर्वण ८० । तापस ८६ । कण्व ८९ । तित आप्त्य ९० । मनु वैवस्वत ९१ । मेध ऐन्द्र ९२ । मनु ९४ ।

देखता— अग्नि १-७, ९-१७ ।वैद्यानर ८,६०, ७५, ९२ । इन्द्र १८-२०, २२-२९, ५९, ६३-६७, ७१, ९०, ९५-९६ । इन्द्र, विश्वेदेवा, वेन २१ । सूर्य ३०-३२, ३४-४३ । सूर्य, विश्वेदेवा, वेन ३३, ७३ । विश्वेदेवा ४४-४६, ४८-५४,७७,८९,९१, ९४ । सूर्य, विश्वेदेवा, वेन, अग्नि४७ । वायु ५५,७०,८५ । इन्द्र-वायु ५६,८६ । गित्रावरुण ५७,७२,८७ । अश्विनी कुमार, विश्वेदेवा, वेन ५८ । इन्द्राग्नी ६१,७६, ९३ । सोम ६२ । आदित्य ६८,८१-८३ । सविता ६९,८४ । भाववृत्त ७४ । इन्द्रामस्त् ७८-७९ । महेन्द्र ८०, ९७ । अश्विनीकुमार ८८ ।

छन्द- स्वराद् पंक्ति १, ५, ७, १६, १८ । गायत्री २, १, १९, ४५-४६, ५६-५८, ६५,७१,७६ । निवृत् गायत्री ३,४, २०, २१, २४, २५,३१-३३, ३६, ६१,६२, ७२,७३,७७ । पुरिक् त्रिष्टुप् ६, १७, २३, ६० । त्रिष्टुप् ८, ३४, ३७, ३८, ५०, ५१, ५३, ५५, ६३, ६४, ७४, ७९ । विराद् गायत्री १० । विराद् त्रिष्टुप् ११,२७,४३, ६८, ७०, ७८ । निवृत् त्रिष्टुप् १२, २२, ४२, ४४, ४८, ५२, ५४ । पुरिक् पंक्ति १३, २६, २८, ५९ । अनुष्टुप् १४ । वृहती १५, ३९ । जगती २९ । विराद् जगती ३० । पिपीलिकामध्या निवृत् गायत्री ३५ । पुरिक् वृहती ४०, ९५ । निवृत् वृहती ४१, ८१, ८२,८६-८८, ९०, ९२, ९६ । स्वराद् आर्बी गायत्री ४७ । निवृत् जगती ४९, ६९, ७५, ८४ । पुरिक् अनुष्टुप् ६६, ८९, ९३ । पंक्ति ६७, ८०, ९४ । निवृत् पंक्ति ८३ । विराद् वृहती ८५, ९१ । स्वराद् सतोवृहती ९७ ।

# ॥ इति त्रयस्त्रिंशोऽध्यायः॥



# ॥ अथ चतुर्स्त्रिशोध्याय:॥

१७९३. यज्जात्रतो दूरमुदैति दैवं तदु सुप्तस्य तथैवैति । दूरङ्गमं ज्योतिषां ज्योतिरेकं तन्मे मनः शिवसंकल्पमस्तु ॥१ ॥

जामत् अवस्था में जिस प्रकार मन दूर-दूर गमन करता है- सुप्तावस्था में भी उसी प्रकार (दूर-दूर) जाता है, वही निश्चितरूप से तेजस्वी इन्द्रियों का ज्योतिरूप (प्रवर्तक) है । जीवात्मा का एकमात्र दिव्य माध्यम वही (मन) है । इस प्रकार का वह हमारा मन श्रेष्ठ-कल्याणकारी संकल्पों से यक्त हो ॥१ ॥

१७९४. येन कर्माण्यपसो मनीषिणो यज्ञे कृण्वन्ति विद्येषु धीराः । यदपूर्वं यक्षमन्तः प्रजानां तन्मे मनः शिवसंकल्पमस्तु ॥२ ॥

सत्कर्मों में संलग्न मनीषीगण जिस मन से यहीय श्रेष्ठ कर्मों को सम्पादित करते हैं, जो सम्पूर्ण प्राणियों के शरीर में विद्यमान हैं तथा यज्ञों में अपूर्व एवं आदरणीय भाव से जो सुशोभित होता है, वह हमारा मन श्रेष्ठ-कल्याणकारी संकल्पों से युक्त हो ॥२ ॥

१७९५. यत्प्रज्ञानमुत चेतो वृतिश्च यञ्ज्योतिरन्तरमृतं प्रजासु । यस्मान्नऽ ऋते किं चन कर्म क्रियते तन्मे मनः शिवसंकल्पमस्तु ॥३ ॥

प्रखर ज्ञान से सम्पन्न, वेतनशांल तथा धैर्य-सम्पन्न जो मन है, सम्पूर्ण प्राणियों के अन्त:करण में अमर प्रकाश-ज्योति स्वरूप हैं, जिसके बिना कोई भी कार्य सम्पादन सम्भव नहीं, ऐसा हमारा मन श्रेष्ठ-कल्याणकारी शुभ संकल्पों से युक्त हो ॥३ ॥

१७९६. येनेदं भूतं भुवनं भविष्यत् परिगृहीतममृतेन सर्वम् । येन यज्ञस्तायते सप्तहोता तन्मे मनः शिवसंकल्पमस्तु ॥४॥

जिस अविनाशी मन की सामर्थ्य से सभी भूत, वर्तमान और भविष्यत् काल के ज्ञान को प्रत्यक्षीभूत किया जाता है तथा जिससे सप्त याज्ञिकों से युक्त यज्ञ को विस्तारित किया जाता है, ऐसा हमारा मन श्रेष्ठ-शुभ संकल्पों से युक्त हो ॥४॥

१७९७. यस्मिन्न्चः साम यज् ॐ षि यस्मिन् प्रतिष्ठिता रथनाभाविवाराः । यस्मिंश्चित्त ॐ सर्वमोतं प्रजानां तन्मे मनः शिवसंकल्पमस्तु ॥५ ॥

जिस मन में वैदिक ऋचाएँ प्रतिष्ठित हैं, जिसमें साम व यजुर्वेद के मन्त्र उसी प्रकार स्थित हैं, जिस प्रकार रथ के पहिये में 'आरे' स्थित होते हैं तथा जिस मन में प्रजाओं के सम्पूर्ण चित्तों का ज्ञान समाहित हैं, ऐसा हमारा

वह मन कल्याणकारी-शुभ संकल्पों से युक्त हो ॥५ ॥ १७९८. सुषारिधरश्वानिव यन्मनुष्यान्नेनीयतेभीशुभिर्वाजिनऽ इव । हत्प्रतिष्ठं यदजिरं जविष्ठं तन्मे मनः शिवसंकल्पमस्तु ॥६ ॥

जिस प्रकार कुशल सारथी लगाम के नियन्त्रण से गतिमान् अश्वों को गंतव्य पथ पर (इधर-उधर) ले जाते हैं, उसी प्रकार जो मन मनुष्यों को लक्ष्य तक पहुँचाता है, जो जरारहित, अति वेगशील इप हृदय स्थान में स्थित है, ऐसा हमारा मन कल्याणकारी-श्रेष्ठ विचारों से युक्त हो ॥६ ॥

0, 4

यज्वेद संहिता 38.5

१७९९. पितुं नु स्तोषं महो धर्माणं तविषीम् । यस्य त्रितो व्योजसा वृत्रं विपर्वमर्दयत् ॥७ ॥

हम बलोत्पादक, धारण-योग्य अन्त की प्रार्थना करते हैं, जिसकी शक्ति-सामर्थ्य से त्रिलोक-अधिपति इन्द्रदेव ने वृत्रासुर को खण्ड-खण्ड करके मर्दित किया था ॥७ ॥

१८००. अन्विदनुमते त्वं मन्यासै शं च नस्कृषि । क्रत्वे दक्षाय नो हिन् प्र णऽ आयुध्धेषि तारिष: ॥८ ॥

हे अनुमते (विशिष्ट देवता) ! आप हमें कल्याणकारी सुख प्रदान करें । बृद्धिबल एवं दक्षता हेत् हमें संवर्धित करें तथा हमारी आयुष्य को निश्चित ही प्रवृद्ध करें अर्थात् बढाएँ ॥८ ॥

१८०१. अनु नोद्यानुमतिर्यज्ञं देवेषु मन्यताम् । अग्निश्च हव्यवाहनो भवतं दाशुषे मयः । हे अनुमते ! आज आप हमारे यन्न को देवताओं के निमित्त अनुकल बनाएँ और हविवाहक अग्निदेव भी

हविष्य प्रदान करने वाले यजमान हेत् आनन्दप्रद हो ॥१ ॥

१८०२.सिनीवालि पृथुष्टके या देवानामसि स्वसा ।जुषस्व हव्यमाहृतं प्रजां देवि दिदिष्टि नः॥ अतिकेशयुक्त सम्पूर्ण प्रजाओं का पालन करने वालों, हे सिनोवाली देवि ! आप देवताओं की बहिन हैं, ऐसी

आप हमारे द्वारा विशेष प्रकार से प्रदत्त आहुतिरूप हविष्य को प्रीतिपूर्वक ग्रहण करें । हे दिख्यगुण सम्पन्न देवि ! हमारे लिए सन्तानरूप प्रजा को उपलब्ध कराएँ ॥१० ॥ १८०३. पञ्च नद्यः सरस्वतीमपि यन्ति सस्रोतसः । सरस्वती तु पञ्चथा सो देशे-

भवत्सरित् ॥११ ॥ समान स्रोत वाली ( श्रेष्ठ प्रवाहशील ) पाँच सरिताएँ (नदियाँ) जिस प्रकार महानदी सरस्वती में समाहित हो जाती हैं, उसी प्रकार वहीं सरस्वती देश में पाँच (नदियों के) रूप में (प्रसिद्ध) हुई (अर्थात् विद्या, पाँच प्रकार की प्रतिभाओं – श्रमपरक, विचारपरक, अर्वपरक, कलापरक और भावपरक को संयुक्त करके उन्हें

प्रगतिशील बनाती है) ॥११ ॥ १८०४. त्वमग्ने प्रथमो अङ्ग्रिरा ऽ ऋषिर्देवो देवानामभवः शिवः सखा। तव व्रते कवयो

विश्वनापसोजायन्त मरुतो भ्राजदृष्टयः ॥१२॥ हे अरने ! आप शारीरिक अंगों के प्राणरूप, सर्वद्रष्टा, दिव्यतायुक्त, कल्याणकारी और देवताओं के सर्वश्रेष्ठ

मित्र हैं ।आपके बतानुशासन से क्रान्तदर्शी और कर्मों के ज्ञाता मरुद्गण बेच्छ-तीक्ष्ण आयुधी से युक्त हुए हैं ॥१२। १८०५. त्वं नो अग्ने तव देव पायुभिर्मधोनो रक्ष तन्वज्ञ्च वन्छ। त्राता तोकस्य तनये गवामस्यनिमेष्थंश्ररक्षमाणस्तव वर्ते ॥१३॥

हे अग्निदेव ! आप बन्दना के योग्य हैं । अपने अनुशासन के वती इस ऐश्वर्यशाली यजपान का संरक्षण करें । हमारी शारीरिक क्षमता को अपनी सामर्थ्य से पोषित करें । शीव्रतापूर्वक संरक्षित करने वाले आप यजमान के पुत्र-पौत्रादि-सन्तानों और गवादि पशुओं के संरक्षक हो ॥१३ ॥

१८०६. उत्तानायामव भरा चिकित्वान्सद्य: प्रवीता वृषणं जजान । अरुषस्तुपो रुशदस्य पाजऽ इडायास्पुत्रो वयुनेजनिष्ट ॥१४॥ पृथ्वी से उत्पन्न अग्निदेव विशिष्ट ज्ञानयुक्त कर्म के साथ प्राद् पूँत हुए हैं, इनके प्रज्वलित तेज को जो अरणि

प्रहण करे, वह अरणि प्रेरित होकर ज्वलनशील अग्नि को शीघ्र ही उत्पन्न करती है ॥१४ ॥

१८०७. इडायास्त्वा पदे वयं नाभा पृथिव्याऽ अधि । जातवेदो निधीमहाग्ने हव्याय वोढवे ॥

हे सर्वजाता अग्निदेव ! पृथ्वी के केन्द्रीय स्थल उत्तरवेदी के मध्य में हम आपको स्थापित करते हैं । हमारे द्वारा समर्पित हवियों को आप ब्रहण करें ॥१५ ॥

१८०८. प्र मन्महे शवसानाय शुषमाङ्गुषं गिर्वणसे अङ्गरस्वत् । सुवृक्तिभिः स्तुवतऽ

ऋग्मियायार्चामार्कं नरे विश्रताय ॥१६ ॥

हम इन्द्रदेव के शक्ति-संवर्धक स्तवन से परिचित हैं । शक्ति की आकांक्षा से युक्त, श्रेष्ठ वाणियों से सम्पन्न, ज्ञानवान, नेतृत्व के लिए विख्यात इन्द्रदेव की हम आँगरा के सदश स्तृति-मंत्रों से अर्चना करते हैं ॥१६ ॥ १८०९, प्र वो महे महि नमो भरध्वमाङ्गुष्यश्रंशवसानाय साम । येना नः पूर्वे पितरः पदज्ञाऽ

अर्चन्तो अङ्क्रिसो गाऽ अविन्दन् ॥१७॥ हे ऋत्विजो ! आप अति पराक्रमी इन्द्रदेव की प्रसन्नता के लिए स्तृतिगान करते हुए हविष्यान समर्पित करें । हमारे पूर्वज ऋषियों ने इसी प्रकार अन्न (हिंब) एवं साम (गान) के द्वारा सूर्य मण्डल से तेजस्विता को

धारण किया वा ॥१७ ॥ १८१०. इच्छन्ति त्वा सोम्यासः सखायः सुन्वन्ति सोमं दधति प्रयार्थः सि । तितिक्षन्ते अभिशस्ति जनानामिन्द्र त्वदा कञ्चन हि प्रकेत: ॥१८ ॥

हे इन्द्रदेव ! सभी प्रकार के श्रेष्ट ज्ञान आप से ही उपलब्ध होते हैं । सोमरस विनिर्मित करने वाले आपके मित्ररूप याजक आपको कामना करते हैं । वे मनुष्यों के कष्टकारी दुर्खवहार को सहते हुए भी सोमाभिषवण करते हैं तथा अन्न को धारण करते हैं ॥१८ ॥

१८११. न ते दूरे परमा चिद्रजार्थः स्या तु प्र याहि हरिवो हरिध्याम् । स्थिराय वृष्णे सकना कृतेमा युक्ता पावाणः समिधाने अग्नौ ॥१९॥

हरिनामक अश्वों से युक्त हे इन्द्रदेव ! अग्नि के ब्रदीप्त होने की स्थिति में, चनिष्ठ मित्रता के लिए ये प्रात:कालीन यज्ञ (सवन) किये जा रहे हैं । इन अभिषयण प्रस्तरों को आपके लिए, नियुक्त किया गया है, इसलिए आप अश्वों के साथ आगमन करें : क्योंकि अतिदर का स्थान भी आपके लिए विशेष महत्त्व का नहीं, अर्थात्

अधिक दूर नहीं है ॥१९॥ १८९२. अषाढं युत्सु पृतनासु पप्रिधंः स्वर्षांमप्सां वृजनस्य गोपाम् । भरेषुजाधंः सुक्षितिधंः सश्रवसं जयन्तं त्वामन् मदेम सोम ॥२० ॥

हे सोम ! संग्रामों में असहनीय पराक्रम दिखाने वाले. शत्रओं पर विजय पाने वाले. विशाल सेनाओं के पालक, जलदाता, शक्ति-संरक्षक, संप्रामों के विजेता, ब्रेप्ट निवासयुक्त तथा कीर्तिमान् आपके विजयशील स्वरूप से हम प्रसन्न होते हैं ॥२०॥

१८१३. सोमो धेनॐसोमो अर्वन्तमाशुॐसोमो वीरं कर्मण्यं ददाति। सादन्यं विदश्यॐ सभेयं पितश्रवणं यो ददाशदस्मै ॥२१ ॥

जो यजमान सोमदेव के लिए आहुति समर्पित करते हैं, उन्हें ये सोम दश्वारू गीएँ प्रदान करते हैं । ये सोम अतिगतिशील अश्व प्रदान करते हैं तथा वहीं सोम कर्मकुशल, गृहकार्य में दक्ष, यज्ञ में पारंगत, सभा-योग्य और पितु-आज्ञापालक बीर पुत्र प्रदान करते हैं ॥२१ ॥

१८१४. त्विममा ओषधीः सोम विश्वास्त्वमपो अजनयस्त्वं गाः । त्वमा ततन्थोर्वन्तरिक्षं त्वं ज्योतिषा वि तमो ववर्थ ॥२२ ॥

हे सोमदेव ! आप इन समस्त ओषधियों को उत्पन्न करते हैं । आपने जल और धेनुओं को उत्पन्न किया

है । आपने ही अन्तरिक्ष को विस्तृत किया है और अपनी तेजस्विता से अन्धकार को नष्ट किया है ॥२२ ॥

१८१५. देवेन नो मनसा देव सोम रायो भागछं सहसावन्नभि युध्य । मा त्वा तनदीशिषे वीर्यस्योभयेभ्यः प्रचिकित्सा गविष्टौ ॥२३ ॥

हे दिव्य शक्ति-सम्पन्न सोम ! विचारपूर्वक श्रेप्त धन का भाग हमें प्रदान करें । दान के लिए प्रवृत्त हुए आपको कोई प्रतिबन्धित नहीं करेगा; क्योंकि आप ही अति समर्थ कार्यों के साधक हैं । स्वर्गकामना युक्त हमें दोनों लोकों में सख प्रदान करें ॥२३ ॥

१८१६. अष्टौ व्यख्यत् ककुभः पृथिव्यास्त्री धन्व योजना सप्त सिन्धून् । हिरण्याक्षः सविता

देव ऽ आगार्धद्रला दाशुषे वार्याणि ॥२४ ॥ हिरण्यदृष्टि (सुनहली किरणों) से युवत सवितादेव, हविदाता यजमान के लिए श्रेष्ट रत्नों को प्रदान करने

के लिए यहाँ आएँ, वही सवितादेव पृथ्वी को आठों दिशाओं, तीनों लोकों, सप्त सागरों तथा नानाविध योजनाओं को आलोकित करते हैं ॥२४ ॥ १८१७. हिरण्यपाणिः सविता विचर्षणिरुपे द्यावापृथिवी अन्तरीयते । अपामीवां बाधते

वेति सूर्यमधि कृष्णेन रजसा द्यामृणोति ॥२५ ॥ विविधरूपों में दर्शनीय, स्वर्षिम रहिमयों से सुशोधित, सर्व-उत्पादक सवितादेव आप द्वावा-पृथिवी के मध्य

में सूर्यदेव को प्रेरित करते हैं । इन्हीं से व्याधियाँ और रोगों को समाप्त करते हैं तथा जब वे अस्ताचल में जाते है, तब अन्धकाररूपी कृष्ण-रज से दिव्यलोक को अभिष्याप्त करते हैं ॥२५ ॥

१८१८. हिरण्यहस्तो असुरः सुनीथःसुपृडीकः स्ववाँ यात्वर्वाङ् । अपसेधन् रक्षसो यातुषानानस्थाहेवः प्रतिदोधं गृणानः ॥२६ ॥ हिरण्य-हस्त (स्वर्णिम तेजस्वी किरणों से युक्त), प्राणदाता, कल्याणकारक, उत्तमसुखदायक, दिव्यगुण

सम्भन सूर्यदेव, सम्भूर्ण मनुष्यों के समस्त दोषों को, असुरों और दुष्कर्मियों को नष्ट करते हुए उदित होते हैं— ऐसे सूर्यदेव हमारे लिए अनुकूल हो ॥२६ ॥

१८१९. ये ते पन्धाः सवितः पूर्व्यासोरेणवः सुकृताऽअन्तरिक्षे । तेभिनों अद्य पथिभिः सुगेभी रक्षा च नो अधि च बृहि देव ॥२७ ॥ हे सवितादेव ! अन्तरिक्षलोक में रजरहित शास्वत मार्ग, जो श्रेष्ठ रीति से विनिर्मित हुए हैं, ऐसे उत्तम मार्गों

से हमें ले चलें और हमें संरक्षित करते हुए श्रेय मार्ग का संदेश प्रदान करें ॥२७ ॥ १८२०. उभा पिबतमश्विनोभा नः शर्म यच्छतम्। अविद्रियाभिरूतिभिः ॥२८॥

हे अश्विनीकुमारो ! आप दोनो इस यज्ञस्थल पर सोमपान के लिए प्रधारें । आप दोनों ही अक्षय सामध्यों हारा हमारे लिए सखों को उपलब्ध कराएँ ॥२८ ॥

१८२१. अप्नस्वतीमश्विना वाचमस्मे कृतं नो दस्रा वृषणा मनीषाम् । अद्यूत्येवसे नि ह्वये वां वधे च नो भवतं वाजसातौ ॥२९ ॥

हे दर्शनयोग्य, शक्तिसम्पन्न अश्विनीकुमारो ! आप दोनों हमारी वाणी और बुद्धि को सत्कर्मों में नियोजित करें । हम याजकगण सन्मार्ग से उपलब्ध होने वाले अन्न हेतु आप दोनों का आवाहन करते हैं । आप दोनों ही यज्ञ में हमारी वृद्धि के कारण सिद्ध हों ॥२९ ॥

१८२२. द्युभिरक्तुभिः परि पातमस्मानरिष्टेभिरिश्वना सौभगेभिः। तन्नो मिन्नो वरुणो मामहन्तामदितिः सिन्धः पृथिवी उत द्यौः ॥३०॥

हे अश्विनीकुमारो ! दिन-रात हिंसारहित श्रेष्ट धन से हमें सभी ओर से संरक्षित करें । मित्र, बरुण, अदिति, सिन्धु , पृथिवी और चुलोक आपके द्वारा प्रदत्त धन के संरक्षण में सहायक हों ॥३० ॥

१८२३. आ कृष्णेन रजसा वर्तमानो निवेशयन्नमृतं मर्त्यं च । हिरण्ययेन सविता रथेना देवो याति भुवनानि पश्यन् ॥३१ ॥

स्वर्णिम किरणों के रथ पर आरूढ़ होकर प्रमण करने वाले सविवादेवता अपनी तेजस्विता से पृथ्वी, अन्तरिक्ष आदि लोकों को प्रकाशित करते हैं— निरीक्षण करते हैं। अपनी दिव्यता से देव, मानव आदि सभी प्राणियों को कर्मों में प्रेरित करते हुए पधारते हैं॥३१॥

१८२४. आ रात्रि पार्थिवर्ध्वरजः पितुरप्रायि धामभिः । दिवः सदार्ध्वः सि बृहती वि तिष्ठस ऽ आ त्वेषं वर्तते तमः ॥३२ ॥

हे रात्रिदेवि । आप भूलोक को तथा अन्तरिश्च लोक के स्वानों को पूर्ण करती हैं । आप महान् दिव्यलोक के स्थानों को संव्याप्त करती हैं । आपकी महिमा से इस प्रकार अंधकार सर्वत्र संव्याप्त होता है ॥३२ ॥

१८२५. उषस्तिञ्जित्रमा भरास्मध्यं वाजिनीवति । येन तोकं च तनयं च बामहे ॥।३३ ॥

धन-धान्य से सम्पन्न हे उषादेवि ! आप हमारे लिए आश्चर्यजनक उत्तम धन-सम्पदा को प्रदान करें-जिसकी सहायता से पुत्र-पौतादि का हम भली-भाँति पालन-पोषण कर सकें ॥३३ ॥

१८२६. प्रातरग्निं प्रातरिन्द्रथ्धे हवामहे प्रातर्मित्रावरुणा प्रातरश्विना । प्रातर्भगं पूषणं ब्रह्मणस्पतिं प्रातः सोममुत रुद्रथ्धे हुवेम ॥३४॥

प्रभातकाल में यज्ञाग्नि के रूप में हम अग्निदेव का आवाहन करते हैं। प्रभात में ही यज्ञ की सफलता के निमित्त इन्द्रदेव, मिजावरुण, अश्विनीकुमारों, भग, पृषा, ब्रह्मणस्पति, सोम और रुद्रदेव का आवाहन करते हैं ॥३४॥ १८२७, प्रातर्जितं भगमुप्रथ्ं हुवेम वयं पुत्रमदितेयों विधर्त्ता। आधश्विद्धं मन्यमान-स्तुरश्चिद्राजा चिद्यं मगं मक्षीत्याह।।३५॥

हम प्रसिद्ध प्रभात वेला में यज्ञ करते समय जयशील, प्रचण्ड-अदितिपुत्र, सूर्य को आमंत्रित करते हैं, जो विश्व के धारणकर्ता हैं । निर्धन, रोगी तथा राजा सभी अभीष्ट सिद्धि के लिए जिनके अनुब्रह की कामना करते हैं । सभी "मुझे ऐश्वर्य प्रदान करें" इस प्रकार से उनकी वन्दना करते हैं ॥३५ ॥

१८२८. भग प्रणेतर्भग सत्यराक्षो भगेमां वियमुद्वा ददन्तः । भग प्र नो जनय गोभिरश्वैर्भग प्र नृभिर्नृवन्तः स्याम ॥३६ ॥

हे उत्कृष्ट मार्गप्रिक भगदेव ! आप अविनाशी धन प्राप्त कराने के माध्यम हैं । हमें सद्बुद्धि प्रदान करके हमारा संरक्षण करें । हे भगदेव ! हमें गौ और अश्वादि से समृद्ध करें । भली - भौति नेतृत्व करने वाले सहायकों ( सन्तानों ) से हम सम्पन्न हों ॥३६ ॥ १८२९. उतेदानीं भगवन्तः स्यामोत प्रपित्वऽ उत मध्ये अह्नाम्। उतोदिता मघवन्त्सूर्यस्य वयं देवानाध्रं सुमतौ स्याम ॥३७ ॥

हे ऐश्वर्यवान् इन्द्रदेव (सूर्यदेव) ! हम सूर्योदय काल में, सूर्यास्त समय में और मध्याह काल में भी

धन-सम्पन्न रहें तथा सदैव देवताओं के अनुरूप श्रेष्ठ-चितन में निरत रहें ॥३७ ॥

१८३०. भगऽ एव भगवाँ२ अस्तु देवास्तेन वयं भगवन्तः स्याम। तं त्वा भग सर्वऽ इज्जोहबीति स नो भग पुरऽ एता भवेह ॥३८॥

हे देवगण ! समस्त ऐश्वयों के स्वामी भग देवता के अनुबह से हम भी समस्त वैभव-सम्पदा से सम्पन्न

हों । हे भग (ऐश्वर्यवान्) ! सभी मनुष्य आपको आवाहित करते हैं । हे ऐश्वर्याधिपति ! ऐसे सुप्रसिद्ध आप हमारे

अग्रणी होकर समस्त कार्यों को सफल करें ॥३८ ॥

१८३१. समध्वरायोषसो नमन्त दधिकावेव शुचये पदाय। अर्वाचीनं वसुविदं भगं नो

रथमिवाश्वा वाजिनऽ आ वहन्तु ॥३९ ॥

उषाकाल में देवों की प्रसन्तता हेत् श्रेष्ठ यज्ञादिकमें सम्पन्न होते हैं । जैसे समुद्री अश्व अपने पवित्र पैर

बढ़ाने तथा गतिशील घोड़े रथवहन करने हेत् तैयार रहते हैं, वैसे भगदेव श्रेष्ठ ऐश्वयों से हमें सम्पन्न करें ॥३९ ॥

[ सपृती अञ्च के संबोधन से समुद्र में तीव गाँत से मंचारत होने वाले अञ्चलवित युक्त किसी यान का संकेत यहाँ अनुभव किया जाता है।]

१८३२. अश्वावतीर्गोमतीर्ने ऽ उषासो वीरवतीः सदमुच्छन्तु भद्राः । घृतं दुहाना विश्वतः

प्रपीता युवं पात स्वस्तिष्टः सदा नः ॥४० ॥

अश्वों से युक्त, गौ से युक्त, बीर सन्तानों से सम्यन्न, कल्याण-स्वरूपा प्रभात वेला जिस प्रकार घृतयुक्त

दुध को प्रदान करती है, उसी प्रकार सम्पूर्ण दिशाओं को व्याप्त करने वाली प्रभात बेलाएँ (उपाएँ ) हमारे अज्ञान

रूप बंधनों को भी सदा हटाएँ । हे देवताओ ! आप सभी हमारी रक्षा करते हुए सदैव हमारा कल्याण करें ॥४० ॥

१८३३. पूषन् तव वर्ते वयं न रिष्येम कदा चन । स्तोतारस्तऽ इह स्मसि ॥४९ ॥

हे पूषादेव ! आपके बतानुशासन में तत्पर हम कभी भी विनष्ट न हों । यहाँ हम यज्ञादि अनुष्ठानों में आपकी

पार्थना करते हैं ॥४१ ॥ १८३४. पथस्पथः परिपर्ति वचस्या कामेन कृतो अभ्यानडर्कम् । स नो रासच्छुरुघश्चन्द्राप्रा

**थियंथिय**र्थ्<del>रसीवथाति प्र पुषा ॥४२</del> ॥ उत्तम स्तोत्रों द्वारा प्रार्थना किए जाने पर जो पूषा देवता हमें सत्य मार्ग की प्रेरणा प्रदान करते हैं, वही हमें

आह्वादप्रद और संतापनाशक साधनों को प्रदान करें । वे हमारी बुद्धियों को श्रेष्ठ कर्मों में संलग्न करें ॥४२ ॥

१८३५. त्रीणि पदा वि चक्रमे विष्णुगोंपा ऽ अदाध्यः । अतो धर्माणि धारयन् ॥४३ ॥ सर्वव्यापक, सबके संरक्षक और अविनाशी विष्णु देव तीनों लोकों को विशेष रूप से विनिर्मित करते एवं

बलाते हैं तथा अपनी त्रिविध शक्तियों (अग्नि, वायु, आदित्य) से सम्पूर्ण विश्व को धारण किये हुए हैं ॥४३ ॥ १८३६. तद्विप्रासो विपन्यवो जागुवाध्रंसः समिन्धते । विष्णोर्यत्परमं पदम् ॥४४ ॥

बहानिष्ठ जीवनयापन करने वाले तथा आलस्य-प्रमादादि से रहित सदैव श्रेष्ठ कर्म करने वाले साधक अन्तर्यामी परमेश्वर के सर्वोत्तम परमधाम को प्राप्त करते हैं ॥४४ ॥

#### १८३७. घृतवती भुवनानामभिश्रियोर्वी पृथ्वी मघुदुघे सुपेशसा। द्यावापृथिवी वरुणस्य धर्मणा विष्कभिते अजरे भूरिरेतसा ॥४५ ॥

जलधाराओं से युक्त, समस्त प्राणियों की आश्रयस्थल, व्यापक पृथ्वी मधुर रस के दोहन में समर्थ है। श्रेष्ठ रूपवाली, जरारहित, समस्त सामर्थ्यों की आदि स्नोत द्यावा-पृथिवी वरुणदेव की शक्ति से सुदृढ़ हुई है ॥४५॥

१८३८. ये नः सपत्ना ऽ अप ते भवन्त्वन्द्राग्निभ्यामव बाधामहे तान्। वसवो रुद्राऽ आदित्याऽ उपरिस्पृशं मोत्रं चेत्तारमधिराजमकन् ॥४६ ॥

जो हमारे शबु हैं, वे पराभृत हों; हम उन शबुओं को इन्द्रारनी की सामर्थ्य से विनष्ट करते हैं ।वसु, रुद्र और आदित्यगण— ये सभी हमें ऊँचे पढ़ों पर आसीन करके पराक्रमी, ज्ञानसम्पन्न तथा सबके अधिपति बनाएँ ॥४६ ॥

१८३९. आ नासत्या त्रिभिरेकादशैरिह देवेभिर्यातं मधुपेयमश्विना। प्रायुस्तारिष्टं नी रपार्थः-सि मृक्षतर्थः सेवतं द्वेषो भवतर्थः सचाभुवा ॥४७॥

हे अविनाशी अश्विनीकुमारो ! आप दोनों तैतीस देवताओं सहित हमारे इस यज्ञ में मधुपान के लिए पधारें । हमारी आयु बढ़ाएँ और हमारे पापी को भली-भौति विनष्ट करें । हमारे प्रति द्वेष-भावना को समाप्त करके सभी कार्यों में सहायक बनें ॥४७ ॥

१८४०. एव व स्तोमो मरुतऽ इयं गीर्मान्दार्यस्य मान्यस्य कारोः । एवा यासीष्ट तन्वे वयां विद्यामेषं वृजनं जीरदानुम् ॥४८ ॥

हे मरुद्गण ! सम्माननीय व उत्तम फलप्रदायक, ये स्तोम तथा निष्काम यजपान की सत्यप्रिय वाणीरूप स्तुतियाँ आपके प्रति समर्पित हैं । आप हमारे शरीरो को दोर्घायुष्य और पोषक तत्व प्रदान करने के लिए यहाँ पदार्पण करें; जिससे जीवनीशक्ति प्रदायक बलवर्द्धक अन्न का हम उपयोग करें ॥४८ ॥

१८४९. सहस्तोमाः सहच्छन्दसऽ आवृतः सहप्रमा ऽ ऋषयः सप्त दैव्याः। पूर्वेषां पन्थामनुदृश्य वीरा ऽ अन्वालेधिरे रथ्यो न रश्मीन् ॥४९॥

स्तोम और गायत्र्यादि छन्दों के साथ कर्म में अनुष्ठित, शब्द प्रमाण के परीक्षण में तत्पर, ज्ञानवान्, दिव्य सप्तर्षियों ने पूर्व ऋषियों के मार्ग का अवलम्बन करके इस विराद् सृष्टि यज्ञ का प्रादुर्भाव किया। जैसे अभीष्ट स्थान को पाने की कामना से प्रेरित रथी, लगाम से अञ्चों को गन्तव्य तक ले जाते हैं, वैसे ही ये (यज्ञ) भी अभीष्ट स्वर्गस्थान में ले जाने के माध्यम हैं ॥४९॥

१८४२. आयुष्यं वर्चस्य छंरायस्पोषमौद्धिदम्। इदछं हिरण्यं वर्चस्वज्जैत्रायाविशतादु माम् ॥५० ॥

यह आयु को बढ़ाने वाला, कान्तिमान् धनरूप, पृष्टिवर्धक, भूमि से उत्पादित, तेजयुक्त, प्रकाशक, स्वर्णरूपी वैभव, विजय के लिए हमें निश्चितरूप से उपलब्ध हो ॥५०॥

१८४३. न तद्रक्षार्थः सि न पिशाचास्तरन्ति देवानामोजः प्रथमजश्ये ह्रोतत्। यो बिभर्ति दाक्षायणश्ये हिरण्यश्ये स देवेषु कृणुते दीर्घमायुः स मनुष्येषु कृणुते दीर्घमायुः ॥५१ ॥

उस स्वर्ण (दैवी सम्पदा) पर राक्षस आक्रमण नहीं करते और पिशाच भी आक्रमण नहीं करते । निश्चित ही यह सर्वप्रथम उत्पन्न होने वाले देवताओं का तेज है । जो अलंकार रूप (आभूषण) में स्वर्ण को धारण करते हैं, वे ( दैवी सम्पदा से विभूषित ) मनुष्य भी दीर्घायुष्य को प्राप्त करते हैं ॥५१ ॥

१८४४. यदाबञ्जन् दाक्षायणा हिरण्यध्वेशतानीकाय सुमनस्यमानाः । तन्यऽ आ बध्नामि शतशारदायायुष्माञ्जरदष्टिर्यथासम् ॥५२ ॥

दक्षवंशीय ब्राह्मणों ने विचारपूर्वक जिस स्वर्ण (स्वर्णिम विभृतियों ) को अनेक सेनाओं से युक्त राजा के लिए बाँधा (धारण किया) था, उसी स्वर्ण को शतायु प्राप्ति के लिए हम अपने शरीर में धारण करते हैं । हम चिरंजीवी होकर वृद्धावस्था तक जीवित रहें ॥५२॥

१८४५. उत नोहिर्बुष्ट्यः शृणोत्वजऽ एकपात्पृथिवी समुद्रः । विश्वे देवाऽ ऋतावृधो हुवानाः स्तुता मन्त्राः कविशस्ता ऽ अवन्त् ॥५३ ॥

अहिर्बुध्न्य देवता, अज, एकपात्, पृथिवी, समृद्र तथा सर्वदेव समृह हमारे वचनों का श्रवण करें । सत्य के संवर्धक, मन्त्रों द्वारा स्तुल्य, बुद्धिमानों से प्रशसित तथा हमारे द्वारा आवाहित ये सभी देवता हमे भली-भौति संरक्षित करें ॥५३ ॥

१८४६. इमा गिर्ऽ आदित्येभ्यो घृतस्नूः सनाद्राजभ्यो जुह्वा जुहोमि । शृणोतु मित्रो अर्यमा भगो नस्तुविजातो वरुणो दक्षो अर्थ श: ॥५४॥

इन घुतों को, हवन करनेवाली स्तुतियों के द्वारा, बुद्धिरूप जुह से चिरकाल तक प्रकाशभान आदित्यों के लिए समर्पित करते हैं । मित्र, अर्थमा, भग, त्वष्टा, वरुण, दक्ष और अंश नामक आदित्य ये सभी हमारे द्वारा की जाने वाली उत्तम स्तृतियों का श्रवण करें ॥५४ ॥

१८४७. सप्त ऋषयः प्रतिद्विताः शरीरे सप्त रक्षन्ति सदमप्रमादम् । सप्तापः स्वपतो लोकमीयुस्तत्र जागृतो अस्वप्नजौ सत्रसदौ च देवौ ॥५५ ॥

शरीर में स्थित त्वक्, बक्षु, श्रवण, रसना, प्राण, मन, बृद्धि अथवा सप्त प्राणादि रूप सप्तर्षि निरंतर प्रमाद रहित होकर इस शरीर को संरक्षित करते हैं । ये सातों सोते हुए देहधारियों के हदयाकाश में स्थित विज्ञानात्मा को प्राप्त होते हैं । वहाँ सुषुष्ति को प्राप्त न होने वाले, प्राणियों की रक्षा में सतत संलग्न, यज्ञ में उपस्थित प्राण और अपानरूप देवता जावत रहते हैं ॥५५ ॥

१८४८. उत्तिष्ठ ब्रह्मणस्पते देवयन्तस्त्वेमहे । उप प्र यन्तु मरुतः सुदानवऽ इन्द्र प्राशूर्भवा सचा ॥५६॥

हे ब्रह्मणस्पते ! आप तत्पर हों । हम देवत्व के धारण की इच्छा करते हुए आपके आगमन की प्रार्थना करते हैं। श्रेष्ठ दानदाता मरुत्देव आपके समीप आकर रहें। हे इन्द्रदेव ! आप भी साथ रहने के लिए सब प्रकार की शीघता करें ॥५६ ॥

१८४९. प्र नुनं ब्रह्मणस्पतिर्मन्त्रं वदत्युक्थ्यम् । यस्मिन्नन्त्रो वरुणो मित्रो अर्यमा देवाऽ ओकार्छ सि चक्रिरे ॥५७ ॥

ब्रह्मणस्पति निश्चय ही ऐसे स्तुतियोग्य मंत्र को विशेष विधि से उच्चारित कराते हैं, जिस मंत्र में इन्द्र, वरुण,

मित्र, अर्थमा आदि देवगण निवास करते हैं ॥५७ ॥

१८५०. ब्रह्मणस्पते त्वमस्य यन्ता सूक्तस्य बोधि तनयं च जिन्व। विश्वं तद्भद्रं यदवन्ति देवा बृहद्भदेम विदश्चे सुवीराः। य ऽ इमा विश्वा विश्वकर्मा यो नः पितान्नपतेन्नस्य नो देहि ॥५८॥

हे ब्रह्मणस्पते ! आप इस संसार के नियंता हैं। अतएव हमारी प्रार्थना को जानें और हमारी संतानों पर प्रसन्न हों। देवगण जिस कल्याण को पोषित करते हैं, वे समस्त कल्याण हमें उपलब्ध हों तथा श्रेष्ठ वीर पुत्रों से युक्त हम यह में विशेष महिमा को प्राप्त करें। जो इस सम्पूर्ण विश्व के निर्माता हैं, जो परमेश्वर हमारे पालनकर्ता हैं, वे हमारी रक्षा करें। हे अन्माधिपते ! आप हमारे लिए अन्न-प्रदायक सिद्ध हों अर्थात् हमें श्रेष्ठ अन्न प्रदान करें ॥५८ ॥

### — ऋषि, देवता, छन्द-विवरण —

ऋषि— शिवसंकल्प १-६। अगस्त्य ७-९,४८। गृत्समद १०,११। हिरण्यस्तूप आंगिरस १२,१३,२४-२७,३१।देवश्रवा-देववात भारत १४,१५,१८,१९।नौधा १६-१७।गोतम २०-२३,३३।प्रस्कण्य २८। कुत्स २९, ३०। कशिपा भरद्वाज दुहिता ३२। वसिष्ठ ३४-४०। सुहोत्र ४१। ऋजिखा ४२,५३। मेधातिथि ४३,४४। भरद्वाज ४५। विहब्य ४६। हिरण्यस्तूप ४७। यह प्राजापत्य ४९। दक्ष ५०-५२। कूर्म गार्त्समद ५४,५५। कण्य धौर ५६,५७। गृत्समद, विश्वकर्मा भौवन, नाभानेदिष्ठ ५८।

देवता— मन १-६ । अन्न ७ । अनुमति ८,९ । सिनीवाली १० । सरस्वती ११ । अग्नि १२-१५ । इन्द्र १६-१९ । सोम २०-२३ । सर्विता २४-२७ । अश्विनीकुमार २८-३०,४७ । सूर्य ३१ । रात्रि ३२ । उषा ३३,४० । अग्नि आदि ३४ । मग ३५-३९ । पूषा ४१,४२ । विष्णु ४३,४४ । द्यावा-पृथिवी ४५ । इन्द्राग्नी आदि लिङ्गोक्त ४६ । मरुद्गण ४८ । ऋषिसृष्टि ४९ । हिरण्य ५०-५२ । पृथिवी आदि ५३ । आदित्यगण ५४ । सप्तऋषिगण ५५ । ब्रह्मणस्पति ५६-५७ । ब्रह्मणस्पति, विश्वकर्मा, अग्नि ५८ ।

छन्द— विराद् त्रिष्टुप् १. १६, २६, २७, २९, ३१, ४२ । त्रिष्टुप् २, ४. ५, १३, १४, ३०, ३९, ४९ । स्वराद् त्रिष्टुप् ३,६ । उष्णिक् ७ । निवृत् अनुष्टुप् ८,९, ११ । अनुष्टुप् १० । विराद् जगती १२ । विराद् अनुष्टुप् १५ । निवृत् त्रिष्टुप् १७-२०, २३, ३५, ३६, ३८, ४०, ५२, ५४, ५८ । मुस्कि पंक्ति २१,२४, ५३ । स्वराद् बाह्मी गायत्री २२ । निवृत् जगती २५,३४,४५ । निवृत् गायत्री २८,४३ । पथ्यावृहती ३२ । निवृत् पर उष्णिक् ३३ । पंक्ति ३७, ४८ । गायत्री ४१, ४४ : भुस्कि त्रिष्टुप् ४६ । जगती ४७ । भुर्कि उष्णिक् ५० । भुस्कि शक्वरी ५१ । भुर्कि जगती ५५ । निवृत् बृहती ५६ । विराद् बृहती ५७ ।

# ॥ इति चतुर्स्त्रिशोऽध्यायः ॥



# ॥ अथ पञ्चत्रिंशोऽध्याय:॥

१८५१. अपेतो यन्तु पणयोसुम्ना देवपीयवः। अस्य लोकः सुतावतः। द्युभिरहोभिरक्तुभिर्व्यक्तं यमो ददात्ववसानमस्मै ॥१॥

परद्रव्य-हरणकर्ता, देवताओं के विदेशी, दुःखदायक असुर इस स्थान से पलायन करें । यह स्थान देवों के लिए सोम को तैयार करने वालों (याजकों ) का है । यमदेव ऋतुओं, दिनों और रात्रियों द्वारा निर्धारित किये गये श्रेष्ठ स्थान इन (याजकों ) के निमत्त प्रदान करें ॥१ ॥

१८५२. स्रविता ते शरीरेभ्यः पृथिव्याँल्लोकमिच्छतु । तस्मै युज्यन्तामुस्रियाः ॥२ ॥

(हे यजमान !) सबके प्रेरक सर्वितादेव आपके शरीर के लिए इस पृथ्वी में श्रेष्ठ स्थान देने के इच्छुक हों । सर्विता द्वारा प्रदान किया गया वह संस्कारित क्षेत्र पशुओं से समृद्ध हो ॥२ ॥

१८५३.वायुः पुनातु सविता पुनात्वग्नेर्भाजसा सूर्यस्य वर्चसा । वि मुच्यन्तामुस्त्रियाः ॥३ ॥

हल जोतने के बाद क्षेत्र को वायुदेव पवित्र करें, सवितादेव इस स्थान को पवित्र करें, सूर्य के तेजस्वी प्राण से यह क्षेत्र संस्कारित हो । तत्पश्चात् गौ-पुत्र (बैलों ) को हल से विमुक्त कर दिया जाए ॥३ ॥

१८५४.अश्वत्थे वो निषदनं पर्णे वो वसतिष्कृता । गोभाजऽइत्किलासथ यत्सनवथ पूरुषम्। अश्वत्थ और पलाश (आदि) वृक्षो पर निवास करने वालो हे ओषधियो ! आप यजपान को जीवनीशक्ति

अश्वत्य और पलाश (आदि) वृक्षी पर निवास करने वाला है आर्थाध्या ! आप यजमान की जीवनशिक्त प्रदान करके उस पर अनुमह करती हैं, जिसके लिए आप विशिष्ट कृतञ्जता के पात्र हैं ॥४ ॥

१८५५. सविता ते शरीराणि मातुरुपस्थऽआ वपतु । तस्मै पृथिवि शं भव ॥५ ॥

हे यजमान ! सवितादेव आपके शरोरों को पृथ्वी माता की गोद में स्थापित करें । हे पृथिवी ! आप भी इस यजमान का हर प्रकार से कल्याण करें ॥५ ॥

१८५६. प्रजापतौ त्वा देवतायामुपोदके लोके नि दधाम्यसौ । अप नः शोशुचदधम् ॥६ ॥

हे मृतक ! आपको जल के समीपवर्ती पवित्र स्थान में प्रजापित की स्मृति में प्रतिष्टित करते हैं । वे प्रजापितदेव हमारे पाप-भावों को शीध दूर करें ॥६ ॥

१८५७. परं मृत्यो अनु परेहि पन्चां यस्ते अन्यऽ इतरो देवयानात्। चक्षुष्मते शृण्वते ते ब्रवीमि मा नः प्रजार्थ्ऽ रीरियो मोत वीरान् ॥७ ॥

हे मृत्यु ! आपका मार्ग, देवयान मार्ग से चित्र पितृयान नाम वाला है, अत: आप दूसरे मार्ग से वापस लीट जाएँ । चक्षुयुक्त (श्रेष्ठ ज्ञान-सम्पत्र) और श्रवण क्षमता-सम्पत्र हम आपसे निवेदन करते हैं कि आप हमारी प्रजा और वीर पुरुषों का हनन न करें ॥७ ॥

१८५८. शं वातः शर्थः हि ते घृणिः शं ते भवन्त्वष्टकाः । शं ते भवन्त्वम्नयः पार्थिवासो मा त्वाभि शृश्चन् ॥८ ॥

त्याम शूशुचन् ॥८ ॥ (हे यजमान !) वायुदेव आपके लिए मंगलकारी हों, सूर्यदेव आपका कल्याण करें । इष्टकाओं से विनिर्मित यज्ञकुण्ड मंगलकारी हों, (पार्थिव) अग्निदेव कल्याणकारी हों, वे आपको संताप न दें ॥८ ॥

१८५९. कल्पन्तां ते दिशस्तुभ्यमापः शिवतमास्तुभ्यं भवन्तु सिन्धवः । अन्तरिक्षधः शिवं तुभ्यं कल्पन्तां ते दिशः सर्वाः ॥९ ॥

आपके लिए दिशाएँ हितकारी हों, जल आपके लिए मंगलप्रद हो, समुद्र, अन्तरिक्ष तथा सम्पूर्ण दिशाएँ आपके लिए आनन्ददायक हो ॥९ ॥

१८६०. अश्मन्वती रीयते सथ्धे रभष्यमुत्तिष्ठत प्र तरता सखाय: । अत्रा जहीमोशिवा ये

असञ्ख्यान्वयमुत्तरेमाभि वाजान् ॥१० ॥ हे सखा ! पाषाणयुक्त नदी प्रवाहित हो रही है, आप उसे लॉघने के लिए भली-प्रकार प्रयास करें, खडे होकर उसके पार जाएँ । इसमें जो कष्टप्रद (असुखकर) और विष्नकारी पदार्थ हैं, उन्हें दूर करते हैं । सुखदायक अन्न

(पोषक-पदार्थ) को इस नदी से प्राप्त करें ॥१० ॥

१८६१.अपाघमप किल्बिबमप कृत्यामपो रपः । अपामार्ग त्वमस्मदप दःखञ्च र्थः सव ॥

हे दुष्कर्मों के संहारक अपामार्ग ! आप हमारे दुष्कर्मरूपी पापों को नष्ट करें । अपयशकारी शारीरिक दुष्कर्मों

को विनष्ट करें ।शतु द्वारा प्रयुक्त गुप्त अपराधों तथा दुःस्वप्न के दुःखट परिणामों को भी हमसे दूर करें ॥११ ॥ १८६२सुमित्रिया नऽआपऽओषधयः सन्तु दुर्मित्रियास्तस्मै सन्तुयोस्मान्द्वेष्टि यं च वयं द्विष्यः।

जल और ओषधियाँ हमारे लिए श्रेष्ट मित्रों के सदश कल्याणकारक हो । जो हमसे द्वेष करते हैं और जिनके प्रति हम प्रीतिरहित हैं, उनके लिए ये पदार्थ शत्रुओं के समान पीडादायक हो ॥१२ ॥

१८६३. अनड्वाहमन्वारभामहे सौरभेयधं स्वस्तये। स नऽ इन्द्रऽ इव देवेण्यो वहिः सन्तारणो भव ॥१३॥

सुरभी गाय के पुत्र (बैल) को हम कल्याण के निमित्त स्पर्श करते हैं । हे बृषभ ! आप हमें लक्ष्य तक पहुँचाएँ । आप इन्द्रदेव के सदश हो देवताओं की शक्ति के धारणकर्ता है ॥१३॥ १८६४. उद्वयं तमसस्परि स्वः पश्यन्तऽ उत्तरम् । देवं देवत्रा सूर्यमगन्म ज्योतिरुत्तमम् ॥

हम अंधकारलोक से दूर स्वर्गलोक को देखते हैं । देवलोक में सर्वोत्तम ज्योतिस्वरूप सूर्य को परमात्म-रूप में देखते हुए परब्रह्म को ही प्राप्त होते हैं ॥१४ ॥

१८६५. इमं जीवेभ्यः परिधि दधामि मैदां नु गादपरो अर्थमेतम्। शतं जीवन्तु शरदः पुरूचीरन्तर्मृत्यं द्वतां पर्वतेन ॥१५॥

(अध्वर्यु का कथन) इस मर्यादा को जीवों के हितार्ष स्वापित करते हैं । इस नीति-मर्यादा के अनुगत होकर आप सब सौ वर्ष पर्यन्त ऐश्वर्य आदि से युक्त सुखी जीवन जिएँ । इस अन्तराल में आगत मृत्यु के मार्ग में (देवगण) पर्वत सदश बाधाएँ स्थापित करें ॥१५ ॥

१८६६. अग्नऽ आयुर्ध्ध वि पवसऽ आ सुवोर्जमिषं च नः । आरे बाधस्व दुच्छुनाम् ॥१६ ॥

हे अग्ने ! आप आयुवर्धक यञ्चादि श्रेष्ठ कर्मों का सम्पादन करने वाले हैं, हमें धन-धान्य और पृष्टिदायक दुग्ध-दिध आदि रेस प्रदान करें । आप दूर स्थित दुर्जनों (आने वाले संकटों ) के कार्य में बाधक बनें ॥१६ ॥

१८६७. आयुष्पानग्ने हविषा वृष्पानो घृतप्रतीको घृतयोनिरेषि । घृतं पीत्वा मधु चारु गव्यं पितेव पत्रमि रक्षतादिमान्त्स्वाहा ॥१७॥

हे आयुष्मान् अग्ने ! आप हवि द्वारा वृद्धि को प्राप्त होने वाले. युत मक्षक मुखवाले, युत से उत्पन्न (वृद्धि को प्राप्त) होने वाले और महान् हैं । आप गौ के मध्र एवं उत्तम घृत का पान करके इन प्राणियों की उसी प्रकार रक्षा

करें, जैसे पिता पुत्र को सुरक्षित रखता है । यह आहुति आपके निमित्त अर्पित है ॥१७ ॥

#### १८६८. परीमे गामनेषत पर्वग्निमहषत । देवेष्वक्रत श्रवः कऽ इमाँ२ आ दधर्षति ॥१८ ॥ ये याजक गी और अन्न के सारभूत रसों की हदियाँ देकर देवों को प्राप्त करते हैं; ऐसे याजकों को भला कौन

पराजित कर सकता है ? ॥१८ ॥

१८६९. क्रव्यादमग्निं प्र हिणोमि दूरं यमराज्यं गच्छतु रिप्रवाहः । इहैवायमितरो जातवेदा

देवेभ्यो हव्यं वहत् प्रजानन् ॥१९॥

हम क्रव्यादि अग्नि को दूर करते हैं । वे यमलोक को प्रस्थान करें । ये जातवेदा अग्निदेव हमारे गृह में प्रवृद्ध होकर अपनी सामर्थ्य से हमारी हवि देवों तक पहुँचाएँ ॥१९ ॥

१८७०. वह वपां जातवेदः पितृभ्यो यत्रैनान्वेत्व निहित:न् पराके । मेदस: कुल्या ऽउप

तान्त्स्रवन्तु सत्याऽएषामाशिषः सं नमन्तार्थः स्वाहा ॥२० ॥

हे जातबेदा अग्निदेव ! आप पितरों के लिए हवि के सार भाग को वहन करें ; क्योंकि आप दूर प्रदेश के

निवासक इन पितरों को जानते हैं । उनकी रक्षा के निमित्त उनके समीप जल की धाराएँ भी खवित हो । उनके आशीष सत्यवाक् होकर भली-भाँति पूर्ण हो । उन पितरों के निमित्त वह आहुति समर्पित है ॥२० ॥ १८७१. स्योना पृथिवि नो भवानृक्षरा निवेशनी। यच्छा नः शर्म सप्रथाः। अप नः

रूप से विस्तीर्ण होकर हमें सुख एवं शरण प्रदान करें । आप हमारे पापों को भस्मीभूत करके दूर करें ॥२१ ॥

हे पृथिवीदेवि ! आप हमारे लिए सुखप्रद, संकटों एवं कष्टों से रहित और निवास योग्य हो । आप सम्यक्

शोशुचदघम् ॥२१ ॥

१८७२. अस्मात्त्वमधि जातोसि त्वदयं जायतां पुनः । असौ स्वर्गाय लोकाय स्वाहा ॥२२ ॥ है अग्ने ! आप यहाँ इस यजमान के द्वारा उत्पन्न होते हैं । यह यजमान आपके अनुब्रह से अन्नादि ऐश्वर्य को प्राप्त करे । यह यजमान स्वर्ग प्राप्ति के लिए और लोकहित के लिए उत्तम कर्म और न्याय का सम्पादन करे ॥२२ ॥

—ऋषि, देवता, छन्द, विवरण—

ऋषि- - आदित्य अथवा देवगण १-३, ५-६ । भिषक् आधर्वण ४ । संकसुक ७-९, १५ । सुचीक १० । शुनः शेप ११,१३ । मेधातिथि १२, २१, २२ । प्रस्कण्व १४ । वैखानस १६, १७ । शिरिम्बिट भारद्वाज १८ ।

दमन १९, २०।

देवता—पितर १,२ । वायु आदि लिंगोक्त ३ । ओषधि ४ । सविता ५ । प्रजापति ६ । मृत्यु ७,१५ । विश्वेदेवा ८-१० । लिंगोक्त ११ । वरुण १२ । अनदुत् १३ । सूर्य १४ । पवमान अग्नि १६ । अग्नि १७, १९, २२ । इन्द्र

१८ । जातवेदा २० । पृथिवी २१ । **छन्द--** निवृत् गायत्री, प्राजापत्या बृहती १ । गायत्री २. १६ । उष्णिक् ३,६ । अनुष्टुप् ४,८ । धुरिक् गायत्री

५ । त्रिष्टुप् ७, १५, १९ । स्वराट् बृहती ९ । निवृत् त्रिष्टुप् १० । विराद् अनुष्टुप् ११, १८ । निवृत् अनुष्टुप् १२ । स्वराट् अनुष्टुप् १३ ।भुरिक् उष्णिक् १४ । स्वराट् त्रिष्टुप् १७,२० । निवृत् गायत्री, प्राजापत्या गायत्री २१ । स्वराट् गायत्री २२।

# ॥ इति पञ्चत्रिंशोऽध्यायः ॥

# ॥ अथ षट्त्रिंशोऽध्याय: ॥

(वेदानुशासन के अनुगमन के लिए) प्राप-अपान आदि सहित शारीरिक ओजस् हमारे अंदर स्थापित हो ॥१ ॥

१८७४. यन्मे छिद्रं चक्षुषो हृदयस्य मनसो वातितृण्णं बृहस्पतिमें तद्द्यातु । शं नो भवतु

१८७५. भूर्भुवः स्वः । तत्सवितुर्वरेण्यं भर्गो देवस्य धीमहि । धियो यो नः प्रचोदयात् ॥३ ॥

१८७६.कया नश्चित्रऽ आ भुवदूती सदावृद्धः सखा। कया शचिष्ठया वृता।।४॥

१८७७. कस्त्वा सत्यो मदानां मध्धे हिष्ठो मत्सदन्यसः । दृढा चिदारुजे वसु ॥५ ॥

१८७९. कया त्वं नऽ ऊत्याभि प्र मन्द्र से वृषन् । कया स्तोतृभ्यऽ आ भर ॥७ ॥

हैं और (याजकों के) दु:खों के निवारण के लिए श्रेष्ठ (सुवर्गादि) धन प्रदान करते हैं ॥५ ॥

१८८०. इन्द्रो विश्वस्य राजति । शं नो अस्तु द्विपदे शं चतुष्पदे ॥८ ॥

१८७८. अभी वु णः सखीनामविता जरितृणाम् । शतं भवास्यूतिभिः ॥६ ॥

हे बृहस्पतिदेव ! आप हमारे आँख की, हृदय की तथा मन को कमजोरियों को दूर करें । हे भूवनों के पालक !

उस प्राण स्वरूप, दु:ख-नाशक, सुखस्वरूप, प्रकाशवान, श्रेष्ट, तेजस्वी, देवत्व प्रदान करने वाले परमात्मा

सबसे श्रेष्ठ और अद्भुत शक्ति-सम्पन्न परमात्मा, कल्याणकारी शक्तियों एवं रक्षण के साधनों से मित्र के

(हे इन्द्र !) सोमरस का कौन सा अंश आपको आनन्दित करता है ? जिसे पीकर आप अत्यधिक हर्षित होते

हे इन्द्रदेव ! आप हर प्रकार के सैंकड़ों उत्तम साधनों द्वारा, मित्रों, उपासकों सहित हम सभी की रक्षा

हे काप्यवर्षक परमात्मन् ! आप किन आनन्दकारी रक्षा-साधनों के साथ हम सबको आनन्दित करते हैं और

सबके स्वामी ऐश्वर्यशाली इन्द्रदेव आप (दो पैरोंवाले) हम सबका तथा चार पैरवाले (पश्ओं ) का भी

१८७३. ऋचं वाचं प्र पद्ये मनो यजुः प्र पद्ये साम प्राणं प्र पद्ये चक्षुः श्रोत्रं प्र पद्ये ।

वागोजः सहौजो मयि प्राणापानौ ॥१ ॥

हम वाणी-रूप ऋग्वेद, मन-रूप यजुर्वेद तथा प्राण-रूप सामवेद की शरण में जाते हैं । (वेदज्ञान प्राप्ति के

भुवनस्य यस्पतिः ॥२ ॥

आप हम सभी का कल्याण करें ॥२ ॥

समान हम सबका कल्याण करता है ॥४॥

किस आनन्द से स्तोताओं को धन प्रदान करते हैं ? ॥७ ॥

करने वाले हों ॥६ ॥

कल्याण करने वाले हों ॥८॥

लिए) नेत्रों एवं कानों की सामर्थ्य की शरण ग्रहण करते हैं। (वेदब्रान के विस्तार के लिए) वाणी का ओज तथा

का हम ध्यान करते हैं, जो (वह) हमारी बृद्धि को सन्मार्ग की ओर प्रेरित करे ॥३ ।।

१८८१. शं नो मित्रः शं वरुणः शं नो भवत्वर्यमा। शं नऽ इन्द्रो बृहस्पतिः शं नो विष्णुरुरुक्रमः ॥९॥

सहयोगी रूप मित्रदेव, श्रेष्ठ वरुणदेव, न्यायकारी अर्यमादेव, ऐश्वर्यवान् इन्द्रदेव, वाणी के स्वामी बृहस्पतिदेव तथा संसार का पालन करने वाले विष्णुदेव हम सबके लिए कल्याणकारी हों ॥९ ॥

तथा संसार का पालन करने वाले विष्णुदेव हम सबके लिए कल्याणकारी हो ॥९ ॥ १८८२. शं नो वातः पवतार्थः शं नस्तपतु सूर्यः । शं नः कनिक्रदद्देवः पर्जन्यो अभि

वर्षतु ॥१० ॥ वर्षतु ॥१० ॥

वायुदेवता एवं सूर्यदेवता हमारे लिए मंगलकारी हो । गर्जना करने वाले पर्जन्यदेव हम सबके लिए कल्याणकारी वृष्टि करें ॥१० ॥

कल्याणकारा वृष्टि कर ॥१० ॥ १८८३. अहानि शं भवन्तु नः शर्थः रात्रीः प्रति बीयताम् । शं नऽ इन्द्राग्नी भवतामवोभिः शं नऽ इन्द्रावरुणा रातहव्या । शं नऽ इन्द्रापृषणा वाजसातौ शमिन्द्रासोमा सुविताय

शं यो: ।।११ ।। दिन और रात्रि हम सबके लिए मंगलकारी हों । इन्द्र और अग्निदेव तथा इन्द्र और वरुणदेव हम सभी का कल्याण करें । इन्द्र और पूषादेव मंगलकारी अत्र और ऐश्वर्य प्रदान करें । इन्द्र और सोमदेव सुसन्तित प्राप्ति के लिए तथा रोगों के शमन और भय दर करने के लिए (हमारे लिए) मंगलमय हों ॥११ ॥

१८८४. शं नो देवीरिधष्टयऽ आपो भवन्तु पीतये । शं योरिध स्रवन्तु नः ॥१२ ॥

दिव्यजल हम सब के लिए अभीष्ट फलदायक तवा तृष्विदायक बने । वह हमारे रोगों के शमन तथा अनिष्ट हटाने के लिए बरसता रहे, इस प्रकार हमारा सब प्रकार से कल्याण करे ॥१२॥

१८८५. स्योना पृथिवि नो भवानृक्षरा निवेशनी । यच्छा नः शर्म सप्रथाः ॥१३ ॥

हे पृथिवि ! आप हमारे लिए सुखकारो, निर्विध्न तथा उत्तम आवास प्रदान करने वाली हों । हमारे लिए सब प्रकार से विस्तृत होकर सुखदायी हो ॥१३ ॥

१८८६. आपो हि ष्ठा मयोभुवस्ता नऽ ऊर्जे दबातन। महे रणाय चक्षसे ॥१४॥

जल निश्चितरूप से सुखकारी है । अतः वह हम सबको अत्र और बल प्रदान करते हुए, श्रेष्ट-रमणीय दृश्य देखने के लिए दिव्यदृष्टि प्रदान करे ॥१४॥

१८८७. यो वः शिवतमो रसस्तस्य भाजयतेह नः । उशतीरिव मातरः ॥१५ ॥

हे जलसमूह ! आपका कल्याणकारी रस इस संसार में है । अत: जिस प्रकार स्नेहमयी माताएँ अपने शिशु को दुग्ध पान कराती है, उसी प्रकार हम सबको उस (दिव्य) रस का पान कराएँ ॥१५ । ।

१८८८. तस्माऽ अरं गमाम वो यस्य क्षयाय जिन्वध । आपो जनयथा च नः ॥१६ ॥

हे जलसमूह ! आपके गतिमान् रस को पूर्णरूपेण प्राप्त करने के लिए हम सब आपके पास आये हैं । आप हम सभी को उन्नतिशील बनाएँ ॥१६ ॥

१८८९. द्यौः शान्तिरन्तरिक्ष छं शान्तिः पृथिवी शान्तिरापः शान्तिरोषधयः शःन्तिः । वनस्पतयः शान्तिर्विश्चेदेवाः शान्तिर्द्वह्य शान्तिः सर्व छं शान्तिः शान्तिरेव शान्तिः सा

मा शान्तिरेधि ॥१७ ॥

स्वर्गलोक, अन्तरिक्षलोक तथा पृथिवीलोक हमें शांति प्रदान करें । जल शांतिप्रदायक हो, ओषधियाँ तथा वनस्पतियाँ शांति प्रदान करने वाली हो । सभी देवगण शांति प्रदान करें । सर्वव्यापी परमात्मा सम्पूर्ण जगत् में शांति स्थापित करें । शांति भी हमें परमशांति प्रदान करे ॥१७ ॥

१८९०. द् ते द् थं ह मा मित्रस्य मा चक्षुषा सर्वाणि भूतानि समीक्षन्ताम् । मित्रस्याहं चक्षुषा

सर्वाणि भूतानि समीक्षे । मित्रस्य चक्षुषा समीक्षामहे ॥१८॥ हे परमात्मन् ! आप हमें सामर्थ्यवान् बनाएँ । सभी प्राजी हमें मित्रभाव से देखें । हम सभी को मित्रभाव से

देखते हैं । हम सभी मित्रभाव से (एक दूसरे को) देखें ॥१८ ॥

१८९१. दृते दृ छं हु मा। ज्योक्ते सन्दृशि जीव्यासं ज्योक्ते सन्दृशि जीव्यासम् ॥१९॥

हे शक्तिमान् परमात्मन् । आप हमें शक्तिमान् बनाएँ । आपके दिव्यदर्शन से हम चिरकाल तक जीवित रहें । आपके दर्शन करते हुए हम दीर्घायुष्य को प्राप्त हो ॥१९ ॥

१८९२. नमस्ते हरसे शोचिषे नमस्ते अस्त्वर्चिषे । अन्याँस्ते अस्मत्तपन्तु हेतयः पायको अस्मध्यश्रे शिवो भव ॥२० ॥

हे अग्निदेव ! आपकी तेजस्वी ज्वालाओं को हम नमस्कार करते हैं । ये ज्वालाएँ पवित्रता को बढ़ाने वाली तथा दुष्टता का हरण करने वाली हों । आपको ज्वालाएँ शबुओं के लिए कष्टकारी तथा हमारे लिए पवित्रता प्रदान करने वाली तथा मंगलकारी हो ॥२० ॥

१८९३. नमस्ते अस्तु विद्युते नमस्ते स्तनयित्नवे। नमस्ते भगवन्नस्तु यतः स्वः समीहसे ॥२१ ॥

विद्युत् के समान तेजस्वी तथा मेघ के समान गर्जना करने वाले हे परमात्मन् । आपको नमस्कार है । आप हमारे लिए मंगलकारी हैं, अतः आपको बारम्बार नमस्कार है ॥२१ ॥ १८९४. यतो यतः समीहसे ततो नो अभयं कुरु। शं नः कुरु प्रजाप्योभयं नः

पशुक्यः ॥२२ ॥ हे परमात्मन् । आप जिससे-जिससे चाहे, उससे-उससे हमें भयरहित करें । हमारी प्रजाओं ( सन्तानों ) का

कल्याण करें और पशुओं के लिए अभय प्रदान करें ॥२२ ॥ १८९५. सुमित्रिया न ऽ आपऽ ओषद्ययः सन्तु दुर्मित्रियास्तस्मै सन्तु । योस्मान् द्वेष्टि यं च

वयं द्विष्मः ॥२३ ॥

हे जल और ओषधियो ! आप हम सबके लिए हितकारी हों । जो हम सबसे द्वेष करता है और जिस से हम सभी द्वेष करते हैं, उसके लिए आप कष्टकारक सिद्ध हों ॥२३ ॥

१८९६. तच्चक्षुर्देवहितं पुरस्ताच्छुक्रमुच्चरत्। पश्येम शरदः शतं जीवेम शरदः शतथं शृणुयाम शरदः शतं प्र ब्रवाम शरदः शतमदीनाः स्याम शरदः शतं भूयश्च शरदः शतात् ॥२४

वे देवगर्णो द्वारा धारण किये गये, (जगत् के) नेत्रभृत, दोप्तिमान् सूर्यदेव पूर्व से उदित होते हैं । सूर्यदेव की सहायता से हम सौ वर्ष तक देखें, सौ वर्ष की आयु प्राप्त करे, सौ वर्ष तक कानों से सुने, सौ वर्ष तक उत्तम वाणी बोलें, सौ वर्ष तक दीनतारहित रहें और सौ वर्ष तक शस्ट ऋतुओं को पूर्ण करते हुए इससे भी अधिक

समय तक आनन्दपूर्वक रहे ॥२४ ॥

# -ऋषि, देवता, छन्द, विवरण-

ऋषि—दध्यङ् आवर्षण १, २,७-१२, १७-१९, २१, २२, २४ । विश्वामित्र ३ । वासदेव ४-६ । मेधातिथि १३, २३ । सिन्युद्वीप १४-१६ । ऋषिसुता लोपामुद्रा २० ।

देवता— विश्वेदेवा १ । बृहस्पति २ । सर्विता ३ । इन्द्र ४-८ । मित्र, वरूण आदि ९, १० । अहोरात्र, इन्द्राग्नी आदि ११ । आप: (जल) १२, १४-१६, २३ । पृथिवी १३ । लिंगोक्त १७ । महावीर १८-१९ । अग्नि २० । अग्नि (विद्युत) २१,२२ । सूर्य २४ ।

छन्द- पंकि १ । निवृत् पंकि २ । दैवी बृहती, निवृत् गायत्री ३ । गायत्री ४,१२,१४-१६ । निवृत् गायत्री ५ । पादनिवृत् गायत्री ६, १९ । वर्द्धमाना गायत्री ७ । द्विपदा विराद् गायत्री ८ । निवृत् अनुष्टुप् ९, २१ । विराद् अनुष्टुप् १०, २३ । अतिशक्त्वरी ११ । पिपौलिका मध्या निवृत् गायत्री १३ । भुरिक् शक्त्वरी १७ । भुरिक् जगती १८ । भुरिक् बृहती २० । भुरिक् उष्णिक् २२ । भुरिक् बाह्मी त्रिष्टुप् २४ ।

# ॥ इति षट्त्रिंशोऽध्यायः ॥



# ॥ अथ सप्तत्रिंशोऽध्याय: ॥

इस अध्याय के मंत्रों का उपयोग यज्ञीय कर्मकाण्ड के जेतर्गत और मृतिका, महावीर-सम्मार आदि उपकरणों की प्राप्ति स्वापना अक्वा प्रोक्षण आदि के कम में परम्परामत रूप से किया जाता रहा है। उन पत्नों को संबोधित करते हुए ही इन

मंत्रों के अर्थ भी किये जाते हैं : किन्तु यज्ञान्न एवं देव ज्ञक्तियों के संदर्भ में वेद मंत्रों के अर्थ अधिक युक्तिसंगत लगते हैं। इससे क्रिया विशेष के संदर्भ में उन्हें प्रयुक्त करने में भी कोई कठिनाई नहीं होती। इस अनवाद में इसीलिए देवपरक अर्थ ही

किये गये हैं -१८९७. देवस्य त्वा सवितुः प्रसवेश्विनोर्बाहुभ्यां पूष्णो हस्ताभ्याम्। आ ददे

नारिरसि ॥१ ॥ हे अग्निदेव ! सवितादेव के अनुशासन में रहकर अश्विनीदेवों की बाहुओं तथा पूषादेव के दोनों हाचों से

हम आपको बहुण करते हैं। आप हमारे शत्र न हों ॥१ ॥ १८९८. युञ्जते मनऽ उत युञ्जते धियो विप्रा विप्रस्य बृहतो विपश्चितः । वि होन्ना दधे

वयुनाविदेकऽ इन्मही देवस्य सवितुः परिष्टृतिः ॥२॥

हे साधको ! जो भुवनपति समुचे विश्व को उत्तम रीति से घारण करते हैं, जो सवितादेव प्रशंसनीय हैं, जिस अनन्त ज्ञानवाले सर्वव्यापी परमात्मा में याज्ञिकजन अपने मन को स्थिर करते हैं और उसी का ध्यान करते हैं. ऐसे परमात्मा की आप सब आराधना करें ॥२ ॥

१८९९. देवी द्यावापृथिवी मखस्य वामद्य शिरो राब्यासं देवयजने पृथिव्याः । मखाय त्वा मखस्य त्वा शीर्षो ॥३ ॥

हे पृथ्वी और स्वर्गलोक की दिव्य शक्तियों ! आज इस गज़फ़्बल पर देवयज्ञ के निमित्त, मुख्य वेदी में आपको उत्तम रीति से स्थापित करते हैं । हे मृतिके । श्रेष्ठ यज्ञस्थल में यत के लिए आपको शीर्ष स्थान में ग्रहण (स्थापित) करते हैं ॥३ ॥

१९००. देव्यो वक्र्यो भूतस्य प्रथमजा मखस्य वोद्य शिरो राघ्यासं देवयजने पृथिव्याः । मखाय त्वा मखस्य त्वा शीर्धो ॥४॥

हे अग्नि से उत्पन्न ज्वालाओं ! आप प्राणियों से भी पहले उत्पन्न हुई है । इस यज्ञस्थल पर ज्ञानीजनों के मध्य प्राणिमात्र के कल्याण के लिए शोर्षरूप आपका सत्कार करते हैं । प्रजापालक यज्ञ के लिए सम्मान के साथ आपको शीर्ष स्थान पर नियक्त करते हैं ॥४ ॥

१९०१. इयत्यग्रऽ आसीन्मखस्य तेद्य शिरो राध्यास देवयजने पृथिव्याः । मखाय त्वा मखस्य त्वा शीर्धो ॥५ ॥

हे अग्निशिखाओ । (यज्ञ की अग्नि) यज्ञीय संगतिकरण रूपी श्रेष्ठता के लिए आप सबको प्रयुक्त करते हैं । इस भूमि के मध्य, यज्ञस्थल में, विद्वानों द्वारा यजन के निमित्त आप सबको भली-भौति नियुक्त करते हैं ॥५ ॥

१९०२. इन्द्रस्यौज स्थ मखस्य वोद्य शिरो राध्यासं देवयजने पृथिव्याः । मखाय त्वा मखस्य त्वा शीर्को । मखाय त्वा मखस्य त्वा शीर्को । मखाय त्वा मखस्य त्वा शीर्को ॥६ ॥

हें अग्नि की ज्वालाओं ! इन्द्रदेव के ओज को प्राप्त करने की भाँति, आज इस पृथ्वी के मध्य यज्ञस्थल पर, यज्ञ के मूर्धन्यस्वरूप आप को प्राप्त करते हैं । हम इस शीर्षस्थ मुख्य यज्ञ के निमित्त, उत्तम यज्ञ के सम्मादन के निमित्त, उत्तम गुणों के इस यज्ञ के निमित्त, यज्ञरूप उत्तम व्यवहार के निमित्त, उत्तम विज्ञान के प्रचार के निमित्त, विद्यावर्धक व्यवहार के निमित्त आपको प्राप्त करते हैं । आप सभी श्रेष्ठ गुणों से युक्त हों ॥६ ॥

१९०३. प्रेतु ब्रह्मणस्पतिः प्र देव्येतु सूनृता । अच्छा वीरं नर्यं पङ्क्तिराधसं देवा यज्ञं नयन्तु नः । मखाय त्वा मखस्य त्वा शीर्ष्णे । मखाय त्वा मखस्य त्वा शीर्ष्णे । मखाय त्वा मखस्य त्वा शीर्ष्णे ॥७ ॥

ब्रह्मणस्पति देव इस यत्र में आएँ। सत्यवाणी रूपी सरस्वती उत्तम स्थान पर विराजें। बलवान् , सर्वहितकारी, प्रजाजनों को अनुशासन पालन कराने में समर्थ देवगण भी इस यज्ञ को सफल बनाएँ। हे अग्नि ज्वालाओं! आप यज्ञ के शीर्ष है और यज्ञ के लिए हैं, अतः बार-बार [ भू; भुवः (अन्तरिक्ष), स्वः (द्युलोक) में आपको ] यज्ञ कार्य के लिए नियुक्त करते हैं ॥७॥

१९०४. मखस्य शिरोसि । मखाय त्वा मखस्य त्वा शीर्षो । मखस्य शिरोसि । मखाय त्वा मखस्य त्वा शीर्षो । मखस्य शिरोसि । मखाय त्वा मखस्य त्वा शीर्षो ॥८ ॥

हे अग्निदेव ! आप यज्ञ के शीर्षरूप हैं, अत: यज्ञ के मूर्थन्य कार्य के निमित्त अर्थात् यज्ञ कार्य के सम्पादन के लिए आपको बार-बार नियुक्त करते हैं ॥८ ॥

१९०५.अश्वस्य त्वा वृष्णः शक्ना घूपयामि देवयजने पृथिव्याः । मखाय त्वा मखस्य त्वा शीर्ष्णे । अश्वस्य त्वा वृष्णः शक्ना घूपयामि देवयजने पृथिव्याः । मखाय त्वा मखस्य त्वा शीर्ष्णे । अश्वस्य त्वा वृष्णः शक्ना घूपयामि देवयजने पृथिव्याः । मखाय त्वा मखस्य त्वा शीर्ष्णे । मखाय त्वा मखस्य त्वा शीर्ष्णे । मखाय त्वा शीर्ष्णे । मखाय त्वा शिर्ष्णे । मखाय त्वा शिर्ष्णे । मखाय त्वा शिर्ष्णे । मखाय त्वा शिर्ष्णे । । ।।

है वृष्ण (बलशाली) ! आपको पृथ्वी पर देवयजन प्रक्रिया के अन्तर्गत अश्व (यज्ञाग्नि) द्वारा उत्सर्जित (अवशिष्ट अग्नि या ऊर्जा) तथा उसके द्वारा घृपित (संस्कारित) करते हैं । आपको यज्ञार्थ यज्ञ के शीर्थ ( श्रेष्ठतम प्रयोजन) के रूप में ( तीनों लोकों में ) नियुक्त (या प्रयुक्त) किया जाता है ॥९ ॥

( इसी मंत्र को तीन बार दुहराका किया को तीन बार करने का संकेत, सम्बन्धित बाव को अधिक बल देकर प्रस्तुत करने के उद्देश्य से प्रतीत होता है । )

१९०६. ऋजवे त्वा साघवे त्वा सुक्षित्यै त्वा । मखाय त्वा मखस्य त्वा शीर्ष्णे । मखाय त्वा मखस्य त्वा शीर्ष्णे । मखाय त्वा मखस्य त्वा शीर्ष्णे ॥१० ॥

(हे बलशाली !) आपको सत्य के निर्मित, सञ्जनता के निर्मित एवं श्रेष्ठ भूमि (पृष्ठभूमि) के निर्मित, प्रयुक्त ( या नियुक्त) किया जाता है । आपको यज्ञार्थ, यज्ञ के श्रेष्ठतम रूप में प्रयुक्त किया जाता है ॥१० ॥

१९०७. यमाय त्वा मखाय त्वा सूर्यस्य त्वा तपसे । देवस्त्वा सविता मध्वानक्तु पृथिव्याः सर्थः स्पृशस्पाहि । अर्चिरसि शोचिरसि तपोसि ॥११ ॥

( हे समर्थ अग्निदेव !) दिव्य अनुशासनों, यज्ञीय प्रयोजनों एवं सूर्य के ताप की सार्थकता के लिए आपको नियुक्त किया जाता है । सर्वितादेवता आपको मध्रता से युक्त करें । पृथ्वी का स्पर्श करके आप (सब प्राणियों की) रक्षा करें । आप ज्वालारूप हैं, विद्युत्रूप हैं तथा तप: शक्ति से युक्त हैं ॥११ ॥

१९०८. अनाषृष्टा पुरस्तादग्नेराधिपत्यऽ आयुर्मे दाः । पुत्रवती दक्षिणतऽ इन्द्रस्याधिपत्ये प्रजां मे दाः । सुषदा पञ्चाद्देवस्य सवितुराधिपत्ये चक्षुर्मे दाः । आश्रुतिरुत्तरतो घातुराधिपत्ये

रायस्पोषं मे दाः। विश्वतिरुपरिष्टाद्बृहस्पतेराधिपत्यऽ ओजो मे दा विश्वाध्यो मा

नाष्ट्राध्यस्पाहि मनोरश्वासि ॥१२ ॥ हे पृथिवि ! शत्रुओं से अहिंसित रहती हुई पूर्व दिशा में अग्नि की रक्षक बनकर हमें आयु प्रदान करें । पुत्रवती होकर दक्षिण दिशा में इन्द्रदेव के स्वामित्व में रहकर उत्तम सन्तान प्रदान करें । हे पृथिवि ! आप सुखदायी

हैं, अत: पश्चिम दिशा में सविवादेव के स्वामित्व में रहकर हमें दिव्य दृष्टि प्रदान करें । उत्तम रीति से श्रवण करने वाली होकर उत्तर दिशा में ब्रह्मा के स्वामित्व में रहकर हमें उत्तम धन से युक्त ऐश्वर्य प्रदान करें । ऊर्ध्व दिशा

में नाना प्रकार के पदार्थों को धारण करने में समर्थ होकर बृहस्पतिदेव के स्वामित्व में रहकर हमें ओजस्वी बनाएँ । हे पुषिति !दृष्ट प्रवृत्तियों वाले शत्रुओं से हमारी रक्षा करे ।आप मनस्त्रियों की अश्वा (वहन करने वाली) हैं ॥१२ ॥

१९०९. स्वाहा मरुद्धिः परि श्रीयस्व दिवः स छै स्पृशस्पाहि । मधु मधु मधु ॥१३ ॥ हमारी इस आहति को मरुत्देव धारण करें । चुलोक को स्पर्श करनेवाली हवि, हमारी रक्षा करे । प्राण,

अपान और व्यान अथवा पृथ्वी, अन्तरिक्ष और चुलोक में मध्रता की स्थापना हो ॥१३ ॥ १९१०. गर्भो देवानां पिता मतीनां पतिः प्रजानाम् । सं देवो देवेन सवित्रा गत सर्थः सूर्येण

रोचते ॥१४॥ जो परमात्मा देवों के धारक, ज्ञानीजनों के पालक, प्रजा के रक्षक एवं दिव्यगुण सम्पन्न हैं । वे परमात्मा

१९११. समन्निरम्निना गत सं दैवेन सवित्रा सर्थ्य सूर्येणारोचिष्ट । स्वाहा समन्निस्तपसा गत सं दैव्येन सवित्रा सथ्य सूर्येणारूरुचत ॥१५॥ वह परमात्मा तेजस्वी अग्नि के समान सवितादेव से एकाकार होकर सुर्वरूप में प्रकाशित है । आहुति दी

सम्पूर्ण संसार के प्रेरक, सूर्यदेव के समान प्रकाशित होते हैं. (उन्हें हम स्तृतिपूर्वक नमन करते हैं ) ॥१४ ॥

गई हवि सहित अग्नि, सूर्य के तेज से मिलकर एवं दिव्यगुण यक्त सवितादेव से एकाकार होकर सुर्यदेव के साथ प्रकाशित होता है ॥१५ ॥

१९१२. धर्ता दिवो वि भाति तपसस्पृथिव्यां धर्ता देवो देवानाममर्त्यस्तपोजाः । वाचमस्मे

नि यच्छ देवायुवम् ॥१६ ॥ ज्ञानीजनों को धारण करनेवाला, दिव्यगुणवृक्त परमात्मा, साधारण मनुष्यों से भिन्न अपनी तपशक्ति से

सामर्थ्यवान् होकर, द्युलोक और किरण समूहों को धारण करने वाले सुर्यरूप में पृथ्वी पर सुशोभित होता है । वह परमात्मा हमें दिव्यता धारण करानेवाली वाणी प्रदान करे ॥१६ ॥

१९१३.अपर्श्यं गोपामनिपद्यमानमा च परा च पश्चिभिश्चरन्तम्। स सक्षीचीः स विषुचीर्वसानऽ आ वरीवर्ति भूवनेष्वन्तः ॥१७ ॥

सबकी रक्षा करनेवाले, कभी भी नष्ट न होने वाले, अपने साथ रहनेवाली रश्मियों को धारण करने वाले, समस्त लोकों के मध्य, सबसे ऊपर रहने वाले सुर्यदेव को हम देव मार्ग में आते एवं जाते हुए देखते हैं ॥१७ ॥

#### १९१४.विश्वासां भुवां पते विश्वस्य मनसस्पते विश्वस्य वचसस्पते सर्वस्य वचसस्पते । देवश्रुत्त्वं देव धर्म देवो देवान् पाद्मत्र प्रावीरनु वां देववीतये । मधु माध्वीध्यां मधु माधूचीध्याम् ॥१८ ॥

समस्त लोकों के स्वामी, सबके मनों के रक्षक तथा सभी की वाणियों के प्रेरक, प्राणिमात्र की वाणियों के पालक, प्रकाशक, देवताओं में कीर्तिमान् रूप, दिव्यगुणों से युक्त सुखदाता परमात्मा इस संसार में धर्मपथ पर चलने वाले ज्ञानीजनों की रक्षा करें। हे अध्विनीकुमारो ! आप मधुर गुणों से युक्त विद्या, उत्तम रीति से प्रदान करें और मधुर बहा- विज्ञान के साथकों के साथ देवत्व की प्राप्ति के लिए प्रयासरत ज्ञानीजनों का सरंक्षण करें। हे याजको ! वह परमात्मा आपका सहायक बने ॥१८ ॥

#### १९९५. हदे त्वा मनसे त्वा दिवे त्वा सूर्याय त्वा । ऊर्ध्वो अध्वरं दिवि देवेषु धेहि ॥१९ ॥

हे यन्नदेव ! हम हदय की विशालता के लिए मन को शुद्धि के लिए तथा सूर्य की तेजस्विता को धारण करने के लिए आपकी स्तुति करते हैं । आप हमारे हव्य को ऊपर देवगणों तक पहुँचाएँ ॥१९ ॥

### १९१६. पिता नोसि पिता नो बोधि नमस्ते अस्तु मा मा हिथ्छं सी: । त्वष्ट्रमन्तस्त्वा सपेम पुत्रान्पशून्मयि बेहि प्रजामस्मासु बेह्यरिष्टाह छं सह पत्या भूयासम् ॥२० ॥

है यज्ञदेव ! आप हमारे पिता के समान पालक हैं, अतः हमें पिता (गुरु) के समान ज्ञानवान् बनाएँ । इसके लिए हम आपको नमन करते हैं । हम समस्त प्रजा सहित प्रजापति रूप तेजस्वी बनकर आपको प्राप्त करें । आप हमें पशुधन, सन्तान तथा उत्तम प्रजा से युक्त करें । हम आपके साथ कल्याणकारी होकर विस्काल तक सुखपूर्वक जीवन व्यतीत करें । आप हमें हिस्तित न करें ॥२०॥

#### १९१७. अहः केतुना जुषतार्थः सुज्योतिज्योतिषा स्वाहा। रात्रिः केतुना जुषतार्थः सुज्योतिज्योतिषा स्वाहा॥२१॥

स्वज्योति से ज्योतिर्मान् कर्मयुक्त दिन (सनके लिए) प्रसत्रतादायक सिद्ध हो तथा अपनी ही ज्योति से ज्योतिर्मती रात्रि कर्मयुक्त होकर प्रसन्नतादायी सिद्ध हो—इस निमित यह आहुति समर्पित है ।२१ ॥

#### — ऋषि, देवता, छन्द विवरण —

ऋषि — दध्यङ् आधर्वण १,३-१६ । श्यावाञ्व २ । दोर्घतमा १७-२१ ।

देक्ता — सविता, अभि १ । सविता २ । द्यावा-पृथिवो ३ । वत्पीकवपा ४ । वराहविहत ५ । आदार ६ । धर्म ७-११, १४-१९,२१ । पृथिवो १२ । धर्म, प्राण १३ । धर्म, पत्नी आशीर्वाद २० ।

छन्द — निवृत् उष्णिक् १ । जगती २ । बाह्यी गायत्री ३ । निवृत् पंक्ति ४ । विराट् बाह्यी गायत्री ५ । भुरिक् अतिजगती ६ । निवृत् अष्टि ८ । स्वराट् अतिधृति८ । (दो) अतिशक्वरी ९ । स्वराट् पंक्ति१० । त्रिष्टुप् १९ । स्वराट् उत्कृति१२ । निवृत् गायत्री १३ । भुरिक् अनुष्टुप् १४ । निवृत् बाह्यी अनुष्टुप् १५ । भुरिक् बृहती १६ । निवृत् त्रिष्टुप् १७ । निवृत् अत्यष्टि १८ । विराट् उष्णिक् १९ । निवृत् अतिजगती २० । अनुष्टुप् २१ ।

# ।। इति सप्तत्रिंशोऽध्यायः ।।

# ॥ अथ अष्टात्रिंशोऽध्यायः॥

प्रथम चार मंत्रों का उपयोग कर्मकाण्ड की परम्यत के अनुसार कमर भी बॉबरे की रस्सी प्राय करने, भी को यह स्थल पर लाने, बछड़े को रस्सी से मुक्त करने तबा दूध दूहने की क्रियाओं के साब किया जाता है। इस दूश्य प्रक्रिया के साथ एक सूक्ष प्रक्रिया का बोध कराया जाता है, जिसके अंतर्गत पोषण देने वाली प्रकृतिक लक्ति बाराओं को प्रभावित करने वाली यहीय कर्मा को प्राय (उपल) करना, उसके प्रभाव से पोषक लक्ति को प्रेरित करना तबा उनसे पोषक प्रवाह को प्रमुख पाला में प्राय करके सुनियोजित करने के प्रयोग वसते हैं। रास्ता का अर्थ आवृत करने वाली मेखला या शक्ति है। इडा (पृथिवी) अदिति एवं सरस्वती को गौलय कहा गया है (जत० वा० १४.२.१.७) । वहाँ बावानुवाद उक्त सूक्ष्म प्रक्रिया के अनुख्य ही किया गया है — १९१८. देवस्य त्या सचितुः प्रसर्विश्वनोर्खाहुष्यां पूष्णो हस्ताभ्याम्। आ ददेदित्यै रास्नासि ॥१॥

(हे यज्ञीय ऊर्जे !) आपको हम सवितादेव की प्रेरणा से, अश्विनीदेवों (आयुष्य देने वाले देवों ) की बाहों और पूषा (पोषण देने वाले देवों ) के हाथों से ग्रहण करते हैं । आप अदिति (देवों की माता-देवी प्रवाह पैदा करने वाली सूक्ष्म प्रकृति) की मेखला (आवृत करके प्रभावित करने वाली) हैं ॥१ ॥

### १९९९. इडऽ एहा दितऽ एहि सरस्वत्येहि । असावेह्यसावेह्यसावेहि ॥२ ॥

हे इडे (घरती माता) ! हे अदिति ! हे माँ सरस्वती देवि ! आप (गौ के समान पोषण प्रदायक बनकर) वहाँ आएँ । इसी रूप में आएँ ॥२ ॥

## १९२०. अदित्यै रास्नासीन्द्राण्याऽ उष्णीषः । पूषासि घर्माय दीष्व ॥३ ॥

(हे यज्ञीय ऊर्जे !) आप अदिति की मेखलारूप हैं, इन्द्राणी (संगठक शक्ति) की पगड़ी (प्रतिष्ठा का चिह्न) हैं। आप पोषण देने में समर्थ हैं, धर्म (हितकारी कार्यों-यज्ञों ) के लिए अपनी शक्ति को नियोजित करें ॥३ ॥

## १९२१. अश्विभ्यां पिन्वस्व सरस्वत्यै पिन्वस्वेन्द्राय पिन्वस्व। स्वाहेन्द्रवत् स्वाहेन्द्रवत् स्वाहेन्द्रवत् ॥४॥

(हे गौ की माँति स्रवित होने वाली सूक्ष्म प्रकृति !) आप अश्विनी (आयुष्य-वर्धक) देवों, सरस्वती (विद्यावर्धक शक्तियों ) तथा इन्द्र ( संगठक देववृत्तियों ) की पृष्टि के लिए सरित (प्रवाहित) हों । इन्द्रदेव के (सदृश पोषक प्रवाहों के वर्षण की प्रक्रिया के) लिए यह आहुति समर्पित हैं, पुन-पुन: समर्पित हैं ॥४ ॥

## १९२२. यस्ते स्तनः शशयो यो मयोभूयों रत्नद्या वसुविद्यः सुदत्रः । येन विश्वा पुष्यसि वार्याणि सरस्वति तमिह धातवेकः । उर्वन्तरिक्षमन्वेमि ॥५ ॥

हे माँ सरस्वित (गाँ) ! जिस प्रकार माता का स्तन बच्चे को सुख की नींद से सुलाने वाला, आनन्ददायी, उत्तम बल तथा उत्तम गुणों का पोषक होता है, उसी प्रकार आपका दिव्य ज्ञान (दुग्ध) सुख-शांतिदायक तथा मंगलकारी ऐश्वर्य प्रदान करने वाला है । हे सरस्वती देवि ! सम्पूर्ण कार्यों का पोषण करने वाला, उत्तम दानशील, जो ज्ञान है, उस ज्ञान को प्रजा के धारण और पोषण के लिए आप हमें प्रदान करें, जिससे हम विशास अन्तरिक्ष के अनुगामी बन सकें ॥५॥

१९२३. गायत्रं छन्दोसि त्रैष्टभं छन्दोसि द्यावापृथिवीध्यां त्वा परि गृहणाम्यन्तरिक्षेणोप यच्छामि । इन्द्राश्चिना मधुनः सारघस्य घर्मं पात वसवो यजत वाट् । स्वाहा सूर्यस्य रश्मये वष्टिवनये ॥६ ॥

१९२४. समुद्राय त्वा वाताय स्वाहा सरिराय त्वा वाताय स्वाहा । अनाधृष्याय त्वा वाताय स्वाहाप्रतिष्यच्याय त्वा वाताय स्वाहा । अवस्यवे त्वा वाताय स्वाहाशिमिदाय त्वा वाताय

सम्पूर्ण प्राणियों को उत्पन्न करने वाले, सभी प्राणियों को अभीष्ट प्रदान करने वाले, अखण्ड शक्तिवाले,

हे वस् (धन) शक्ति से युक्त एवं ठड़ (ओज) शक्ति से युक्त इन्द्रदेव ! आपके लिए आहुति समर्पित है । हे

अपराजित, सरक्षण प्रदान करने वाले, कष्ट दूर करने में सक्षम वायुदेव ! आपके लिए यह आहुतियाँ समर्पित की

हे इन्द्रदेव ! आप गायत्री छन्द तथा त्रिष्ट्रप् छन्द से स्तृति करने वालों का संरक्षण करने वाले हैं । हे दोनों

अश्विनीकुमारो । बुलोक से पृथ्वीलोक पर्यन्त प्रजा की नीरोगता के लिए हम आप दोनों को ग्रहण करते हैं । जिस

तरह अन्तरिक्ष, वर्षा तथा वायु के द्वारा सभी के प्राणों की रक्षा करता है, उसी प्रकार प्रजा को ज्ञान तथा ऐखर्य से

सम्पन्न करने के लिए हम आप दोनों को स्वीकार करते हैं । हे वसुगण ! मधुररस के समान, मधुर व्यवहारयुक्त

पराक्रम को हम सत्यरूप में स्वीकार करते हैं। आप भली प्रकार यज्ञ का सम्पादन करें और वर्षा हेत् सर्य की

रिश्मयों की सहायता प्राप्त करने (अर्थात् उत्तम वर्षा-पर्जन्य वृष्टि) के लिए यज्ञ करें ॥६ ॥

जा रही हैं, आप इन्हें स्वीकार करें ॥७ ॥ १९२५. इन्द्राय त्वा वसुमते रुद्रवते स्वाहेन्द्राय त्वादित्यवते स्वाहेन्द्राय त्वाधिमातिष्टे स्वाहा। सवित्रे त्वऽ ऋधुमते विश्वमते वाजवते स्वाहा बृहस्पतये त्वा विश्वदेव्यावते

स्वाहा ॥८॥

स्वाहा ॥७ ॥

आदित्यों के तेज से युक्त इन्द्रदेव ! आपके लिए यह आहुति है । हे अभिमानियों को नष्ट करने वाले इन्द्रदेव ! आपके लिए ये आहतियाँ समर्पित हैं। ऋत व ज्ञान से प्रकाशित होने वाले, अत्यधिक सामर्ध्यवान, ऐश्वर्य एवं शक्तिशाली सैन्य बल प्रदान करने वाले सवितादेव के लिए ये आहतियाँ समर्पित हैं। समस्त देवशक्तियों के

हितकारी बृहस्पतिदेव के लिए यह आहति समर्पित है ॥८ ॥

१९२६. यमाय त्वाङ्किरस्वते पितृमते स्वाहा । स्वाहा घर्माय स्वाहा घर्म: पित्रे ॥९ ॥ पितृगणों तथा अद्भिराओं से यक्त यम देवता के लिए ये आहतियाँ समर्पित है । धर्म (यज्ञ विशेष) के विस्तार के लिए ये आहुतियाँ हैं । पितृगणों की तृप्ति के लिए यह आहुति समर्पित है ॥९ ॥

१९२७. विश्वाऽ आशा दक्षिणसद्विश्वान् देवानयाडिह । स्वाहाकृतस्य घर्मस्य मधोः

पिबतमश्चिना ॥१०॥ इस यज्ञस्थल पर दक्षिण दिशा में बैठे होताओं ने, सभी दिशाओं में रहने वाले समस्त देवगणों एवं विद्वज्जनों

का यथोचित पूजन-अर्चन किया है । अतः हे अश्विनीकुमारो ! आप यहाँ इस यज्ञ मे समर्पित आहुतियों के मधुर रस का पान करें ॥१०॥

१९२८. दिवि घाऽ इमं यज्ञमिमं यज्ञं दिवि घाः । स्वाहाग्नये यज्ञियाय शं यजुर्भ्यः ॥११ । । हे याज्ञिको ! यज्ञाग्नि से सखपूर्वक वज्जकार्य सम्मन्न करें और इस यज्ञ की हवि को देवलोक तक पहुँचाएँ ।

यज्वेंद के मंत्रों का उच्चारण करते हुए आहतियाँ समर्पित करें ॥११ ॥

१९२९. अश्विना धर्मं पात<sup>छे</sup> हार्द्वानमहर्दिवाधिरूतिभि:। तन्त्रायिणे नमे द्यावापृथिवीभ्याम् ॥१२ ॥

हे अश्विनीकुमारो ! आप अपनी रक्षण- शक्तियों से हृदय को प्रिय लगने वाले यज्ञ की दिन-रात रक्षा करें । काल चक्र के प्रवर्तक सूर्य और युलोक से पृथिवी पर्यन्त सभी देवी शक्तियों को हमारा नमन है ॥१२ ॥

१९३०. अपातामश्विना घर्ममनु द्यावापृथिवी अम छंसाताम्। इहैव रातयः सन्तु ॥१३ ॥

हे अश्विनीकुमारो ! आप हमारे यज्ञ की हर प्रकार से रक्षा करें । झुलोक तथा पृथिवी लोक के अधिष्ठाता देवता भी आपके कार्य में सहयोगी हों । आप अपने स्थान में ही रहकर हमें यहाँ ऐश्वर्य प्रदान करें ॥१३ ॥

१९३१. इषे पिन्वस्वोर्जे पिन्वस्व ब्रह्मणे पिन्वस्व क्षत्राय पिन्वस्व द्यावापृथिवीश्यां पिन्वस्व । धर्मासि सुधर्मामेन्यस्मे नृम्णानि धारय ब्रह्म धारय क्षत्रं धारय विशं धारय ॥१४ । हे यहदेव ! अत्र की वृद्धि तथा बल-गराक्रम के लिए सम्पूर्ण प्रजा को आप पृष्ट बनाएँ । ब्राह्मणत्व तथा

क्षत्रियत्व की वृद्धि के लिए प्रजा को पृष्ट बनाएँ। युलोक और पृथिवी लोक के विस्तार के लिए प्रजा पृष्ट हो। है परमात्मन्! आप उत्तम रीति से समस्त प्रजा एवं राष्ट्र को धारण करने में समर्थ हैं। आप हिंसारहित हैं। मनुष्यों के लिए हितकारी ऐश्वर्य हमें प्रदान करें। आप हमें बाह्यणत्व, क्षत्रियत्व तथा व्यापार को क्षमता प्रदान करें। १४॥ १९३२. स्वाहा पृष्टो शरसे स्वाहा ग्रावण्यः स्वाहा प्रतिरवेण्यः। स्वाहा पितृष्य उक्कव्वविर्हिण्यों धर्मपावण्यः स्वाहा द्यावापृथिवीण्या छं, स्वाहा विश्वेण्यो देवेण्यः। १९५॥

रनेहकारी पूषा, प्राणों, शब्द करने वाले प्राणियों, सोमपायी, धर्म (यह विशेष) को पवित्र करने वाले पितृगणों, द्युलोक, पृथ्वीलोक तथा सम्पूर्ण देवगणों के लिए—ये आहुतियाँ समर्पित की जा रही है ॥१५ ॥

१९३३. स्वाहा रुद्राय रुद्रहूतये स्वाहा सं ज्योतिषा ज्योतिः । अहः केतुना जुषता छं सुज्योतिज्योतिषा स्वाहा। रात्रिः केतुना जुषता छं सुज्योतिज्योतिषा स्वाहा। मधु हुतमिन्द्रतमे अग्नावश्याम ते देव घर्म नमस्ते अस्तु मा मा हिछं सीः ॥१६॥

राक्षसों के संहारक रुद्रदेव के लिए यह आहुति समर्पित है। ज्योति से ज्योति मिलकर भली प्रकार प्रज्वलित हो, इसके लिए आहुति समर्पित है। दिन में प्रज्ञा से युक्त तेज अपने तेज से संयुक्त हो, इसके लिए यह आहुति समर्पित है। रात्रि में प्रज्ञा से युक्त तेज अपने तेज से संयुक्त हो, इसके लिए यह आहुति समर्पित है। हे दिव्य गुणों से युक्त परमात्मन् ।आए तेजस्वी अग्नि में समर्पित को गयो मधुर आहुति को महण करें और हमारी रक्षा करें ॥१६ १९३४. अभीमं महिमा दिवं विप्रो बभूव सप्रथा: । उत श्रवसा पृथिवी थे स थे सीदस्व महाँ असि रोचस्व देववीतम: । वि धुममन्ने अरुषं मियेध्य सुज प्रशस्त दर्शतम् ॥१७

हे अग्निदेव ! आपकी सुविस्तृत कीर्ति बुलोक तथा पृथिवीलोक में व्याप्त है । आप सभी देवगणों को तृप्त करने में समर्थ हैं । आप हमारे यज्ञ में भली प्रकार से विराजमान होकर प्रज्वलित हों । हे यज्ञ के योग्य, उत्कृष्ट अग्निदेव ! आप अपने लाल रंग से युक्त, दर्शनीय धूम्र का विस्तार करें ॥१७ ॥

१९३५. या ते घर्म दिव्या शुग्या गायत्र्यार्थः हविद्यनि । सा तऽ आ प्यायतां निष्ट्यायतां तस्यै ते स्वाहा । या ते घर्मान्तरिक्षे शुग्या त्रिष्टुक्याग्नीग्रे । सा त ऽ आ प्यायतां निष्ट्यायतां तस्यै ते स्वाहा । या ते घर्म पृथिव्यार्थः शुग्या जगत्यार्थः सदस्या । सा त ऽ आ प्यायतां निष्ट्यायतां तस्यै ते स्वाहा ॥१८ ॥

है अग्निदेव ! आपको जो दीप्ति चुलोक तथा विशिष्ट यज्ञ में एवं गायत्री छन्द में हैं; आपकी जो दीप्ति अन्तरिक्ष में एवं अग्नि के समान प्रदीप्त त्रिष्टुप् छन्द में हैं, आपको जो दीप्ति पृथिवी में, सभास्थान में एवं जगती छन्द में हैं; वह दीप्ति विस्तार पाए तथा दृढ़ हो, इसके लिए यह आहुतियाँ समर्पित की जा रही हैं ॥१८ ॥

१९३६. क्षत्रस्य त्वा परस्पाय ब्रह्मणस्तन्वं पाहि। विशस्त्वा धर्मणा वयमनु क्रामाम सुविताय नव्यसे ॥१९॥

हे परमात्मन् ! शतुओं से प्रजा की रक्षा के लिए हम आपका अनुसरण करते हैं । शौर्यवान् क्षत्रियों तथा ज्ञानवान् ब्राह्मणों के शरीरों में विद्यमान शक्तियों की आप रक्षा करें । प्रजा को धर्म मार्ग पर चलाकर उत्तम पदार्थों को प्राप्त कराने, श्रेष्ठ मार्ग पर चलाने और कर्तव्य-पालन के लिए हम आपका अनुसरण करते हैं ॥१९ ॥

१९३७. चतुःस्रक्तिर्नाभिर्ऋतस्य सप्रथाः स नो विश्वायुः सप्रथाः स नः सर्वायुः सप्रथाः । अप द्वेषो अप द्वरोन्यवतस्य सश्चिम ॥२० ॥

हे परमात्मन् । आप चतुर्दिक् संव्याप्त एवं यझ-व्यवस्या के केन्द्र हैं । अति विस्तृत यशवाले होकर जीवन पर्यन्त हमारी रक्षा करें । विस्तृत यशवाले आप हमारे कल्याण के लिए दीर्घायु प्रदान करें । द्वेष करने वाले कुटिल शतुओं से तथा आवागमन से हमें मुक्त करें । हम अहैतुकी कृपा करने वाले आपकी उपासना करते रहें ॥२० ॥

१९३८. घर्मैतत्ते पुरीषं तेन वर्धस्व चा च प्यायस्व। वर्धिषीमहि च वयमा च प्यासिषीमहि॥२१॥

हे यज्ञदेव ! आप बड़े ऐसर्यशाली एवं सामर्थ्यवान् हैं । आपको समृद्धि और भी बढ़े । इस प्रकार आप पूर्ण समृद्धिशाली हों । हम लोग भी श्रेष्ठ धन एवं पदार्थों से तृप्त होकर पूर्ण वृद्धि को प्राप्त हो ॥२१ ॥

१९३९.अचिक्रदद्व्या हरिर्महान्मित्रो न दर्शतः । स 🖄 सूर्येण दिद्युतदुद्धिर्निधिः ॥

हे यह प्रभो ! आप मेघों की माँति सुखों को वर्षा करने वाले हैं । आप प्रजा के दु:खों को दूर करने वाले, मित्र के समान स्नेह प्रदान करने वाले और सबके द्रष्टा है । आप सूर्य के समान अपने तेज से प्रकाशित होने वाले तथा समुद्र की तरह गम्भीर और खजाने के समान ऐसवों के रक्षक हैं ॥२२ ॥

१९४०. सुमित्रिया नऽ आपऽ ओषधयः सन्तु दुर्मित्रियास्तस्मै सन्तु योस्मान्द्रेष्टियं च वयं द्विष्यः ॥२३ ॥

है यज्ञ प्रभो ! हमारे लिए जल तथा ओर्बाधयाँ परम मित्र के समान लाभ पहुँचाने वाली हों । हमसे जो द्वेष करते हैं या जिनसे हम द्वेष करते हैं, उनके लिए यह जल तथा ओर्बाधयाँ शत्रु के समान हानि पहुँचाने वाली हों ॥२३ ॥

१९४१. उद्वयं तमसस्परि स्वः पश्यन्तऽ उत्तरम्। देवं देवत्रा सूर्यमगन्म ज्योतिरुत्तमम्॥२४॥

हम इस लोक से भी ऊँचे, सुखस्वरूप, सबसे उत्कृष्ट, परम ज्योति स्वरूप, दैवी गुणों से युक्त सूर्यदेव के समान तेजस्वी परमात्मा को देखते हुए अन्यकार से दूर होकर उच्चतम स्थिति को प्राप्त हों ॥२४ ॥

#### १९४२. एबोस्येबिबीमहि समिदसि तेजोसि तेजो मयि बेहि ॥२५ ॥

ें हे यज्ञदेव ! आप स्वयं प्रकाशमान हैं । यह प्रकाश सदैव विस्तार पाए । आप प्रज्वलित काष्ठ (समिधा) के समान प्रकाशित तेज स्वरूप हैं, अत: हमें भी तेजस्वी बनाएँ ॥२५ ॥ १९४३. यावती द्यावापृथिवी यावच्च सप्त सिन्धवो वितस्थिरे । तावन्तमिन्द्र ते ग्रहमूर्जा गृहणाम्यक्षितं मयि गृहणाम्यक्षितम् ॥२६ ॥

हे यज्ञ प्रभु ! जहाँ तक द्युलोक व भूलोक का विस्तार है और जहाँ तक सातों समुद्र तथा विविध दिशाएँ फैली हैं, वहाँ तक के विस्तृत क्षेत्र में हम (सभी प्राणी) आपकी ऊर्जा ग्रहण करते हैं । इसके लिए (ग्रहण करने की) अक्षुण्ण सामर्थ्य भी हम आपसे प्राप्त करते हैं ॥२६ ॥

१९४४. मयि त्यदिन्द्रियं बृहन्मयि दक्षो मयि क्रतुः । घर्मस्त्रशुग्वि राजति विराजा ज्योतिषा सह ब्रह्मणा तेजसा सह ॥२७ ॥

जो परमात्मा अग्नि, विद्युत् तथा सूर्य, इन तीनों के सदश वेजस्वी होकर महान् प्रकाश, विविध तेज तथा ब्रह्मवेज से संयुक्त होकर सुशोषित होते हैं, वे हमें महान् बलशाली बनाएँ, हमें कर्तृत्वशक्ति एवं दक्षता प्रदान करें॥ १९४५. पद्मसो रेतऽ आभृतं तस्य दोहमशीमह्युत्तरामुत्तरार्थं समाम्। त्विषः संवृक् क्रत्वे दक्षस्य ते सुषुम्णास्य ते सुषुम्णाग्निहुतः। इन्द्रपीतस्य प्रजापति-भक्षितस्य मधुमतऽ उपहूतऽ उपहूतस्य भक्षयामि॥२८॥

पयस् (बरसे हुए पोषण) से रेतस् (उर्दरक तेज) प्रकृति में (यज्ञ के प्रधाव से) भर गया है । उसके दोहन की (यज्ञीय) प्रक्रिया का लाभ आगे आने वाले वर्षों में हम (लगातार) प्राप्त ३३ करते रहें । कान्ति (तेजस्विता) को स्वीकार करने वाले, संकल्पों को सिद्धि प्रदान करने में कुशल, आमंत्रित हे यज्ञदेव ! सुखकारक अग्नि (यज्ञाग्नि) में आपके लिए दी गयी आहुतियाँ श्रेष्ठ सुखप्रदायक हैं । इन्द्रदेव के द्वारा पान किये गये, प्रजापित द्वारा सेवन किये गये, मधुरतायुक्त (हव्य) का सेवन हम भी करते हैं ॥२८ ॥

### —ऋषि, देवता, छन्द-विवरण—

ऋषि— दध्यङ् आवर्षण १-४ । दोर्घतमा ५-२२, २६-२८ । मेश्वातिथि २३ । प्रस्कण्य २४, २५ । देवता— सविता, रज्जू १ । गौ २ । रज्जू वत्स ३ । लिंगोत, विषुष ४ । वाक् ५ । परीशास, महावीर, धर्म, विश्वेदेवा ६ । वातनाम ७, ८ । वातनाम, धर्म १ । अश्विनोकुमार १०,१३ । धर्म ११, १८-२२ । अश्विनीकुमार आदि १२ । धर्म, खर १४ । पूषा आदि १५ । रुद्र-आदि, पय् धर्म १६ । अग्नि १७ । आपः २३ । सूर्य २४ । समित् २५ । दिधधर्म २६ । यजमान-आशीर्वाद २७ । यजमान-आशीर्वाद , दिधधर्म २८ ।

हन्द— विराद् आची पंक्ति १ । निवृत् गायत्री २ । पुरिक् साम्नी बृहती ३ । आची पंक्ति ४,१२ । निवृत् अतिजगती ५ । निवृत् अत्यष्टि ६ । अष्टि ७, ८ । पुरिक् गायत्री ९ । अनुष्टुप् १०, २१ । विराद् उष्णिक् ११ । निवृत् उष्णिक् १३ । अतिशक्यती १४ । स्वराद् जगती १५ । पुरिक् अतिषृति १६ । निवृत् अतिशक्यती १७ । पुरिक् आकृति १८ । निवृत् उपरिष्टात् बृहती १९ । निवृत् त्रिष्टुप् २० । परोष्णिक् २२ । निवृत् अनुष्टुप् २३ । विराद् अनुष्टुप् २४ । साम्नी पंक्ति २५ । स्वराद् पंक्ति २६ । पंक्ति २७ । स्वराद् षृति २८ ।

## ॥ इति अष्टात्रिंशोऽध्यायः ॥

# ॥ अथ एकोनचत्वारिंशोऽध्याय: ॥

१९४६. स्वाहा प्राणेभ्यः साधिपतिकेभ्यः। पृथिव्यै स्वाहाग्नये स्वाहान्तरिक्षाय स्वाहा वायवे स्वाहा दिवे स्वाहा सूर्याय स्वाहा ॥१ ॥

प्राणों के अधिपति (हिरण्यगर्भ) सहित उत्तम प्राणों के लिए, पृथ्वी के लिए, अग्नि के लिए, अन्तरिक्ष के लिए, वायु देवता के लिए, बुलोक के लिए तथा सूर्यदेव के लिए—ये आहुतियाँ समर्पित की जा रही हैं ॥१ ॥ १९४७, दिग्म्य: स्वाहा चन्द्राय स्वाहा नक्षत्रेम्य: स्वाहा दरुणाय स्वाहा । नाभ्ये स्वाहा पुताय स्वाहा ॥२ ॥

सभी दिशाओं के लिए, चन्द्रमा के लिए, नक्षत्रों के लिए, जल समूहों के लिए, नामि (भुवनस्य नामि:-यज्ञ देव) के लिए तथा पवित्रता का संचार करने वाले देवता के लिए—ये आहुतियाँ समर्पित की जा रही हैं ॥२ ॥ १९४८. वाचे स्वाहा प्राणाय स्वाहा प्राणाय स्वाहा । चक्षुषे स्वाहा चक्षुषे स्वाहा श्रोत्राय स्वाहा श्रोत्राय स्वाहा ॥३ ॥

उत्तम वाणी के लिए, प्राण वायु को पवित्र रखने के लिए, दोनों आँखों की पवित्रता के लिए तथा दोनों कानों की पवित्रता के लिए—ये आहतियाँ समर्पित हैं ॥३ ॥

१९४९. मनसः काममाकृतिं वाचः सत्यमशीय । पश्नूनार्थः रूपमन्नस्य रसो यशः श्रीः श्रयतां मयि स्वाहा ॥४ ॥

(मनस्वी) अन्तःकरण की कामना की पूर्ति हो तथा वाणी को सत्य बोलने की श्रमता प्राप्त हो । पशुधन से घर की शोभा बढ़े । अन्न के रस कीर्ति तथा समृद्धि की प्राप्त हो—इसके लिए ये आहुतियाँ समर्पित हैं ॥४ ॥ १९५०. प्रजापित: सम्प्रियमाण: सम्राट् सम्भृतो वैश्वदेव: सर्थं सन्नो धर्म: प्रवृक्त स्तेजऽ उद्यतऽ आश्विन: पयस्यानीयमाने पौष्णो विष्यन्दमाने मारुत: क्लथन् । मैत्र: शरिस सन्ताय्यमाने वायव्यो हियमाणऽ आग्नेयो ह्यमानो वाग्धृत: ॥५ ॥

(यज्ञीय प्रयोगों से) पुष्ट होते हुए प्रजापित के लिए, प्रजा द्वारा सम्मानित सम्माट् के लिए, विद्वानों से सम्मानित वैश्वदेव के लिए, उच्चासन प्राप्त तेजस्वी धर्म (यज्ञ विशेष) के लिए, उन्नत पद पर प्रकाशित तेज के लिए, जल से अभिषिक्त अश्विनीकुमारों के लिए, पृथ्वी के हित में प्रवृत्त 'पूषा' के लिए, शत्रुनाशक मरुत् के लिए, कृषि साधनों के विस्तारक मित्र के लिए, युद्ध क्षेत्र में गमनशील वायु के लिए, आहुतियाँ प्राप्त करने वाले अग्नि तथा वाक् देवता के लिए आहुतियाँ समर्पित हैं ॥५ ॥

१९५१. सविता प्रथमेहन्नग्निर्दितीये वायुस्तृतीयऽ आदित्यश्चतुर्थे चन्द्रमाः पञ्चम ऽऋतुः षष्ठे मरुतः सप्तमे बृहस्पतिरष्टमे । मित्रो नवमे वरुणो दशमऽ इन्द्रऽ एकादशे विश्वेदेवा द्वादशे ॥६ ॥ पहले दिन सविता के लिए, दूसरे दिन अग्नि के लिए, तीसरे दिन वायु के लिए, चौथे दिन आदित्य के लिए, पाँचवें दिन चन्द्रमा के लिए, छटे दिन ऋतु के लिए, सातवें दिन मरुद्गण के लिए, आठवें दिन बृहस्पितदेव के लिए, नौवें दिन मित्र के लिए, दसवें दिन वरुण के लिए, ग्यारहवें दिन इन्द्रदेव के लिए तथा बारहवें दिन विश्वेदेवा के लिए आहुतियाँ समर्पित हैं ॥६ ॥

#### १९५२. उग्रश्च भीमश्च ध्वान्तश्च धुनिश्च । सासह्वाँश्चाभियुग्वा च विक्षिपः स्वाहा ॥७ ॥

उम्र के लिए, भीम के लिए, ध्वान्त (घोर शब्द वाले) के लिए, धुनि (कम्पित करने वाले) के लिए, सासद्वान (पराजित करने में समर्थ) के लिए, अभियुग्वा (शत्रुओं पर चढ़ाई करने वाले) के लिए तथा विश्विप (छिन्न-भिन्न करने वाले वायु देवता) के लिए —ये आहुतियाँ समर्पित हैं ॥७ ॥

१९५३. अग्नि थं हृदयेनाशनि थं हृदयाग्रेण पशुपति कृत्स्नहृदयेन भर्व यक्ना। शर्वं मतस्नाध्यामीशानं मन्युना महादेवमन्तः पर्शव्येनोग्रं देवं वनिष्ठुना वसिष्ठहनुः शिङ्गीनि कोश्याभ्याम् ॥८॥

अमे की दो कव्छिकाओं में अंग-जनवर्तों से देव शक्तियों को बृष्ट-प्रसन्न करने का उत्लेख हैं। उन अंग-अवयवां रें सन्निति शक्तियों को युत्रीय प्रकेतनों में निवोजित करने से देवों की प्रसन्ता प्राप्त होने का पाव प्रहणीय है—

(याजक) हृदय से ऑग्न को, हृदय के अग्रभाग से किशुत् देव को, सम्पूर्ण हृदय से पशुपति देवता को, यकृत् से आकाश को, गुर्दों से जल को, मन्यु से ईशान को, अन्दर की पसलियों से महादेव को, आँतों से उम्र देवता को, हुनु से वसिष्ठ को तथा हृदय कोषों से शिद्धि देवों को तुष्ट (प्रसन्न) करते हैं ॥८ ॥

१९५४. उग्रॅंत्लोहितेन मित्रछं सौवत्येन रुद्रं दौर्वत्येनेन्द्रं प्रक्रीडेन मरुतो बलेन साध्यान् प्रमुदा। भवस्य कण्ठ्यछं रुद्रस्यान्तः पार्श्व्यं महादेवस्य यकुच्छर्वस्य वनिष्ठुः पशुपतेः पुरीतत्॥९॥

लोहित से उग्रदेवता को, उत्तम वर्तों के पालन से मित्र देवता को, दुराचार के त्याग से रुद्रदेव को, श्रेष्ठ आचरण से इन्द्रदेव को, बल के सदुपयोग से मरुत् को, प्रसन्नता (दायी कर्मों) से साध्यदेवों को, सुमधुर गायन के आधारभूत कण्ठ से भव देवता को, प्रसलियों में समाहित शक्तियों द्वारा रुद्र को, सहदयता से महादेव को, स्थूल औत में सिन्नहित शक्तियों से शर्वदेवता को तथा पुरीतत् (हृदय स्थित नाड़ी की शक्ति) से पशुपति को प्रसन्न करते हैं ॥९॥

१९५५. लोमध्यः स्वाहा लोमध्यः स्वाहा त्वचे स्वाहा त्वचे स्वाहा लोहिताय स्वाहा लोहिताय स्वाहा मेदोध्यः स्वाहा मेदोध्यः स्वाहा। माछंसेध्यः स्वाहा माछं सेध्यः स्वाहा स्नावध्यः स्वाहा स्नावध्यः स्वाहास्थध्यः स्वाहास्थध्यः स्वाहा पञ्जध्यः स्वाहा मञ्जध्यः स्वाहा रेतसे स्वाहा। पायवे स्वाहा ॥१०॥

इस मंत्र में ऋरीर के विविध अवयवों की पृष्टि के लिए दो-दो आहुतियों दी गयी हैं । प्रथम आहुति व्यष्टि परक तथा दूसरी समृद्धि परक मानकर दो-दो बार मंत्र प्रयोग किया गया प्रतीत होता है—

लोमों के निमित्त, त्वचा के निभित्त, लोहित के निमित्त, मेदों के निमित्त, मांसों के निमित्त, स्नायुओं के निमित्त, अस्थियों के निमित्त, मञ्जाओं के निमित्त, वीर्य के निमित्त तथा गुदारूप अवयव के निमित्त—ये आहुतियाँ समर्पित हैं ॥१०॥

१९५६. आयासाय स्वाहा प्रायासाय स्वाहा संयासाय स्वाहा वियासाय स्वाहोद्यासाय स्वाहा । शुचे स्वाहा शोचते स्वाहा शोचमानाय स्वाहा शोकाय स्वाहा ॥११ ॥ आयास देवता के निमित्त, प्रयास देवता के निमित्त, संयास देवता के निमित्त, वियास देवता के निमित्त, उद्यास देवता के निमित्त, शुच देवता के निमित्त, शोच देवता के निमित्त, शोचमान देवता के निमित्त तथा शोक देवता के निमित्त—ये आहुतियाँ समर्पित हैं ॥११॥

१९५७. तपसे स्वाहा तप्यते स्वाहा तप्यमानाय स्वाहा तप्ताय स्वाहा घर्माय स्वाहा । निष्कृत्यै स्वाहा प्रायश्चित्यै स्वाहा भेषजाय स्वाहा ॥१२ ॥

वप के निमित्त, संवाप (को प्राप्त होने वाले) के निमित्त, वप्यमान के निमित्त, वप्त के निमित्त, धर्म (यह विशेष) के निमित्त, निष्कृति के निमित्त, प्रायश्चित के निमित्त तथा भेषज के निमित्त—ये आहुतियाँ समर्पित हैं ॥१२॥ १९५८. यमाय स्वाहान्तकाय स्वाहा मृत्यवे स्वाहा। बहुएणे स्वाहा बहुएहरूयायै स्वाहा

विश्वेभ्यो देवेभ्यः स्वाहा द्यावापृथिवीभ्यार्थः स्वाहा ॥१३॥

यम के निमित्त, अन्तक के निमित्त, मृत्यु के निमित्त, ब्रह्म के निमित्त, ब्रह्म हत्या के (शमन के) निमित्त, सम्पूर्ण देवगणों के निमित्त तथा चुलोक और पृथ्वीलोक के निमित्त— ये आहुतियाँ समर्पित हैं ॥१३॥

#### —ऋषि, देवता, छन्द-विवरण—

ऋषि— दध्यङ् आधर्वण १-६ । परमेच्डी प्रजापति अचवा साध्य ७-१३ ।

देवता— मान्त्रवर्णिक्य १-३ । यजमान-आशीर्वाद, त्री ४ । प्रायश्चित्त देवता ५ । सविता आदि ६ । मरुद्गण ७ । अग्नि ८-१३ ।

**छन्द**— पंक्ति १ । पुरिक् अनुष्टुप् २ । स्वराट् अनुष्टुप् ३ । निचृत् वृहती ४ । कृति ५ । विराट् घृति ६ । पुरिक् गायत्री ७ । निचृत् अत्यष्टि ८ । पुरिक् अष्टि ९ । आकृति १० । स्वराट् जगती ११ । त्रिष्टुप् १२ । निचृत् त्रिष्टुप् १३ ।

## ॥ इति एकोनचत्वारिंशोऽध्यायः ॥



## ॥ अथ चत्वारिंशोऽध्याय:॥

यजुर्वेद के ३९ अध्याय बज़ीय कर्मकाण्डपरक कहे गये हैं। चालीसर्वी अध्याय विजुद्ध ज्ञानपरक है। इसे ईज़ावास्योपनिषद् के रूप में पान्यता प्राप्त है। आचार्य महीबर ने भी लिखा है कि वज़कर्म से जुद्ध हुए अन्तः करण को आत्पज्ञान—परमात्पज्ञान से संस्कारित करने के उद्देश्य से ऋषियों ने यह अन्तिम अध्याय उन्कृष्ट ज्ञान सूत्रों के रूप में स्वाप्ति किया है। इस भाषानुवाद में गृद मंत्रों का केवल सर्वसुलय लोकोपवोगी अर्थ ही दिया जा वहा है—

१९५९. ईशा वास्यमिद्धं सर्वं यत्किं च जगत्यां जगत्। तेन त्यक्तेन भुञ्जीथा मा गृधः कस्य स्विद्धनम् ॥१ ॥

इस सृष्टि में जो कुछ भी (जड़ अथवा चेतन) है, वह सब ईश द्वारा आवृत-आच्छादित है (उसी के अधिकार में हैं) । केवल उसके द्वारा (उपयोगार्थ) छोड़े गये (सौंप गयें) का हो उपभोग करो । (अधिक का) लालच मत करों, (क्योंकि यह) धन किसका है ? (अर्चात् किसी व्यक्ति का नहीं-केवल 'ईश' का ही हैं) ॥१ ॥

१९६०. कुर्वन्नेवेह कर्माणि जिजीविषेच्छतथः समाः । एवं त्वयि नान्यथेतोस्ति न कर्म लिप्यते नरे ॥२ ॥

यहाँ ( ईश्वर से अनुशासित इस जगत् में ) कर्म करते हुए सौ क्यों (पूर्णाय) तक जीने की कामना करें । (इस प्रकार अनुशासित रहने से) कर्म मनुष्य को लिप्त (विकारग्रस्त) नहीं करते । (विकारमुक्त जीवन जीने के निमित्त) यह (मार्गदर्शन) तुम्हारे लिए हैं, इसके अतिरिक्त परम कल्याण का और कोई अन्य मार्ग नहीं है ॥२ ॥

१९६१. असुर्या नाम ते लोका ऽ अन्धेन तमसावृताः । ताँस्ते प्रेत्यापि गच्छन्ति ये के चात्महनो जनाः ॥३ ॥

वे (इस अनुशासन का उल्लंघन करने वाले) लोग असुर्य (केवल शरीर एवं इन्द्रियों की शक्ति पर निर्भर-सद्विवेक की उपेक्षा करने वाले) नाम से जाने जाते हैं। वे (जीवन घर) गहन अन्यकार (अज्ञान) से धिरे रहते हैं। वे आत्मा ( आत्मवेतना के निर्देशों ) का हनन करने वाले लोग, प्रेटक्प में (शरीर छूटने पर) भी वैसे ही (अंधकारयुक्त) लोकों में जाते हैं ॥३॥

१९६२. अनेजदेकं मनसो जवीयो नैनहेवाऽ आप्नुवन् पूर्वमर्शत् । तद्धावतोन्यानत्येति तिष्ठत्तरिमन्नपो मातरिश्वा दधाति ॥४॥

चंचलतारहित वह ईश एक (ही है, जो) मन से भी अधिक वेगवान् है । वह स्फूर्तिवान् पहले से ही है,(किन्तु) उसे देवगण (देवता या इन्द्रिय समूह) प्राप्त नहीं कर पाते । वह स्थिर रहते हुए भी दौड़कर अन्य ( गतिशीलों ) से आगे निकल जाता है । उसके अंतर्गत (अनुशासन में रहकर) हो गतिशील वायु-जल को धारण किए रहता है ॥४ ॥

१९६३. तदेजित तन्नैजित तहूरे तहन्तिके । तदन्तरस्य सर्वस्य तदु सर्वस्यास्य बाह्यतः ॥५ ॥

वह (परमात्मतत्त्व) गतिशील भी है और स्थिर (भी) है । वह दूर से दूर भी है और निकट से निकट भी है । वह इस सब ( जड़-चेतन जगत् ) के अंदर भी है तथा सबके बाहर (उसे आवृत किये हुए) भी है ॥५ ॥

१९६४. यस्तु सर्वाणि भूतान्यात्मन्नेवानुपश्यति । सर्वभूतेषु चात्मानं ततो न वि चिकित्सति ॥६ ॥ व्यक्ति (जब) सभी भूतों (जड़-चेतन सृष्टि) को (इस) आत्मतत्त्व में ही स्थित अनुभव करता है तथा सभी भूतों के अंदर इस आत्मतत्त्व को समाहित अनुभव करता है, तब वह किसी प्रकार भ्रमित नहीं होता. ॥६ ॥

१९६५. यस्मिन्सर्वाणि भूतान्यात्मैवाभूद्विज्ञानतः । तत्र को मोहः कः शोक ऽएकत्व-मनुपश्यतः ॥७॥

जिस स्थिति में (व्यक्ति) यह (मर्म) जान लेता है कि यह आत्म तत्त्व ही समस्त भूतों के रूप में प्रकट हुआ है, (तो) उस एकत्व को अनुभूति की स्थिति में मोह अथवा शोक कहाँ टिक सकते हैं ? अर्थात् ऐसी स्थिति में व्यक्ति मोह एवं शोक से परे हो जाता है ॥७॥

१९६६. स पर्यगाच्छुक्रमकायमवणमस्नाविरध्धे शुद्धमपापविद्धम् । कविर्मनीषी परिभूः स्वयम्भूर्याथातथ्यतोर्थान् व्यदबाच्छासतीच्यः समाध्यः ॥८ ॥

वह (परमात्मा) सर्वव्यापी है, तेजस्वी है । वह देहरहित, स्नायुरहित एवं छिद्र (वण) रहित है । वह शुद्ध और निष्पाप है । वह कवि (क्रान्तदर्शी), मनीबी (मन पर शासन करने वाला), सर्वजयी और स्वयं ही उत्पन्न होने वाला है । उसने अनादिकाल से ही सबके लिए यथा-योग्य अर्थी (साधनों ) की व्यवस्था बनायी है ॥८ ॥

१९६७. अन्धं तमः प्र विशन्ति येसंभूतिमुपासते । ततो भूयऽ इव ते तमो यऽ उ सम्भूत्याधः रताः ॥९ ॥

जो लोग केवल असंभूति (बिखराव-विनाश) की उपासना करते हैं (उन्हीं प्रवृत्तियों में रमे रहते हैं ), वे घोर अंधकार (अज्ञान) में घिर जाते हैं और जो केवल संभृति (संगठन-सृजन) की ही उपासना करते हैं, वे भी उसी प्रकार के अंधकार में फँस जाते हैं ॥९ ॥

१९६८.अन्यदेवाहुः सम्भवादन्यदाहुरसम्भवात् । इति शुश्रुम घीराणां ये नस्तद्विचचक्षिरे ॥

जिन देवपुरुषों ने हमारे लिए (इन विषयों को) विशेषरूप से कहा है, हमने उन धीर पुरुषों से सुना है कि संभूतियोग का प्रभाव भिन्न है तथा असंभृति योग का प्रभाव उससे भिन्न है ॥१०।।

१९६९. सम्भूति च विनाशं च यस्तद्वेदोभयधं सह। विनाशेन मृत्युं तीर्त्वा सम्भूत्यामृतमञ्जूते ॥११॥

(इसलिए) संपूर्ति (समय के अनुरूप नया सृजन) तथा विनाश (अवाञ्छनीय को समाप्त करना)—इन दोनों कलाओं को एक साथ जानो । विनाश की कला से मृत्यु को पार करके (अनिष्टकारी को नष्ट करके मृत्युभय से मुक्ति पाकर) तथा संभूति (उपयुक्त निर्माण की) कला से अमृतत्व की प्राप्ति की जाती है ॥११ ॥

१९७०. अन्धं तमः प्र विशन्ति येविद्यामुपासते । ततो भूयऽ इव ते तमो यऽ उ विद्यायार्थः रताः ॥१२ ॥

जो लोग (केवल) अविद्या (पदार्थ-निष्ठ विद्या) की उपासना करते हैं, वे गहन अंधकार (अज्ञान) से घिर जाते हैं और जो (केवल) विद्या (आत्म-विद्या) की उपासना करते हैं, वे भी उसी प्रकार के अज्ञान में फँस जाते हैं ॥१२ ॥

१९७१.अन्यदेवाहुर्विद्यायाऽ अन्यदाहुरविद्यायाः। इति शुश्रुम धीराणां ये नस्तद्विचचक्षिरे ॥१३ ॥

जिन देवपुरुषों ने हमारे लिए (इन विषयों को) विशेषरूप से कहा है, उन धीर पुरुषों से हमने सुना है कि विद्या का प्रभाव कुछ और है तथा अविद्या का प्रभाव उससे भिन्न है ॥१३॥ १९७२. विद्यां चाविद्यां च यस्तद्वेदोभयॐ सह। अविद्यया मृत्युं तीर्त्वा विद्ययामृतमञ्जूते ॥१४॥

(इसलिए) इस विद्या (आत्म-विज्ञान) तथा उस अविद्या (पदार्थ-विज्ञान) दोनों का ज्ञान एक साथ प्राप्त करो । अविद्या के प्रभाव से मृत्यु को पार करके (पदार्थ-विज्ञान से अस्तित्व बनाये रखकर), विद्या (आत्म-विज्ञान) द्वारा अमृत तत्व की प्राप्ति की जाती है ॥१४ ॥

१९७३. वायुरनिलममृतमथेदं घस्मान्तछं शरीरम्। ओ३म् क्रतो स्मर। क्लिबे स्मर। कृतछंत्रसमर ॥१५॥

यह जीवन (अस्तित्व) वायु-अग्नि आदि (पंचभृतों ) तदा अमृत (सनातन आत्म चेतना) के संयोग से बना है । शरीर तो अंततः भस्म हो जाने वाला है । (इसलिए) हे संकल्पकर्ता । तुम परमात्मा का स्मरण करों, अपनी सामर्थ्य का स्मरण करों और जो कर्म कर चुके हो, उनका स्मरण करो ॥१५ ॥

१९७४. अग्ने नय सुपथा राये अस्मान्त्रिश्चानि देव वयुनानि विद्वान्। युयोध्यस्मज्जुहुराणमेनो मूयिष्ठां ते नमऽ उक्तिं विद्येम ॥१६ ॥

हे अग्ने (यज्ञ प्रमु) ! आप हमें श्रेष्ठ मार्ग से ऐसर्व की ओर ले चलें । हे विश्व के अधिष्ठातादेव ! आप कर्म मार्गों के श्रेष्ठ ज्ञाता हैं । हमें कुटिल पापकर्मों से बचाएँ । हम बहुश: (भूविष्ठ ) नमन करते हुए आप से विनय करते हैं ॥१६ ॥

१९७५. हिरण्मयेन पात्रेण सत्यस्यापिहितं मुखम् । योसावादित्ये पुरुषः सोसावहम् । ॐ खं ब्रह्म ॥१७ ॥

सोने के (चमकदार-लुफानने) पात्र से सत्य का मुख (स्वरूप) वैंका हुआ है । (आवरण इटने पर पता लगता है कि) वह जो आदित्यरूप पुरुष है, वही ( आत्मरूप में ) मैं हूँ । 'ॐ (अक्षर) आकाशरूप में ब्रह्म ही संव्याप्त है ॥

#### —ऋषि, देवता, छन्द-विवरण—

ऋषि— दश्यक् आधर्वण १-१४। दश्यक् आधर्वण, ब्रह्मा १५,१७। अगस्त्व १६। देखता— आत्मा १-१४, १७। आत्मा, परमात्मा १५। अग्नि १६। छन्द— अनुष्टुप् १, ३, ५,९-११, १३, १७। मुस्कि अनुष्टुप् २। निचृत् त्रिष्टुप् ४,१६। निचृत् अनुष्टुप् ६-७, १२। स्वराद् जगती ८। स्वराद् उष्णिक् १४,१५।

## ॥ इति चत्वारिंशोऽध्यायः ॥

# ॥ इति शुक्लयजुर्वेदसंहिता समाप्ता ॥

ऋषित्व को प्रमाणित करते हुए सर्वानुक्रम सूत्रकार ने लिखा है— समस्ते बृहतीयान्नेचीमृषिसुता लोपामुद्रा(सर्वाठ २.२४) । आचार्य महीधर ने यही प्रसंग स्पष्ट करते हुए लिखा है— आन्नेची बृहती लोपामुद्रादृष्ट्रा (यज्ञ १७.११ महीठ भाठ) ।

३०. और्णवाभ (३.४९-५०) — अर्जवाभि के वंशज को और्जवाभ कहा जाता है। कुछ लोगों ने इन्हें कीण्डिन्य का शिष्य भी कहा है। यास्क ने इनका उल्लेख अनेक स्वलों पर आवार्य के रूप में किया है— जुड़ोतेहींत्रवीर्णवाभ (निः (७.१५.१२)। यजुर्वेद (३.४९.५०) के द्रष्टा ऋषि यही हैं। जैसा कि महर्षि कात्यायन प्रणीत सर्वानुक्रमसूत्र में उल्लिखत है— पूर्णादविं है आर्णवाभ ऐन्द्रकावनृष्ट्रमावकन् (सर्वा॰ १.१५)।

- 3१. कण्य धौर (११.४२; १७.७४; ३४.५६-५७) काबेट के प्रथम सात मण्डलों के सात प्रमुख ऋषियों में कण्य का नाम आता है। आउर्वे मण्डल की क्रवाओं की रवना भी कण्य परिवार की हो है, जो पहले मण्डल के रवियता है। ऋग्वेद, अधर्ववेद, वाजसमेयि संहिता तथा पंचित्र बाह्मण आदि में कण्य का नाम बार-बार आया है। यही तथ्य यजुर्वेद भाष्य में इस प्रकार प्रतिपादित हुआ है— ऑग्न्टेक्ट्योपिंग्झर् बृहती कण्यद्धा (यजुरु ११४२ महीर भार ): कण्यद्धा साथित्री त्रिष्टुप (यजुरु १७७४ महीर भार)। कण्य को भोर का पुत्र कहा गया है, इसोलिए इनके नाम के साथ 'धौर' शब्द का प्रयोग हुआ है— धोरपुत्र कण्य प्रप्रीप (ऋर १३६ मार भार)।
- 32. किपि (२.६६) —बोटेंरबृख के अनुसार काठक महिता (३०.२) में चावे जाने वाले 'लूश खार्गाल' का ही एक नाम किप है। संभवतः इनका नाम लुशा काँप रहा हो। यजुर्वेट (२.१६) में मंत्र के दो अंशों के अधि नाम में 'किप' नाम निर्देष्ट है— मस्ता किप्यृंहती प्रकारीमन्दर पाट आन्त्रेयों ...... (शर्जां० १.७)। इसी नध्य को भाष्यकार ने दूसरे शब्दों में व्यक्त किया है— मस्तापिति प्रस्तरदेवत्या बृहती किप्दृष्टा। यजुर्वे पाट आन्तेय (यजुक २.१६ महीं० भा०)। अन्य किसी वेद में इनका नाम कहीं नहीं आता है।
- 33. कशिया भरद्वाज दुहिता (३४.३२) अधिका होने को महनीय बीर्ति प्राप्त करने वाली स्वियों में 'कशिया' का भी महत्वपूर्ण स्थान है। नामील्लेख से प्राव होता है कि आप अधि भरदाज को पुत्रों हैं। महर्षि कात्यायन प्रणीत सर्यानुक्रम सूत्र में आपका उल्लेख इस प्रकार हुआ है— जा रात्रि पहलावृक्ती हैं। राज्ञितवाया कशिया भरदाज्ञदृहिता (सर्वी० ४२)।
- 3%. काक्षीवत सुकीर्ति (१०.३२) —'मुकीर्ति' कथोवत्-गोजीय होने के कारण काक्षीवत मुकीर्ति कहलाए। जो ऋग्वेद (१०.१३१)मुक्त के श्रीय हैं— अप प्राव इति सन्तर्वे तृतीय सुक्त कक्षोकर पुत्रस्य सुकीर्तेगर्वम्.......(१०० १०.१३१ सक्त आठ)। यजुरु में इनका श्रीयत्व अध्याय १० के ३२ वें मंत्र में भाज होता है— तृत्व काक्षीवतसुकीर्तिदृष्ट्य (महीरू भारू यजुरु १०.३२)।
- 34. कुत्स (८.४; १२.२) —अहाध्यायी (पाणित) के मूत्रों में जिन पूर्वाचार्यों के नाम आये हैं, बनमें कुत्स भी है। जित आपय के वैकल्पिक प्रिष्टिक रूप में कुत्स का नाम समाण किया गया है। कुछ स्थलों पर स्थतंत्र अधि के रूप में भी इन्हें वर्णित किया गया है— अनुवर्तमानत्वाल् कुत्स ऋषि (ऋ० १.१०६.१ सा० भा०)। अयो पुत्रस्य कितस्य कुछे प्रतितस्य कुत्सस्य वार्षम् (ऋ० १.१०५.१ सा० भा०)। यजु० में आपके ऋषित्व को प्रमाणित काते हुए सर्वानुक्रमसूत्रकार लिखते हैं— यज्ञो देवाना कुत्सरिक्षष्टमम् (सर्वा० १.३०): इस प्रकार हम देखते हैं कि वैदिक साहित्य में कुत्स का महत्त्वपूर्ण स्थान है।
- 36. कुमार-वृष (१५, ४१-४७) —कुमार और वृष दोनों का समृद्धित क्षियत यनुर्वेद (१५,४१-४०) में एक स्थान पर ही उपलब्ध होता है, जबकि कुमार हारीत, कुमार आग्नेय, कुमार आहेय तथा कुमार यामायन के नाम अन्यत्र भी पाये जाते हैं। परना यह कहना बहा कठिन है कि जो कुमार, वृष के साथ आये हैं, वे ही हारीह आग्नेय आहेय एवं यामायन के साथ हैं। यजुर्वेद में इनके क्रियत्व का प्रतिपादन करते हुए सर्वाठ सूक्कार ने लिखा है—ऑप्य त कुमारकृषी (सर्वाठ २ २०)। यहीं मन्त्र ६० ५६ १ तथा सामठ ४२५ में भी पठित है, परन्तु वहाँ अनुक्रमणी में इस मन्त्र के ऋषि का नाम कुमार - वृष के स्थान पर वसुश्रुत आहेय आया है।
- 39. कुमार हारीत (१२.६९) ब्रह्मारण्यक उपनिषद् में आचार्यों को प्रथम वंश सूची (२५.२) में गालव के शिष्य कुमार हारीत का उल्लेख है। यनुर्वेद १२६९ में मंत्रद्रहा के रूप में इनका नाम प्रयुक्त है। सूदकार ने लिखा है— शुनं कतल सीतादेक्त्या कुमारहारितों है किंदुमी (सर्वांत २.१०)। आचार्य महीधर ने अपने भाष्य में इसे इस प्रकार उल्लिखित किया है— कुमारहारितदृष्ट्य सीतादेक्त्याहरूक्तर (यनुत १२६९ महीत भार)।
- 3८. कुरुस्तुति (८.३९) वैदिक साहित्य में कुरुस्तुति का ऋषित्व अञ्चल्य ही पाया जाता है। यजुर्वेद में मात्र एक मन्त्र (८.३९) में ही इनका ऋषित्व विवेचित है। अथवेवेद में भी मात्र २०.४२ सुक्त का ऋषित्व इनके नाम से उपलब्ध होता है। सर्वानुक्रम सृत्र में इनके सम्बन्ध में लिखा है— उत्तिष्ठन् कुरुस्तुति ऐन्द्रीपदृश्चम् (सर्चा० १.३२)। आचार्य महीधर ने 'कुरुस्तुति' का ऋषित्व इस प्रकार स्वीकार किया है— इन्द्रदेवत्या गायत्री कुरुस्तुतिदृष्टा कबुरन्ता (यजु० ८.३९ महो० भी०)।

परिशिष्ट-१

- 39. कुशिक (33.49) ऐतरेय बाह्मण (5.42) से स्पष्ट है कि वे पुरोहितों के वंश के ये, जो भरतों के पौरोहित्य कार्य में संसन्त ये। यजुर्वेद में 'कृशिक' का ऋषित्व प्रकट करते हुए महर्षि कात्यायन कहते हैं - विस्क्रदेन्त्री कृष्टिको ... (सर्वा॰ ३.२१)।
  - आचार्य महीधर ने इस तथ्य को उद्घाटित करते हुए लिखा है-क्जिक्द्रष्टा त्रिष्ट्रप् इन्द्रदेक्ट्या (यनु० ३३ ५९ मही० पा०)।
- ४०. कृत्रि (१९.१३) -यजुर्वेद में मंत्र द्राष्टा के रूप में 'कृत्रि' ऋषि का नाम आता है । बृहदारण्यक ठफ, की वंशसूची (६.४.३३) में इन्हें वाजश्रवस का शिष्य कहा गया है। सर्वानुक्रमसूत्र में कुश्चि का ऋषित्व इस प्रकार व्यक्त किया गया है— युव्जार्का कक्षिगोर्दची गायतीय (सर्वा० २.२) । इसी तच्य को आचार्य महोधर ने इस प्रकार लिखा है— गर्दचदेकचा गायती कृतिहरू
- (यजु०-११ १३ मही० भा०)। यजुर्वेद के इस मंत्र के अतिरिक्त इनको ऋषित्व नहीं प्राप्त हुआ है। ४१. कुसीदी काण्य (३३.४७) -कुसीदिन ऋषि कम्ब के पुत्र ये। इन्होंने इन्द्र विषयक ऋचाओं का दर्शन किया था। इसी
- तथ्य को पुष्टि आचार्य सायण ने अपने ऋग्वेद भाष्य में को है— कष्णपुत्रस्य कुसीदिन आर्व मारक्येंडम् (ऋ० ८.८१ सा० पा०)। बृहद्देवताकार ने इन्हें एक द्रष्टा के रूप में विवेचित किया है— क्योऽग्निस्तायसः कुसः कुसीदी क्रित एव च (बृह० ३.५८)। यजुर्वेद भाष्य में इनके ऋषित्व का स्पष्ट विवेचन किया गया है—कुसीदिद्ष्य सफ्याक्तिसुरोस्क्(यजु० ३३ ४७ मही० भा०)। ४२. कुसुरुबिन्दु (कौसुरुबिन्दु) (८.४२-४३) — ये यजादि के विषय में एक प्रामाणिक ऋषि हैं। कुसुरुबिन्द औदालिक का
- उल्लेख पंचवित्रा बाह्मण (२२.१५.१७) में और वैनरीय संहिता (७.२.२.१) में मिलता है। यजुर्वेद में इनके ऋषित्व का उल्लेख सर्वत्रथम सर्वानुक्रमसूत्र में किया गया है— अधिके खीसुरुकिदुर्गको यहायनि-अस्तारपन्ति (सर्वा॰ १.३२)। इसी प्रसंग को यजुर्वेद भाष्य में इस प्रकार कहा गया है— गोदेकचा यहायंकि: कुसुरुविन्दुदृष्टा अष्टार्णक्ट्यादा (यजु॰ ८४२ मही॰ भा०)। वेबर के विचार से वे बेठकेतु के भाई सिद्ध होते हैं। पद्विश बाह्मण (१.१६) और शांखायन श्रीतसुत्र (१६.२२.१४) में इन्हें 'कुसुरुबिन्द्' कहा गया है। ४३. कुर्म गार्लमद (३३.५१.) — कुर्म ऋषि को गुलसमद कर पुत्र कहा गया है; अतर्थ कुछ स्थलों पर 'कुर्म गार्लमद' नाम
- प्रयुक्त हुआ है। ऋग्तेद (२,२७ से २,२९) के ऋषि कुर्म गार्लामद अचवा गुलामद माने गये हैं। कुर्म ऋषि की यजुर्वेद के अन्तर्गत अधित्व पद की प्रतिन्छ। अधोलिखित पंतित्वों में स्पष्ट हो बाती है— इमा निष्: कुर्मो गालंगर अदित्यदेवत्वां त्रिष्टुमप् — (सर्वाo ४.३)। यही तच्य यनुर्वेद भाष्य में भी उपलब्ध है— कुर्फ्युक्तकिकाव प्रवास पुरोस्क (यनुरु ३३.५१ महीरु मार्छ)।
- ४४. क्रत भागेत (५.३५) क्रत पार्गव' का ऋषित वैदिक सहिताओं में अत्यस्य पाया जाता है। यजुर्वेद के ५.३५ वीं कण्डिका का उत्तरार्द आपके द्वारा दृष्ट माना जाता है। भार्गव संज्ञा आपको पुगु गोत्रीय सिद्ध करती है। वस्तुत: आप 'भूगु' ऋषि के पुत्र ही हैं, जैसा कि बजुरु ५,३५ के महीचर भाष्य से सिद्ध है— अक्सानरहिता सोमदेवाचा गायती भूगुसुसकतृद्व्य (यज् ५३५ मही भा)।
- ४५, गंधर्व (३.१) —यज्वेंट में संगृहीत अञ्चाचेय मंत्र-समूह में ऋषि-विकल्प टल्लिखित हैं, जिनमें देवा, अग्नि और गंधर्व का विकला मिलता है -- अन्याचेचे प्रज्ञानेगां देवानामनेर्गनार्वाणां वा (सर्वा० १,१०)। वैदिक साहित्य में अन्यत्र गन्धर्व का ऋषित्व प्राप्त नहीं होता है। यजुर्वेद भाष्य में आचार्य उवट एवं महीचर के ऋषित्व विवेचन में विभेद है। यहाँ आचार्य ठवट ने गन्धर्व के ऋषित्व को प्रमाणित नहीं किया है, जबकि आबार्य महोधर ने सर्वानुक्रम-सूरकार के ऋषित्व-विशेषन को ही स्वीकृत किया है— देवानां प्रजायतेरानेर्गन्यवांणां वार्वप् (यनुः ३१महीः पाः) ।
- ४६, गय प्लात (२१,६-७) ये प्लिंत के वंशन हैं। इस्बेट १०,६३ तथा १०,६४ मुक्तों के ऋषि गय प्लात हैं— परावतो य इति सफ्दांशर्च तृतीयं सुन्तं एसते: पुत्रस्य गयस्यार्च (२६० १०६३ सा० ५१०)। यजुर्वेद के अन्तर्गत इनके ऋषित्य का उल्लेख करते हुए सर्वानुक्रमसुबकार ने लिखा है- विष्टुवादित्या, सुवापाण गयः प्लानः ..... (सर्वा॰ २ ४०) । इसी प्रकरण को आचार्य
- महीधर ने इस प्रकार लिखा है अदिक्टिकचा विष्टुप गयः प्लाक्ट्या (यजुः २१६ महीः माः)। ४७, गर्ग (२०,५०-५२) --गर्ग ऋषि यज्वेद में स्वतंत्र मन द्रष्टा रूप में उत्तिशिवत हैं। अनुक्रमणी में ऋग्वेद (६ ४७) सूक्त के कृषि का नाम 'गर्ग भारद्वाज' आया है। सायण ने ऋग्वेद (६ ४७) के भाष्य में गर्ग को भरद्वाज का पुत्र बताया है ..... बतुर्ध सुक भरद्वाजपत्रस्य गर्गस्यार्षम् । सर्वानुक्रम सुउकार ने यजुर्वेद में इनके ऋषित्व को प्रमाणित करते हुए लिखा है— प्रातार गर्यः 🗕
- (सर्वां २३८)। आचार्य महीधर ने गर्गदृष्टा कहकर इसे परिपृष्ट कर दिया है। ४८. गालव (१८.५६-५७) -बहदारण्यक उपनिवद में आचार्यों की प्रथम दो वंश सुवियों में अर्थात (२६.३) तथा (४६.३) में विदर्भों कौण्डिन्य के एक शिष्य का नाम गालव है। इसी मुची में गालव के शिष्य कुमार हारीत का उल्लेख भी मिलता है। इनका
  - इपित्व केवल यजवेंद्र में ही प्राप्त तीता है, अन्यत्र नहीं । सर्वानुक्रम सुत्र में आचार्य कात्यायन लिखते हैं— इस्ने यहा दुख्ये यजमानाम्बिदेवत्यं गालकः....(सर्वा० २३०) । यही तथ्य यज्येद भाष्य में इस प्रकार व्यक्त हुआ है— यज देवत्या उक्तिमास्वदृष्टा अष्टाविंशत्यक्षरत्वात् (यज्० १८५६ मही० भा०)।

४९. गृत्समद (७.९, ३४; ११.२३-२४) — गुल्समर ऋषि का ऋग्वेट के अतिरिक्त यज्वेंद और अधर्ववेद में भी पर्याप्त ऋषित्व

प्राप्त होता है। सर्वानुक्रम सुत्रकार ने इसका विवरण देते हुए लिखा है—अयं वां गुल्समदो मैद्रावरूणीम् — (सर्वा० १.२६)।

- आचार्य महीधर भी लिखते हैं— पित्रावरुकदेवत्वा गायती गृत्समद्भव्य खबुरना (यजु० ७.९ मही० भा०)। ५०. गोतम राहुगण (३.१९,५१;४.३७) - प्राचीन ऋषियों ने राहुगण का वर्णन प्राप्त होता है। इनके पुत्र का नाम
- गोतम था। इसी कारण इनका उपयुक्त नामकरण किया गया है। यजुर्वेद में इनके ऋषित्व का प्रतिपादन सर्वानुक्रम-सत्रकार ने इस प्रकार किया है - उपप्रयन्तं ..... गोतमो राहुगणो ( सर्वाः १.१२) । यजुर्वेद में इन्हें बहुशः 'गोतम' हो उद्धृत किया गया है, 'गोतम राहुगण' नहीं, यथा यञ्च, ३५१-५२ (अञ्चन् हे गोतम ऐन्ह्यों क्की — सर्वो, ११५) यञ्च ४३७ (या ते सीमी त्रिष्टभ
- गोतमः- सर्वा० १.१८)। ५१. गौरिबीति ज्ञाक्त्य (३३.६४) —गौरिबीति को शस्त्र गोडन होने के कारण शाक्त्य कहा जाता है। गौरिबीति का उल्लेख बाह्मण गंधों में भी यत्र-तत्र प्राप्त होता है। ऋग्वेद और सामवेद में वे मजों के द्रष्टा के रूप में निरूपित है। यजवेंद में आपके
- हो जाती है कि 'गौरिबोति' को जगह सर्वानुक्रम सुक्कार ने "गौरीबिति" शब्द माना है । इस सम्बन्ध में आचार्य महीधर लिखते हैं— गीरीवितिदृष्टा ब्रिप्य आदित्यप्रहाय द्विजयने विनियोगः (यक् ३३.२८ महीः भाः)। आगे के मंबद्रष्टा ऋषि के रूप में 'गौरिवीतिदृष्टा' लिखा जिससे सिद्ध होता है कि दोनों नाम त्रायः एक ही व्यक्ति के हैं। ५२. जमदन्ति (११.७३-७४) - जमदीन की गणना प्रसिद्ध ऋषियों में वी जाती है। शतपथ ब्राह्मण में जमदीन को दाशीनक

ऋषित्व को प्रमाणित करते हुए सर्वानुक्रमसूत्रकार ने लिखा है— जा ब्ह्योरीविकि शास्त्व (सर्वा॰ ३,१८) । यहाँ एक बात स्पष्ट

- जामा पहनाते हुए उन्हें 'चथ्' (नेत्र) कहा है, जिससे यह जगत देखा जाता है मनन किया जाता है। यजुर्वेद में आपका ऋषि के रूप में महत्त्वपूर्ण स्थान है। सर्वानुक्रम सूत्र में (२६) आपका उत्लेख मिलता है--चट्टमे हे जमटीन:। इस प्रसंग में आचार्य महोधर का कथन है—दे अनुष्टभी जमहान्त्रदृष्टे (यम् ०११ ७३ मही० भा०)।
- ५३. जय-ऐन्द्र (१८.७१) ऋग्वेट यजवेंड एवं सामवेट में जय ऐन्द्र का नाम ऋषि के रूप में एक-एक बार ही विवेचित है। ऐन्द्र विशेषण का प्रयोग अप्रतिरच, जय कर, वसुक्र, वचाकाँप तथा सर्वहाँर क्रांपयों के साथ भी किया जाता है। आचार्य सायण ने ऐन्द्र का अर्थ इन्द्रपुत्र किया है। इनके कृषित्व का प्रतिपादन करते हुए आचार्य सायण लिखते हैं— प्र संसाहित इति तृष्यमेकोनविश सुकिमिन्नपुत्रस्य जयस्यार्व बेष्टुचमैन्द्रम् (ऋ० १०१८० सा७ मा०)। यजुर्नेट में इनके जागिल का प्रतिपादन करते हुए
- ५४. जेता मायुच्छन्दस (१२.५६: १५.६१) --मथुन्तान्दस् का पुत्र होने के कारण इन्हें माथुन्छन्दस् कहा गया है। ऋग्वेद के प्रथम मण्डल में इन्हें ११वें सुक का ऋषि कहा गया है— 'इन्हें विद्या' इत्यप्टकंस्य सुकस्य मदक्कन्द्रसः पुत्रो बेतुनामक ऋषि । तथा चानुकान्तम् । इन्द्रमष्टौ जेता मायुच्छन्दमः इति (ऋ० १.११ सा० मा०) । यजुनेद में इनके ऋषित्व की प्रामाणिकता सर्वा० सुत्रकार के शब्दों में सिद्ध हो जाती है— इन्हें जेता मायुक्कदस ऐन्द्रीय । (सर्वां० २.९) । इससे यह घली भौति सिद्ध हो जाता है कि जेता (जेत) मधुच्छन्दस के पुत्र थे।

सर्वानुक्रमसूत्रकार महर्षि काल्यायन ने लिखा है— मुनो न जिष्ट्य ...... डितीयां जय एन्डो (सर्वाट २.३२) ।

- ५५. तक्का- जीवल चैलकि (३.९ का मंत्रांश) सर्वानुक्रम-मुलका ने यद्वेंद के तीसरे अध्याय के नवप मंत्र के तीसरे और बीचे मंत्रांश में ऋषि-नाम 'तथा' और पाँचने मंत्राश में ऋषि नाम 'जीवल-चैलकि' उल्लिखित किया है। संहिताओं में अन्यत कहीं इनका ऋषित्व नहीं मिलता है। सर्वानुक्रम-सूत्र में इनका ऋषित्व इस प्रकार उद्धृत है— अभिवेखों हे तक्षाऽपप्रकररा **बीवल्डीलंकिः** (सर्वा<sub>०</sub> १.११)। इसी प्रकार यज्**नेद** पाप्य में आचार्य उत्तर और महीघर ने भी इनके ऋषित्व का प्रतिपादन
- अनुक्रमणिका का उद्धरण देकर किया है। **46. तापस (अग्नि) (९.२६-३४)** —तापस का संयुक्त ऋषित्व दृष्टिगोचर होता है। इनके साथ विरूप पुत्र सिंध का नाम लिया गया है। तापस को तपस-पुत्र कहा जाता है। इनके नाम के साथ धर्म, मन्यू और ऑग्न को सम्मिलित किया गया है। इनके ऋषित्य का प्रतिपादन करते हुए आचार्य सायण सिखते हैं-अग्न इति चड्डचं प्रचोदशं सुक्तं । तायस गुणविशिष्टस्याग्नेरार्यं वैश्वदेवमानुष्टुभम्
- (%o to १४१)। आचार्य महीधा ने भी लिखा है— तिखोऽनुष्ट्रचस्तापसदृष्टाः \_ (यनुः ९ २६ महीः भाः)। ५७. त्र्यरुण-त्रसदस्य (२२.१८) — ऋग्वेद ५.२७ सूक्त के तीन समृदित ऋषि त्रारुण बैवृष्ण के पुत्र, वसदस्य पुरुकुत्स के पुत्र और अश्वमेध भरत के पुत्र माने गये हैं। यजुर्वेद में इनके ऋषित्व को प्रमाणित करते हुए सर्वानुक्रम सुबकार ने लिखा है-
  - अजीजनो हि पावपानी कृति पिपीलिकापद्मापन्ष्ट्रचे उपरुपाजसदस्य (सर्ता 🗦 ३) । आचार्य महीधर ने उपरुप की जगह 'अरुप' का उल्लेख किया है — अहवातसदस्यभ्यां दृष्टा प्रवमान्देवत्या चिपीलिकामध्याकृतिरनृष्ट्य (यनु० २२.१८ मही० पा०)।
- ५८. जित आप्त्य (३३,९०) एकत द्वित तथा जित ऋषियों को जल से उत्पन्न माना गया है, इसलिए इन्हें आप्य कहा गया । कालान्तर में तकार आगम से आफ्य पर प्रसिद्ध हुआ। यजुनैंद ११४३ और १२१३ में इनका ऋषित्व केवल 'त्रित' नाम से

परिशिष्ट-१ 0.9

विल्लिखत है । ऋग्वेद में अनेक स्थानों पर इनके नाम और ऋषित्व का उल्लेख मिलता है । ऋग्वेद में इनके कृप पतन का उल्लेख भी भिलता है— अयां पुत्रस्य जितस्य कृपे पतितस्य कृतसस्य वार्ष (ऋग्वेद १.१०५ सा० भा०) । इनके ऋषित्व का प्रतिपादन

सर्वानुक्रम सुत्रकार ने इस प्रकार किया है- चन्द्रमा अपर्वन्द्रीमञ्जूतियरिणायवादिनी क्रित आप्यो (सर्वा॰ ३ २३)। यजुर्वेद भाष्यकार महोधर ने इस स्थान पर केवल 'त्रित' नाम ही दिया है- जिल्ह्हाक्तियरिणामवादिन्यन्द्री (यजु० ३३९० मही० भा०)।

५९. त्रिशिरा (१३.१५) — त्रिशिरा का ऋषित्व 'त्रिशिरा त्वाष्ट्र' के रूप में ऋग्वेट १०.८९ में निर्दिष्ट हैं। सामवेद में भी अनेक स्थानों पर इनके ऋषित्व का प्रमाण मिलता है । यहाँ भी त्रिशिश के माथ 'त्वाष्ट्' राब्द जुड़ा है,जिसका अर्थ है— लष्ट् का वंशज । सर्वानुक्रम सूत्र में इनका ऋषित्व निम्न प्रकार उद्धृत है— मुवालिजिया आपनेथी विष्टुचम् (सर्वा० २,१२)। यजुर्वेद भाष्यकार महीधर ने भी इनके ऋषित्व को निम्न प्रकार स्वीकारा है- जिल्लिस्ट्रशम्ब्टिकत्वा ब्रिस्ट्रप् (यज्ञ १३१५ मही० भा०)।

६०. त्रिशोक (७.३२; ३३.२४) — एक प्राचीन देवशालीय व्यक्ति के रूप में इनका उल्लेख ऋ० १.११२१३ और अवर्षः ४.२९ ६ में मिलता है। इनका ऋषित्व सभी संहिताओं में मिलता है, परन्तु ऋग्वेट और सामवेद में 'त्रिशोक काण्य' के

रूप में और यजुनेंद और अथर्षांदर में केवल 'विशोक' के रूप में मिलता है। सर्वोन्त्रम सुबकार ने इनके ऋषित्व का प्रतिपादन इस प्रकार किया है—आ च त्रिलोक आप्नैन्द्रीम् (सर्वाट १.२९) । पत्रुवेद भाष्य में आचार्य महीधर ने इनका ऋषित्व इस प्रकार

उल्लिखित किया है- अमीन्द्रदेवत्या गायश्री विशोकदृष्ट (यन्० ७३२ मही० भ०)। ६१. दक्ष (३३,७२-७३) —दक्ष प्रजापति का नर्णन वेटों के अनेक संदर्भों में किया गया है। यज्वेंद में मात्र दक्ष का ही विवरण

दिया गया है। यज्वेद में इनके क्रवित्व का प्रतिपादन करते हुए सर्वानुक्रम सुप्रकार ने लिखा है— काळ्योसजानेषु दक्ष (सर्वा० ३.२२) । यही तथ्य यजुर्वेद भाष्य में इस प्रकार किलेकित हुआ है—दक्षद्वटा गायशी मैत्रावसणी \_(यज् ३३७२ मही० भा०)।

६२. द्विकावा वामदेव्य (९.१४-१५) — दिधका राज्य का उल्लेख ऋग्वेट में टैवी अस के रूप में मिलता है (ऋ० ३.२० १ और ऋ० ४,३९ १ इत्यादि)। यजुनैद में इनके क्रांपल का पॉल्पांटन करते हुए सुत्रकार ने लिखा है —कांत्रिनोऽश्वर, एकस्य है

द्यिकाचा वापदेव्योऽसदेवत्ये जनत्यी (सर्वा० १ ३४)। यजुर्वेट पाष्य में वही तथ्य इस प्रकार विवेचित हुआ है—'एव स्य इति.... अध्देक्त्ये जगत्यौ दिवकाबदृष्टे (यन् ९१४ मही पाल)। ६३. द्रध्यक् आधर्तण (३६.१-२; ३८. १-४) — यजुर्वेट में ३६-४० अध्यानों में द्रध्यक् आधर्तण ऋषि का ऋषित्व निरूपित

किया गया है। सामवेद में भी एक मंत्र ११७ के द्रष्टा रूप में ये उल्लिखित होते हैं, परन्तु ऋगवेद और अधर्ववेद में इनके द्वारा दृष्ट मंत्री का उल्लेख नहीं मिलता । सर्वानुक्रम सूत्रकार ने इतके श्रीषत का स्पष्ट उल्लेख किया है — ऋवं वाचं पञ्चाव्यायी दश्यकुरुवर्षणो ददर्भ (सर्वा॰ ४५)। यजुर्वेट माध्य में आधार्य उत्तर और महीचर ने भी इनके ऋषित्व को प्रमाणित किया है-परिज्ञिष्टं द्रव्यद् आवर्तणोऽपत्रयत् (यजुः ३६ १ कः पाः)।

६४. दमन (३५.१९) — दमन को यमपुत्र माना गया है। अतएव इनको यानायन कहा जाता है— यमपुत्रस्य दयनस्यार्थम् (ऋ० १०.१६ साठ भारत) । यनुरु ३५.१९ भी दमन ऋषि द्वारा ही दृष्ट है । इसका प्रतिपादन करते हुए सर्वानुक्रम सूत्रकार ने लिखा है कव्यादमन्त्रि त्रिष्टममानेवी दमनो (सर्वा: ४४) । यदः भाः में यही तथ्य इस प्रकार विवेशित है —

क्रव्याद्यांचीत......अप्निदेवत्या त्रिष्ट्य दयनदृष्टा (यनुः ३५.१९ महीः भाः)।

६५. दीर्घतमा (औतस्य) (६.३,१२.४२, ५.१८-२०) — दीर्घतमा ऋषि का ऋषित्व केवल यजुर्वेद में ही प्राप्त होता है। अपनेट में आपको 'ओनव्य' कहा गया है - \_\_ओनक्ट उनक्यस्य पूत्रो टीर्फरपर (%o १,१५८ र साo भाo)। ममता का पूत्र

होने से उन्हें मामतेय भी कहा गया है— टीर्घतमाः एक्समा महर्षि \_ममतायाः पुत्र .\_(ऋ० ११५९६ साठ माठ)। सजुर्वेद में अधिकांश स्थलों पर आपका ऋषित्व केवल 'टीर्घटमा' नाम से हो है— याते टीर्घतमा यूप देवत्यां \_(सर्वाठ १.२३): यजुर्वेद के अध्याय ५वे में कष्डिका संख्या १८ २० के बीच आपका नाम 'उतच्य' के साथ बुड़ा हुआ प्राप्त होता है— किलोर्नु प्रत दीर्घतमा औतस्यो (सर्वा० १.२०)। यजुर्वेद पाण्य में आचार्य महीधर ने 'दीर्घतमा' को ही मान्यना दी है 'औतच्य' या 'औचच्य' को नहीं।

६६. देवगण (८.४८-५३) - 'देवगण' मंत्रद्रष्टा ऋषियों में यबु (८४८-५३) तथा ऋ० १० ५१ १ इत्यादि मंत्रों में निर्दिष्ट हैं। यबु के अनेक मंत्रों के ऋषि 'देवा:' हैं । सर्वाः में देवगण(देवाः) का ऋषित्व इस प्रकार वर्णित है — अम्मये त्वा देवार्षाण्यदाध्यदेवत्यानि । यही प्रसंगः इस प्रकार भी उद्धत है— अदाध्य देक्स्यानि चीनि कर्जुवि देक्द्रशनि (यनुः ८ %७ महीः भाः)। ६७. देवल (२.१७) - यजुर्वेद (२.१७) में एक मंत्र देवल ऋषि के नाम से निर्दिष्ट है। ऋग्वेद का एक मंत्र (९.११.१) यजुर्वेद

३३६२ में आता है, किन्तु वहाँ उस मंत्र के ऋषि 'असित अधवा देवल' कहे गये हैं। मगवदीता १०१३ में इन दोनों ऋषियों का नाम व्यास के साथ मिलता है— अस्ति देवलो व्यासः...। यजुर्वेद में इनके ऋषित्व को प्रमाणित करते हुए सर्वानुक्रम-सूत्र में लिखा है— यं परिवि देवल आन्त्रेयीं त्रिष्टुणं विराद्ख्यां कबुरनाम् (सर्वा॰ १.७) । आचार्यं महीधर ने भी लिखा है— अस्ने:

प्रियमिति यकः देवलदृष्टा (यज् २१७ मही भा)।

६८. देवश्रवा-देववात भारत (३.१४, ९.३७) — देवश्रवा और देववात ऋषि का नाम 'देवश्रवा-देववात भारत' के साथ समृदित रूप में मिलता है। ऋग्वेद ४.१५.४ में 'देववाते सुंख्ये' का प्रयोग हुआ है, जिसमें किसों 'देववात' नामक राजा के पुत्र 'सुंजय' का उल्लेख है। ऋ० ३.२३.२ में देवश्रवा-देववात 'भरत' राजा का वर्णन पाया जाता है, जिन्होंने दृषद्वती, सरस्वती और आपया के तट पर यह किया था— देवश्रवा देववात: सुदक्ष्म् । यजुनेंद के अन्तर्गत इनके ऋषित्व का ख्यापन सर्वानुक्रम सुत्र द्वारा हो जाता है- अयं ते देवश्रवो देववातत्रव भारती आन्वेयीमनुष्टुषम् (सर्वा० १.१२): यही तथ्य यजुर्वेद भाष्य में दूसरे शब्दों में व्यवत हुआ है— आन्वेयी त्रिष्टुप देवश्रवोदेववाताच्या दृष्टा (यजु० ११.३५ मही० भा०)।

देश. सुर्व (१२.११) — यजुर्वेद का १२.६१ मंत्र युव ऋषि द्वारा दृष्ट है। इन्हें आंगिरस गोतीय भी कहा गया है। इनके द्वारा दृष्ट मंत्रों में राष्ट्र के सुस्थिरता की कामना की गई है तथा उसमें दृढ़ता आदि भावों की अभिव्यक्ति मिलती है। यजुर्वेद में ऋषि 'युव' के ऋषिल का अतिभादन सर्वोत्क्रम सुत्र में इस प्रकार भाज होता है— आ त्वा बुवोऽनुष्ट्रभम् (सर्वोठ २.७)। यही तथ्य अपने शब्दों में प्रकट करते हुए आबार्य महीधर लिखते हैं— आम्बेखनुष्ट्रस् युवदृष्ट्य (यजुठ १२.११ महीठ भाठ)।

- 90. नाभानेदिष्ठ (९.१७) नाभानेदिष्ठ को मनुषुत्र कहा गया है, अतएव इनके नाम के आगे मानव पर भी जोड़ा जाता है। अरुवेद के दो सुक्तों १०६१ ६२ और यजुर्वेद में कुछ मंत्रों के दूषा अपि नाम में नामानेदिष्ठ निर्दिष्ट हैं— 'यं यक्तेन'..... द्वितियं मुक्तं मानवस्य नाभानेदिष्ठस्यार्थम् (ऋ०१०६२ सा७ भ७)। यजुर्वेद के पाष्यकार महीधर ने इनके ऋषित्व को निर्देशित किया है—नाभानेदिष्ठदृष्टा (यजु०९१७ मही७ भ७)। तैतिरीय जाखा में भी वही तथ्य उत्तिविद्यत है—मनु पुत्रेष्यो दायं व्ययकार स नामानेदिष्ठ (वैति७ स० ३१९४)।
- ७१. नारायण (३१.१-१६) प्रसिद्ध पुरुष मूक्त का दर्शन नारायण ऋषि द्वारा हो किया गया है । आनार्य सायण का अधिमत है कि आदि कारण पुरुष का प्रतिपादन करने के कारण इसे पुरुष मूक्त कहा गया है । यजुर्वेदीय सर्वानुक्रम सूत्र में नारायण को ऋषि रूप में अगोक्त किया गया है — प्रमुख नारायण अधिक १.१५)। यजुर्वेद भाष्यकार उवट ने भी इनके ऋषित्व को विवेधित किया है — पुरुषसूबतस्य नारायण अधिक पुरुषो देवतानुष्टुप छन्द (यजुरु ३१ १ उर्ज भारत)।
- ७२. नारायण कौष्डिन्य (२०.३२) कौष्डित्य को शानिकस्य का शिष्य कहा जाता है। यजुर्वेद (२०.३२) में इन्हें वैयक्तिक अपि माना गया है। इस मंत्र को सर्वानुक्रम सूत्र में 'नारायणीया पॉक्त' कहा गया है। पंक्ति कन्द वाले इस मंत्र में नारायण की स्तुति है। नारायण की स्तुति होने के कारण ही संभवत: मंत्र के ऋषि कौष्डित्य के साथ नारायण पट संयुक्त हुआ। मर्वानुक्रम सूत्र में वपर्युक्त तथ्य का सुस्पष्ट उल्लेख किया गया है को पूनानायकपञ्चादा पंकितीरायणीया कौष्डित्यस्य (सर्वा० २.३८)। कौष्डित्य उपनाम किंदिका से सम्बद्ध प्रतीत होता है।
  ७३. नुमेश (३३.४९) नुमेश कृषि द्वारा दृष्ट मंत्र वारों वेटों में मिलते हैं। कृष्वेद एवं सामवेद में इनके नाम के साथ अपत्यार्थक

पद-नाम आगिरस भी संयुक्त है। परन्तु यजुर्वेद एवं अवर्ववेद में यह पद-नाम संयुक्त नहीं है । यजुर्वेद सर्वानुक्रम-सुत्र एवं यजुर्वेद

- महीधर भाष्य में इनके अधित्व को तिल्लिकित किया गया है—बायन इय नुमेशो बृहतीम् (सर्वाठ ३१९)। नृषेधदृष्टा बृहती (यजुठ ३३४१ महीठ भाठ)।

  ७४. नृमेश- पुरुषमेश (२०.३०-३१) यजुठ २० ३०-३१ मंत्र में ऋषि नाम में 'नृमेश-पुरुषमेशी' नाम निर्दिष्ट है। यही मंत्र ऋग्वेद ८.८९१ में आया है, जहां ऋषि नाम नृमेश-पुरुषेशी तिल्लिखत है, अत्रक्ष संभवतः 'नृमेश-पुरुमेशी' के स्थान पर 'नृमेश-पुरुषमेशी' नाम अगुद्ध है। नृमेश ऋषि का नाम स्वतंत्र रूप से ऋक्, यजु, अवर्षठ में मिलता है, परन्तु पुरुमेश के ऋषित्व वाले मंत्र वारों वेदी में कहीं नहीं मिलते। यजुनैद भाष्यकार आचार्य महीधर भी युगल-ऋषियों को द्रष्टा के रूप में स्वीकार करते हैं— नृमेशपुरुषमेशपुरुष्टा (यजुठ २० ३० महीठ भाठ)। इसका समर्थन सर्वानुरुप- सुरुकार भी करते हैं— बृहदिन्हाय बृहती
- नुमेक्पुरुषमेश्वयोः \_(सर्वां २,३७)।

  'अ4. नैसुषि करुपप (८.६३) शक् यजु माम तीनों वेटों में निधुनि कारुपप द्वारा दृष्ट सुक्त एवं मंत्र संगृहीत हैं। ऋग्वेद में एक सुक्त ९ ६३ इनों के द्वारा दृष्ट है। इसी सुक्त का एक मंत्र ९ ६३ १८ वजुर्वेद में ८ ६३ में संगृहीत है, परन्तु यजु , सर्वानुक्रम सृत्र में इनके द्वारा का नाम 'नैधुनि: करुपप: निर्देष्ट है, जो असुद्ध पाठ प्रतीत होता है— आ प्रक्रम सीमी मायबी नैसुनि: करुपप: (सर्वां ५ ६३१)। संपन्न है नैधुनि निधुन के वंशन हों। वजुर्वेद भाष्यकार महोधर ने इनके ऋषित्व विवेचन में केवल करुपप करें ही प्रयुक्त किया है— सोपदेक्त्या मायबी करुपपदृष्ट (यजुन ८६३ महोन भान)।
- ७६. नेध्य गोतम (२६.११) नोधम् नामक कवि का उत्लेख इच्छेद के पहले मण्डल के मुक्तों (६१-६२ आदि) में कई बार दुः। है । ऋग्वेद के पहले मण्डल के सृक्तों ५८ से ६४ तक के ऋषि नाम में इनका नाम निर्दिष्ट है— 'नू कित्' इति नवर्च प्रथमं सूक्त गौतमस्य नोधस आर्षमान्मेयम् (१६० १५८ स७ भ७)। यजुर्वेद में भी नोधा गोतम द्रष्टा रूप में विवेधित हैं। इन्द्रदेकत्या

पथ्या बहुती नोधागोतपद्रष्टा(यजु॰ २६.११ मही॰ भा॰)। सर्वानुक्रम सुबकार ने भी इनके ऋषित्व को विवेचित किया है— पथ्या

कर्ती नोधागीतमी (सर्वां: ३६)।

- ७७. परमेच्द्री प्रजापति (१.१-३१) संहिताओं और ब्राह्मणों में परमेच्टी शब्द प्रजापति के लिए निर्दिष्ट है। सामान्यतः परमेच्टी शब्द परमपद पर अधिष्ठित व्यक्ति के विशेषण के रूप में आया है— 'परमेच्द्री, प्रजार्यात परमेच्द्री ता हि परमे स्थाने तिन्हानि'-(शत: बा: ८.२.३.१३)। सर्वानुक्रम सूत्र में परमेच्छे प्रजापति के ऋषित्व को उपन्यस्त किया गया है- परमेच्छे प्राजापत्यो दर्शपूर्णमासमन्त्रामां ऋषिदेवा वा प्राजापत्याः (सर्वां: १.२) । आचार्य सायण ने भी अपने भाष्य में इसी तथ्य का प्रतिपादन किया
  - है-पर्रोप्टी नाम प्रवापतिकृष्टि (कः १०.१२९ साः माः) । इष्टव्य- प्रवापति कः ८५ ।
- ७८. पराशर शाक्त्य (३३.११) -क बुर्तेद ३३.११ में पराशर शाक्त्य को ऋषि का गीरवपूर्ण स्थान दिया गया है। ऋग्वेद ५.२८ में इनका उल्लेख वसिष्ठ आदि ऋषियों के साथ किया गया है। निरुक्त में इन्हें बसिष्ट वंशीय विवेचित किया गया है तथा
- शक्ति-पुत्र के रूप में उहिलाखित किया है पराज्ञतः ऋषिवीसिकस्य नजा जवते: पुत्र एव (निरुक्त ६ ३०)। सर्वानुक्रम-सूत्रकार भी इनके ऋषित्व को विवेचित करते हैं- आध्रयगामरः मावन्योऽने (सर्वा० ३ १७)। ७९, परुत्केप (७.१९-२३,८,५३) — परुत्केप ऋषि वा ऋषित्व वारों संहिताओं में दक्षिगांचर होता है। ऋग्नेर और सामवेद में इस नाम के साथ अपत्यार्थक नाम दैवोदािस भी संयुक्त है;जिसका आशय दिवोदास के वंशज से है। निरुक्त में इन्हें सुस्पष्टतः ऋषि रूप में स्वीकार किया गया है-परुक्केपस्य तन्नाच्नो मंत्रद्वार जीलम् (नि० १० ४२ दू०)। यजुर्वेट भाष्य और यजु० सर्वानुक्रम मुत्र में भी इनका ऋषित्व विवेचन मिलता है-वैज्ञब्देवी बिष्ट्रप परुब्हेक्ट्राग (यज् ७३९ मही० भा०)। ये देवासः परुवहेको
- वैज्वदेवी त्रिष्टमम् (सर्वाः १,२७)। ८०. पाय भारद्वाज (२९.३८) — पाय भारद्वाज परंपरा के ऋषि हैं। ऋग्येट तथा बज्वेंट में अनेक मंत्रों के द्रष्टा पायु हैं- पायुनीम बारद्वात कवि ...(अरवेद १०.८७ सा॰ भा॰)। इनके द्वारा दृष्ट मंत्र आयुर्धों से सम्बन्धित हैं— बरद्वाक्सूक पायुः संबामाहानि प्रत्युचं स्तीति(यज् २९ ३८ मही० मा०)। सर्वोनुक्रम-सुत्र में भी इनका संबंध अस्त-शाखों के साथ ही माना गया है—जीपुतस्येख
- पायुर्भारहाजः संप्राप्यद्वान्युवागोऽस्तीवीत् सत्रातं कार्युकं, (सर्वी: ३१२)। ८१. पायकारिन (१२.१०६-१११) -पायकारिन संक्रक ऋषिनाम केवल साम और यज्वेंद में ही निर्दिष्ट है। यज्वेंद के १२वें अध्यास में इनके द्वारा दृष्ट छ: मंत्र (१७६-१११) संगुतीत हैं और गामवेद में तीन मंत्र (१५२-१५४)। वहाँ अपत्यार्थक नाम
  - बार्हरपत्य भी संयुक्त हुआ है, जिसका आशय बुहस्तित के बंशज के रूप में है। ऋग्वेट सहिता में यहाँ पायक अगिन को ही सम्बोधित करके कहा गया है— यो अपने देवबीतचे हकियाँ आविकासति । तस्यै फाक्क मुख्य (ऋ० १.१२९) । यजुर्वेद के १७वें अध्याय में अनेक स्थानों पर पावक-अपन में कल्यानकारक होने की प्रार्थना की गई है—पावको अस्मध्ये जिलो पव (यज् १७.४)। यज्वेद-भाष्य में आचार्य महीचर ने इनके जिल्ला का स्पष्ट निरूपण किया है—पाडकाम्बिद्ध वहचपन्तिकेक्यम् (यजुरु १२१०६ महीं भाव)।
- ८२. पुरुमीब-अजमीब (२७-३०-३१; ३३.१९) -पुरुमीड और अवगीड का सम्मिलित ऋषिल यजुर्वेद २७.३०-३१ और ३३.१९ में मिलता है, परन्तु यही मंत्र ऋग्वेट में विभिन्न ऋषि नाम से मिलते हैं। ऋग्वेट के ऋषित्व- विवेधन में इन दोनों को सुहोत्र का पुत्र अथवा सुहोत्रगोत्रीय माना गया है-- क उ ऋक्त् इति सप्तर्वमेकादल सुक्तम् । सुहोत्रपुत्री पुरुमीळ्हात्रमीळ्हात्रणी--(%o ४,४३ साo भाo)। %o ६.३१-३२ के ऋषि विषयक उल्लेख में मुहोत्र को भारद्वाज (भरद्वाज-गोत्रीय) कहा गया है, जबकि
- सामबेद ६ ४९ में पुरुमीळह को ऑगिरस (अगिरस-गोबीय) कहा गया है। बृहद्देवता में पुरुमीळह और उनके भाई तरन्त को विददश्व का पुत्र माना गया—करन्त पुरुषीज्ञही कु राजानी वैददालकृषी (मृहः ५ ६२)। यजुः सर्वानुक्रम सूत्र एवं यजुर्वेद भाष्य में भी इनके ऋषि विषयक उल्लेख प्रतिपादित हैं— वायो जुळ. प्रत्मीदाबपीठी (सर्वा॰ ३९)। अनुष्टुप् पुरुपीदाबपीददृष्टा (यनु० २७.३० मही० भा०)।
- ८३. प्रोधस (११.१७) -प्रोधा ऋषि के द्वारा दृष्ट मंत्र बारों वेटों में केवल सब्वेंद १११७ में संकलित है। अधर्ववेद और ब्राह्मण गुन्य में इन्हें समादत पुरोहित या कुलवित्र के रूप में मान्यता त्रदान की गयी है—सो प्राप्त पुरोबा \_(शतo वाo ४१.४५)। आचार्य महीधर ने भी अपने भाष्य में इन्हें उपन्यस्त किया है— अग्निदेकचा ब्रिष्ट्रप्यरोबोद्दृष्ट प्रवपस्य व्युहनम् (यजुः १११७
- मही० पा०)। सर्वा० में इन्हें मंत्रद्रष्टा ऋषि के रूप में उत्लिखित किया गया है—आव्येषी त्रिष्ट्रप् प्रोधस्य....(सर्वा० २२)। 64. प्रगाश (33.40) -ऐतरेय आरण्यक २.२.२ में झानेट के अष्टम मण्डल के ऋषियों को 'प्रगाथ' कहा गया है, क्योंकि उन्होंने
  - भगाथ (बृहती या ककुम और सतोबृहती) छन्दों की रचना की । आचार्य सायण ने अपने ऋग्वेद भाष्य में इन्हें घोर पुत्र के रूप में विवेचित किया है— आहस्य द्वकाय तु घोतस्य पुत्रः स्वकीय प्रात् कण्यस्य पुत्रतां प्रायत्वात् काण्यः प्रगावास्त्र ऋषि (%० ८ १

- साठ भाठ)। इनके द्वारा दृष्ट ऋचाओं का प्रयोग इन्द्र ने वृत्रवध के निर्मत किया था ... आहा प्रयाखदृष्ट पाहेन्द्र पुरोसक् (यजुठ ३३.५० महीठ भाठ)। इसी प्रकार सर्वाठ में भी इनके ऋषित्व का विजेचन है— असमे सद्धाः प्रयाखोऽर्वाञ्जो ...(सर्वाठ ३.२०)।
- ८५. प्रजापति (३.९) —यजुर्नेट में अनेक अध्यायों के मंत्रों के ऋषि प्रजापति हैं। सामवेट के दस मंत्रों (६४१-५०) के ऋषि प्रजापति हैं। अथविदेद के अनेक सुतों के ऋषि प्रजापति हैं। संभवतः प्रजापति के साधात् द्रष्टा ही अपने पूर्व नाम से मुक्त होकर प्रजापति कहलाये। अनेक स्थानों पर प्रजापति नाम के साथ तीन वैकल्पिक नाम संयुक्त हुए हैं-६) वाच्य (ii) वैश्वामित्र (iii) परमेप्दी। प्रजापति कहलाये अनेक स्थानों पर मन्त्रणं जोवों के स्वविता या खदा, प्रजापतिक, सविता या अग्नि आदि के लिए भी हुआ है— प्रजापति न त्यदेवान्यन्यों विद्या जातािव परि ना वसूष (७० १०१२१०)। ४० परमेप्दी प्रजापति ७०।
- ८६. प्रतिक्षत्र (३३.४८) —यजुर्वेद ३३ ४८ के ऋषि-स्थान में प्रतिश्चत्र का नाम निर्दिष्ट है। ऋग्वेद में भी इन्हें मंत्रद्रष्टा के रूप में स्वीकार किया गया है—हियो न' इत्यष्टर्व हिनीय स्क प्रतिक्षत्रयार्थम्(२० ५ ४६ मा० भा०)। आचार्य महीशर ने यजुर्वेद भाष्य में इनके ऋषित्व का विवेचन किया है—प्रतिक्षत्रहृष्ट .... (वज् ३३४८ मही० पा०)। सर्वोनुक्रम सूत्र में भी इनके ऋषित्व की उपन्यस्त किया गया है। इन्हें प्रतिक्षत्र (३२०)। वैश्वदेव स्तृति के चतुर्व दिन इनके द्वारा दृष्ट मंत्रों का विनियोग किया जाता है।
- ८७, प्रस्कण्य (७,४१; ८,४०) प्रस्कण्य ऋषि द्वाग दृष्ट मंत्र वागो धतो में संगृहोत हैं, किन्तु यजुर्वेद एवं अवर्तवेद में प्रायः ऋषियों के नाम अपत्यार्थक नाम से रिल्ड हैं, क्यांक क्रम्बेट एवं मामबेट में इनके साथ काण्य (कण्य-पोत्रीय) पद-नाम संयुक्त है। प्रस्कण्य क्रिय का नाम ऋण्येद में अनेक स्थानी पर अस्तिग्य हैं। आचार्य सायण ने इनके क्रियत्व का प्रमाण अनुक्रमणिका के उदरण में दिया है— अम्बे पट्ना प्रस्कण्य काण्य आग्नेय तु प्रापायवाद्या द्वांत्रप्रस्कृत च इति। कण्यपुत्रः प्रस्कण्य ऋषि (१८० १ ४४ साठ भाठ)। सर्वानुक्रम सृत एवं यज्ञांद भाष्य में भी इनके क्रियत्व का विवेचन किया गया है— उद्गु त्यं प्रस्कण्यः सीरी गायत्री (सर्वाठ १,२९)। सीरी वायत्री प्रस्कण्यद्या (सन्तुठ ७,४१ महीठ भाठ)।
- ८८. प्रादुराक्षि (२६.६) —यजुर्वेद के २६ वें अध्याय में मंत्र इष्टा आवर्षों में लोगाधि, रम्याधी और प्रादुराधि का नाम निर्देष्ट है। अन्य किसी बेद में इनके नाम नहीं मिलते। यहाँ वैधानर देव से संबंधित तीन आवार्षे पुरानुवाक्या कही गयी हैं, जिनमें से प्रथम अचा के दक्षा-कप में प्रादुराधि का नाम जीन्तांचित हैं — तिहते वैधानरीयाः प्रानुवाक्याः। आहा मायजी प्रदुराक्षिदृष्टा(यजु० २६६ महीठ घाठ)। यहाँ आवार्य महीधर ने नाम 'प्रदुराधि' दिया है और यजुर्वेद सर्वानुक्रम-सूत्रकार ने वैधानराग्नि की स्तुति में विनियुक्त इस मंत्र के दक्षा का नाम 'प्रादुराधि' किया है — प्रदुराखिकविधानरीया \_(सर्वाठ ३६)।
- ८९. प्रियमेश ऐन्द्र (१२.५५) प्रयमेश इत्य के मन नाम नेटी में मिलते हैं। इत्येट ८,६९ सुक्त के ऋषि नाम में 'प्रियमेश आगिरस' नाम मिलना है। इसी सुक्त के मंत्र ८,६९ को यज्ञ , ५०० में दी जार संगृहीत किया गया है; परन्तु यहाँ ऋषि नाम प्रियमेश ऐन्द्र अल्लिखित है। इनको दलांत इन्द्र के पुत्र के रूप में है, अत्रक्ष इन्हें ऐन्द्र अपिश से विभूषित किया गया है—इन्द्रपुत्रप्रियमेश्वरूखन्यानुष्ट्रप्रविच्छ १२७५ मही । सर्वानुष्ट्रम सुक्तार ने भी इन्हें यहाँ ऐन्द्र कहा है— ता अस्यापी प्रियमेश ऐन्द्र :....(मर्वान् २९)।
- ९०. बन्यु (३.२५) —बन्यु अपि का नाम स्वतंत्र कप से उल्लिखित नहीं है। इन्बेट ५.२४ में बन्यु, सुबन्यु, शुराबन्यु, विप्रबन्यु आदि का सम्मिलित अपित प्राप्त होता है— बन्यु सुकन्यु सुकन्यु क्रिकन्यु क्रमेण करम्णापृष्य (१८० ५.२४ साठ १४०)। यजुर्वेद भाष्यकार आचार्य महीधर ने बन्यु आदि को दृष्टा कप में स्वीकार किया है— दशार्णपादा विराट् अन्यादिदृष्टाः (यजुरु ३.२५ महीठ भार)। यजु सर्वाठ में आन्नेयी अचाओं के दृष्टा को बन्यु कहा गया है— वतस्त्रो क्रियदा आन्नेयीवंन्यः (१.१३)।
- ९१. बुध-गविष्ठिर (१५.२४) —बुध-गविष्ठिर का अधिक वजुर्वेद १५.२४ सामवेद ७३ और ऋग्वेद ५१ सृक में दृष्टिगोचर होता है। ऋ०५११ मंत्र ही यजुरु १५.२४ और अध्येत १३.२४६ में मिलता है। यजुर्वेद में तो बुध-गविष्ठिर ऋषि-नाम ही उल्लिखित है: परन्तु अध्येवेद में इस मंत्र के ऋषि बह्या है। ऋग्वेद भाष्य में अनुक (अनुक्लिखित) गोत्र होने के कारण आत्रेय मान लिया गया है— पंचये मण्डलेऽनुकगोत्रम् अक्षेय विद्याद इति परिचाचित्रताद्व आत्रेयी युधगविष्ठिरावृत्वी (१६० ५१ सार भार)। यजु सर्वानुक्रम सूत्र में इनके अधिक का स्पष्ट उल्लेख मिलता है— अध्ययान्त्रविख्योऽकोधि व्यवविष्ठित (सर्वार २.२०)।
- ९२. बुध सौम्य (१२.६७-६८) —बुध सौम्य का खाँवत्व यकुः १२.६७-६८ और ख्रावेद १०.१०१ में दृष्टिगोचर होता है। कः १०.१०१ सुक का १२वाँ मंत्र अवववेद २०.१३७.२ में निर्देष्ट है, परन्तु यहाँ केवल बुध नाम ही विवेचित है। इसी सुक के दो मंत्र (३०४) ही यजुर्वेद में इसी खाँव नाम से संगृहीत हैं। आचार्य सायण ने क्रावंद भाष्य में सोम पुत्र कहकर इनका कृषि विवेचन किया है— 'उद्युख्यक्वप्' इति झद्भाव हितीय सुक सोमपुत्रस्य वृधस्वार्यम् (६० १०१० साल भाल)। पंचिवित्र बाल २४.१८६ में एक आचार्य वृध सौमायन का अश्रय भी 'सोम के वंशव' से हैं। आचार्य महीशर ने भी सुस्यष्टतः इन्हें सोम-पुत्र कहकर उत्तिस्थित किया है— सीस्ट्रेक्ट्ये सोमपुत्रबुख्दृष्टे हे गायत्री त्रिष्टुभी (यजुः १२.६७ महील भाल)।

परिशिष्ट-१

- ९३. बृहदुक्य लामदेव्य (२९.१) —बृहदुक्य को ऋग्वेद, यजुर्वेद एवं सामवेद में ऋषित्व प्राप्त है। ऋग्वेद भाष्य में इन्हें वामदेव-गोत्रीय कहकर इनके ऋषित्व को निर्माणत किया गया है। इन्हें अन्यत्र वाजिक-पुरोहित के रूप में इत्लिखित किया गया है। आक्ष्मेधिक अध्याय में इन्हें वामदेव का पुत्र कहकर इनके ऋषित्व को उत्लिखित किया गया है। इस अध्याय में अश्व की स्तुति की गयी है—अञ्चस्तुतयो वामदेवपुत्रेण बृहदुक्खेन समुद्रपुत्रेणाचेन वा दृष्टः (यजु० २९.१ मही० भा०)। सर्यानुक्रम सुत्रकार भी इनके ऋषित्व को प्रतिपादित करते हैं— अल्हा आग्रीलिष्ट्रम एकादशाहस्तुतिर्वृहदुक्यो वामदेव्यो ददर्शाश्ची वा (सर्वा० ३.११)।
- ९४. बृहद्वि (३३,८०) —आचार्य सायण ने अपने भाष्य में इन्हें अचर्षण ऋषि का पुत्र कहकर इनके ऋषित्व को उत्लिखित किया है—'तहत् 'इति नवर्षपष्टमं सृष्टपश्चर्यण पुत्रस्य वृहद्विक्यार्थं ...(ऋ० १०१२० सा० भा०)। चारों वेदों में इनके द्वारा दृष्ट मंत्र मिलते हैं। यजुर्वेद भाष्यकार महीधर ने इन्हें दृष्टा रूप में शतिपादित किया है— बृहद्विदृष्ट्य पाहेन्द्री त्रिष्टुप (यजु० ३३. ८० मही० भा०)। यजुर्वेद में मात्र ३३.८० में इनके द्वारा दृष्ट ऋषा सकांतत है— त्रिद्धावर्षणो वृहद्वित (सर्वा० ३.२२)। बृहद्वित ऋषि को सुमन्यु का शिष्य भी कहा गया है।

९५, बुहस्पति आंगिरस (२.११-१३) -बृहस्पति को मंत्रों का द्रष्टा प्राय-सभी मेहिताओं में कहा गया है। इन्हें लोक का पुत

- तथा आंगिरस गोतीय माना गया है— लोकनाम्स पुत्रो वृहत्यतिसाङ्किरस एव वा वृहत्यतिकंग्रीयः (२० १० ७२ सायण भा०)। यजुर्वेद में आचार्य महीभर ने इनके ऋषित्व को विवेचित किया है— तस्याङ्किरसो वृहत्यतिकंग्रीयः (यजु० २.११ मही० भा०)। सर्वानुक्रम सुत्रकार ने भी इन्हें ऋषि के रूप में निकापित किया है— 'बद्धान्य प्रक्रियति वृहत्यतिसाङ्किरसोऽपञ्चद \_(सर्वा० १७)। १६, बृहस्पति-इन्द्र (९.१-१३) तेदों में देवताओं को भी कांचना वाज है। यजुर्वेद ९.१-१३ में बृहत्यति इन्द्र का साम्मालित ऋषित्व प्रतिपादित किया गया है। वाजपेय पत्रों के ऋषि रूप में सर्वानुक्रम सुत्रकार ने इन्हें विवेचित किया है—अथ वाजपेयो-वृहत्यतेस्विक्त्रस्य व्हें देव सविकः \_(सर्वा० १३४)। आचार्य उच्च-महीधर ने भी अपने यजुर्वेद भाष्य में इनके ऋषित्व
- ९७, ब्रह्मणस्पति (३.२८-३०) —बद्धणस्पति कृषि का कृषित्व केवल यनुषेद में ही दृष्टिगोचर होता है, अन्यत्र नहीं। निरुक्त म यास्क के बचनानुसार बद्धणस्पति बद्ध के पाता या पालांचिता का नाम है— ब्रह्मणस्पतिबंह्मण, पाता वा पालांपिता वा निरु १०१२)। ब्रह्मणस्पति का उल्लेख दूसरे मण्डल के २५,२४,२५ आदि सुन्तों में बृहस्पति, ब्रह्मा, पुरोहित आदि के रूप में विवेधित है। यजु० सर्वानुक्रम-सूत्र में इनके द्वारा दृष्ट मंत्र ब्रह्मणस्पति से ही सम्बन्धित हैं— सोपान ब्राह्मणस्पत्यं तृच गायत्र ब्रह्मणस्पतिवंशातिविद्धां (सर्वाठ १.१३)। यजुर्वेद पाप्प में आचार्य महोधर ने इनके कृषित्य को प्रमाणित किया है— सोपान स्वरण तृचो गायत्रो ब्रह्मणस्पति देवत्यस्तेनैय दृष्ट (यजु० ३.२८ सरी० भा०)।

को हल्लिखत किया है- बहरमनेरार्षम् इन्द्रस्य स् (यजुः ९१ डः भाः)।

- ९८. ब्रह्म स्वयंभु (३२.१-१२) —ब्रह्म स्वयंभु यजुनेद के मत द्रष्टाओं ये महत्वपूर्ण स्थान रखते हैं। अन्य येदों में इनके द्वारा दृष्ट मंत्र नहीं मिलते । इनके द्वारा दृष्ट १२ मत्र यजुनेद के ३२ वे अध्याय (सर्वयंभ अध्याय) में मिलते हैं, जिसका विवेचन यजुन सर्वानुक्रम मुक्कार ने किया है क्टेंच सर्वयंभेऽध्याय आत्मदैवन सर्वयंभ्रहान सर्वद्राये विनियुक्तः, सर्वयंभ्र ब्रह्म स्वयंभ्रवेकत (सर्वान ३.१५)। तैतिरीय आरण्यक में स्वयंभ्र ब्रह्म सन्य अध्य उत्तिनिवत है कम्पाटिद मर्व ब्रह्म स्वयंभ्रवित (तैति आन १२५८)। प्रसिद्ध भाष्यकार उत्तद ने इनके अधित्य पर प्रकार डालते हुए केवल ब्रह्म शब्द उत्तिनीयत किया है सर्वयंभ्रवद्धाः। ब्रह्मण आर्थम् । क्टेबाम्स्ट हे अनुष्टुची (यजुन ३२१ डन भान), आचार्य महीधर ने सुस्पष्टतः इनका अधित्य उत्तिनीयत किया है अध्य सर्वमेश्वयंत्रा उत्त्यने प्रकारमध्यक्त । स्वयंभ्रव्यक्तपुरा आत्मदेवत्याः (यजुन ३२१ महीन भान)।
- १९. ब्रह्मा (४०.१५) —ब्रह्मा अपि द्वारा दृष्ट मंत्र अध्वेवेट में ही मंगुहोत हैं, किन्तु यजुर्वेट ४०.१५ का मन्त्रांश 'ओ३म्' ब्रह्मा द्वारा दृष्ट है। यजुर्वेट सर्वांत सूत्र में इनके अधित्व को प्रमाणित किया गया है—ओ३म् इति परमाखरस्य योगिताम् आलम्बभृतस्य परस्य ब्रह्मणः प्रणवाख्यस्यास्युलादिगुणयुक्तस्य ब्रह्मा ऋषि (सर्वांत ४९)। आवार्य महीधर ने भी इनके ऋषित्व को उत्तिनिधित किया है— अस्य ब्रह्म ऋषि गायत्रीव्यन्ट परमान्या देवता (यनुत ४०.१५ महीत भात)।
  १००, भरद्वाज बाह्मस्यत्य (८.६) —भरद्वाज ऋषि मंजन्दटा के सम में विवेचित किये गये हैं। दिवोदास के प्रोहित के रूप में
  - और ब्रह्मनिष्ठ ऋषि के रूप में भी इनका विवेचन मिलता है। बृहस्पति के बराज होने के कारण इन्हें बाईस्पत्य कहा गया है। अस्पेद एक मंडल (१-३० सूक्त) के इष्टा के रूप में इन्हें प्रतिष्ठा जाज है— 'बाईस्पत्यो बरहाज: वष्ठं मण्डलमपप्रयत्। (ऋ० ६१ सा० भा०)। यजुर्वेद भाष्य में आचार्य महोधर ने भी इनके ऋषित्य को प्रतिपादिन किया है— सक्तिदेक्त्या त्रिष्ट्र्य भरहाजदृष्टा (यज् ८६ मही० भा०)।
- १०१. भुवन आप्य अथवा साधन भौवन (२५.४६) 'भुवन आप्य अथवा साधन' का वैकल्पिक ऋषिता यजुर्वेद,सामवेद और ऋषेद में मिलता है: परन्तु अथवंदिद में भुवन का स्वतंत्र ऋषिता भी प्राप्त होता है। ऋग्वेद भाष्य में आवार्य सायण ने

9.99

भुवन को अप्त्य का पुत्र और साधन को भुवन का पुत्र कहा है—'इमा नु कम्' इति पञ्चनं कठ सुक्तमध्यपुत्रस्य भुवनस्थानं **पुक्तपुत्रस्य साम्मासंज्ञस्य वा वैश्वदेवप् (%०१०१५७ सा**० भा०)। सर्वानुक्रम-सूत्रकार ने इनके ऋषित्व-विवेचन में विकल्प स्पष्टतः उस्सिखित किया है- इमा नु हैफ्टं वैद्धदेव तृब चीवन आख्यो वा सावती चीवनी वा (सर्वा० ३५)।

१०२. मधुन्छन्दा वैश्वामित्र (३.२२-२४) —ऋग्वेद के प्रथम मण्डल के एक से दस सूनों के प्रख्यात ऋषि 'मधुन्छन्दा' हैं। एक ऋषि के रूप में कोबीत बार २८.२ और ऐतरेय आरम्पक १.१.३ में इनका उल्लेख मिलता है। मधुन्छन्दा नाम के साथ

वैश्वामित्र (विश्वामित्र गोत्रीय) संयुक्त होता हैं । ऋग्वेद भाष्य के आदि में आचार्य सायण ने इतके ऋषित्व को विवेचित किया है---

विश्वामित्रपुत्रो मधुन्छन्दो नामकस्तस्य सुन्तस्य द्रष्ट्रत्वात् तटीय ऋष्टि (ऋ० १.१ सा० भा०) । यजुर्वेद में इनका अपन्यार्थक पद रहित नाम भी उल्लिखित हुआ है — पाकका नो मधुनहन्दाः सारस्कतीष् (सर्वाउ २,३९)। सर्वानुक्रम सुत्र में वैश्वामित्र पटनाम के साथ भी इनका निरूपण हुआ है— उप त्वान्त्रेय तृत्व गायत प्रयुक्तरत वैश्वामित (सर्वी० १,१३)। ऐतरेय आरण्यक में इनके नामकरण का कारण इनका मधु से विशेष सम्बन्ध होना बतलाया गया है -- पद ह स्म वा ऋषिच्यो पध्रकुन्दाऋहन्ति

तन्मध्वत्रन्स्रो मध्वत्रन्दस्त्वम् (देव आव १.१ ३)) १०३. मनसस्पति (२.२१ ; ८.२१) — मनसस्यात का अर्थ मनसः पात पत्र का स्वामो विवेचित किया गया है । यनुवेद में ऋषि नाम में यह नाम कई बार उत्तितखित है । ऋ० ५,४४,१० में आबार्य सायफ ने मनस् को ऋषि नाम कहकर निरूपित किया

है । यह शब्द ब्राह्मण ग्रन्थ में अन्य अर्थों मे भी जयुक्त हुआ है— क्वांस हि सर्वे प्राणा: प्रतिष्ठिता: (शतः बाः ७५.२६) । यजुर्वेद भाष्य में इनके द्वारा दृष्ट मंत्रों को बात देवता से सर्वाधत माना गया है— वानटेवत्या विराट् मनसम्पतिदृष्टा व्याख्यातापि (यजुरू ८.२१ महीः भाव)। सर्वानुक्रम सुबकार भी इसी प्रकार इनके कवित्व का विवेचन करते हैं: देवा पनसम्पतिविद्यक्तयां विराज (सर्वाव १ %)।

१०%. मन् वैवस्वत (३३.९१) — ऋक् यज् साम तीनी बेटी में मन् बैवस्वत डारा दृष्ट सुक्त और मंत्र मिलते हैं। विवस्वान से अधिनोकुमारों, यम और यमी की उत्पत्ति का सन्दर्भ वेदों में मिलता है, संभवतः विवस्तान् (आदित्य) से ही मनु की उत्पत्ति हुई, जिससे इनके साथ पर नाम वैचस्वत सचुना हुआ। मोता में विवस्तान ने मनु को बीग का उपटेश दिया है— विवस्तान मनवे प्राह मन्दिश्लाकवेऽक्वर्वात् (गीता ४.१)। अवएव मन् का विवस्तान् के शिष्य होने की संभावना भी युक्तिसंगत है; परन्तु आवार्य

सायण ने अपने ऋग्नेद भाष्य में इन्हें नियम्बान का पूर कड़का निर्माण किया है— विवस्तान पूत्री पनुर्कीय (३६० ८.२७ सात भाः )। यजुर्वेद भाष्य में आभार्य महीयर ने अपत्यार्थक पट-रहित नाम ही विविधित किया है— मनुदृष्टा वैश्वदेवी (यजुः ३३.९ १ महीं पाo)। सर्यानुक्रम नुजवार ने सुस्पष्टवः पद नाम भी उल्लेखिन किया है - देव देव को मनुर्वेक्कतो वैश्वदेवी (सर्याo ४.२३)। १०५. मयोभ्य (११.१८-२२) --अवनीर और वजुर्वेट में प्रवाभू को राजना ऋष रूप में की गयी है। यह नाम गुणवायक

प्रतीत होता है। मयस का आशय सुख से है। इनके द्वारा दृष्ट मंत्र सुखननरूप हैं, अंतएव यह नामकरण किया गया है। सर्वानुक्रम-सुत्रकार ने इनके ऋषित्व को विवेधित किया है— आगत्व यथोजूद आश्चीमनुष्ट्रचम् (सर्वाठ २.२)। यजुर्वेद भाष्य में आचार्य महीधर ने भी इनके ऋषित्व को उपन्यस्त किया है—अब्बेटकचानुष्ट्यपयोभूद्व्य (यजुः ११.१८ महीः भाः)।

१०६. मुद्गल यज्ञपुरुष (२६.१९) -यजुर्वेद में मुद्गल यज्ञ पुरुष को २६.१९ का ऋषित्व प्राप्त है। ऋग्वेद में भी मुद्गल ऋषि को विवेचित किया गया है, परन्तु यहाँ भाष्य में आचार्य सायण ने इन्हें भर्म्यक का पुत्र बताया है—सर्व्यक्षपत्रो मुहल ऋषि: । (ऋo १०१०२ साठ भाठ)। बृहद्देवता में भी इनका उल्लेख मिलता है— पृद्यस्थ लाकपृष्टित आचार्यः शाकटायनः (बृहठ ८९०) । निरुक्त (९.२३) में भी संगाम विजय से संबंधित इतका उल्लेख मिलता है । यजुर्वेद भाष्य में आवार्य महीधर द्वारा भी

इनका ऋषित्व उल्लिखित किया गया है-- आजीरियं देवदेवत्वा ब्रिष्ट्य युद्यक्वदृष्टा (यन्० २६.१९ मही० भा०) । सर्वानुक्रम सूत्र में इनके नाम के साथ यत्र पुरुष पद भी संयुक्त है— अनुवारियुंद्यालो व्यतपुरुविवाष्ट्रभय् (सर्वा० ३.७)। १०७. मेथ ऐन्द्र (३३.९२) -यनुर्वेड में मेध ऋषि का वर्णन किया गया है। मेध शब्द यह वानक है। प्रवित्र यहादि प्रयोग से संबंधित द्रष्टा ऋषि का नामकरण अनन्तर में मेध हो गया होगा । निरुक्त में यह नाम यस से संबद्ध है— मेधा यज्ञा इति—(दुः निः ३,३,९७)। यज्ञवेद भाष्य में विश्वाना अपिन से संबंधित मंत्र के द्रष्टा रूप में इनका विवेचन उल्लिखित है—

मेभदृष्टा वैष्ट्यानते (यज् ३३.९२ मही) आः)। सर्वानुह्रम में इनक नाम के साथ ऐन्द्र विचायण पद संयुक्त किया गया है— दिवि पृष्टो मेथ ऐन्द्र (सर्वीत ३,२३) :

१०८. मेद्याकाम (३२.१३-१५) — यज्वेट के ३२ वे अध्याय के १३-१५ तक के मंत्र पूर्णरूपेण मेधा को समार्पत हैं, जिसमें मेथा प्राप्ति की कामना को गयी है; अतरूव इन मंत्रों के ऋषि का औपाधिक नामकरण सम्भवतः मेथाकाम हो गया—**सदसस्पति** 

तुचेन मेघाकामी मेघां याचते...(सर्वाट ३ १६)। आचार्य महीशर ने भी मेधाकाम ऋषि से सम्बन्धित ऋचाओं में मेधा की कामना को बात प्रतिपादित की है—इत उत्तरमुक्कवे येथा बाज्यते (बबु: ३२१३ मही: भाः)।

परिज्ञिष्ट-१

- १०९. मेघातिथि (३.२८-३०: ५.१५) —चारी वेटों में मेधातिथि दहा रूप में निरुपित हैं। ऋक साम में इनके साथ कण्य-वंशीय (काण्य) पदनाम भी संयुक्त है । अतिथि-सत्कार करने वाले के अर्थ में इनका नाम विशेष रूप से प्रयुक्त होता है । ऋग्वेद भाष्य में आचार्य सायण ने इन्हें कृष्व-गोत्रीय के रूप में निरूपित किया है— मेखालिकिमेक्यातिविन्यपानी हातृंची ती च कण्कगोत्री (ऋ
  - ८.१ सा॰ भा॰)। शकट मार्ग पूजन में इनके द्वारा दृष्ट मंत्रों का प्रयोग होता है ! विच्यु देवता से संबंधित ऋषाओं में इनका ऋषिता विल्लिखत है - विकादेवत्या गायत्री मेबातिविद्षष्टा(यकु ५.१५ महीत पात)। विकापेबातिविवैकावी गायत्रीम् (सर्वा० १.२०)।
- १९०. यज्ञ प्राजापत्य (३४.४९) ऋग्वेद १०.१३० में यज प्राजापत्य ऋषि स्थान में दृष्टिगोचर होते हैं। इसी मुक्त का एक मंत्र यजुर्वेद (३४.४९) में मिलता है, वहाँ भी उपर्युक्त संज्ञक ऋषि को हो स्वीकार किया गया है। आदि पुरुष प्रजापति ने यज्ञ के साय ही यह सृष्टि की और तदननार विस्तार किया, उसके द्रष्टा हो संभवतः यत्र प्राजापत्य कहलाये । ऐतरेय बाह्यण में उपर्युक्त तथ्य की अंशतः पृष्टि होती है— स प्रजापतिर्यञ्जयतमुनः तपाहरतः , तेनायजतः (ऐतः बाः ५.३२)। यतः प्रजापति (ऐः बाः २.१६)। ऋग्वेद भाष्य में आचार्य सायण ने इन्हें प्रजापति का पुत्र कहकर निरूपित किया है—'**यो यह:' इति सप्तर्ज द्वितीयं सुक्तम्** प्रजापतिपुत्रस्य यज्ञाख्यस्यार्षम् (ऋ० १० १३० सा० भा०) । सर्वानुक्रम-सूत्रकार ने इन्हें ऋषि-सृष्टि का प्रतिपादन करनेवाली ऋचा
- का द्रष्टा कहा है-सहस्तोमा ऋषि सृष्ट्रिप्रतिगादिको ध्वष्ट्रचे यक प्राज्ञापाय (सर्वाठ ४३)। १११. याज्ञवल्क्य (३३.५५-५६; ३४.१-६) — वाजवल्क्य वज्ञ-विद्या के पुरोधा वे। उन्होंने सुक्ल यबुक्ट के मंत्रों का दर्शन किया था। वैदिक साहित्य में इन्हें जुउन यज्ञ-विधि प्रचलित करने का श्रेय है। गुरु-विरोध का प्रसंग भी परवर्ती वैदिक साहित्य में मिलता है। इनके गुरु के रूप में उदालक आर्शन वा वैशामायन का नाम प्रसिद्ध है और शिष्य आसुरि के नाम से नूतन मंत्री का साधात्कार किया और नवीन धर्जाय व्यवस्था टी-आदित्यानीमानि शुक्लानि धर्मुष वाजसनेयेन याज्ञकत्वयेनाळ्यायने (रातः बाः १४९४३)। आचार्य नहीचर ने यबनेंट पाष्य के प्रथम-अध्याय के प्रारम्भ में इसी तथ्य की पुष्टि की है— तत्र व्यासिताची वैज्ञन्यायनी यदाकक्यादिच्यः स्विज्ञचेच्यो यकुकैदमध्याययम् । तत्र दैवान्केनापि हेतुना बुद्धो वैज्ञान्यायनी याज्ञवरक्यं प्रत्युवाच पदधीतं त्यवेति ।... तत्वे दु खिलो याज्ञक्यः सूर्यमाराज्य अन्यानि जुक्लानि वर्जुनि प्रान्तवान् (यजुरु अध्याय-१ महीर भार )। बृहरू उपर ३१.२ में एवं आगे भी इनके वैदेह जनक सम्बन्धी उत्लेख मिलते हैं। इनकी दो पिलयों मैत्रेयी और कात्यायनो सम्बन्धी उल्लेख बुद्ध उप, २ ४१ में प्राप्त होते हैं। ब्रह्मयत्र के मंत्रों को इन्होंने ही देखा है-ब्रह्मयज्ञाही आदित्ययाज्ञकत्वयदृष्टः वितृभेक्वर्यनम्.....(यनु० ३३.५५.महो० ५७)। शिवसंकत्य-सूत्र के द्रष्टा के रूप में भी ये तरिलाखित हैं। समुदित अपि के रूप में इनके नाम के साथ ऑडिस्प नाम भी ठल्लिखित है— अधानारण्याधीन मञ्जाणपर्वाविषतुमेघादादित्यपाजकत्वयौ दद्शनु (सर्वाः ३२१)।
- ११२, राम्याक्षि (२६,४-५) इनका वर्णन मात्र यज्ञेट २६ ४-५ में ही प्राप्त होता है । अन्यत्र कहीं इनका ऋषि विषयक उल्लेख प्राप्त नहीं होता । गोसब यह के मंत्र का दर्शन इन्हीं के द्वारा किया गया था, इसकी पृष्टि आचार्य महीधर ने अपने भाष्य में की है— दे इन्द्रदेक्त्ये गायव्यी, रम्याञ्चित्हे गोसवे यत्रे प्रहण्डले नियुक्ते सोयवामे (यजु० २६.४ मही० भा०) । इन्द्र गोमझेन्द्रवी गायत्र्यो रप्याञ्च (सर्वा ३६)।
- ११३. लुशोधानाक (१८.३१-४५: ३३.१७) तुक्र ऋषि का वर्जन उपनिषदों में प्राप्त होता है। बाह्मण गुन्धों में कुत्स ऋषि के साथ इनकी प्रतिद्वन्द्रिता का उल्लेख किया गया है। ऋग्वेद भाष्य में ऋषि-विषयक उल्लेख में आचार्य सायण ने इन्हें धनाक
- का पुत्र कहकर विवेचित किया है— 'अबुबम्' इति जनुदल्ल कटं सूर्त बनाकपुत्रस्य सुशस्यार्थ (ऋ० १०.३५ सा० भा०)। आचार्य पदीधर ने भी इनके ऋषित्व का विवेचन किया है—सुश्लोबानाकदृष्टा त्रिष्टुप् (यजु० ३३.१७ मही० भा०)। सर्वानुक्रम सूत्र में भी इनके ऋषित्व का विवेचन मिलता है— यहां अम्बे: सावित्रस्य लुशोधानकोऽनुत्वं बायत्रं प्रैष्टुचं (सर्वा० ३.१७)।
- ११४. लौगाक्षि(२६.२) लौगाधि को बजुर्वेद २६.३ का ऋषि माना गया है। इन्हें लोगाध का वंशज कहा गया है। कात्यायन श्रीत सुत्र १६.२४ में इन्हें एक आचार्य के रूप में प्रतिष्ठा प्राप्त है— साम्युल्कनमिति लीगाक्कि (का॰ श्री॰ १६.२४)। आचार्य महीधर ने अपने यजुर्वेद पाष्य में इनके ऋषित्व पर प्रकाश डाला है— फ्रियो देवाना मध्येऽवसानरहितानुष्ट्य सीमाञ्चिद्दृष्टा (यजुरु २६ त महीर भारः)। सर्वानुक्रम सुत्र में भी इनका ऋषित्व स्पष्ट निर्दिष्ट है — क्रियो देखनां स्त्रैणाक्षिरनृष्ट्रभयनकसानां (सर्वार ३६)।
- ११५. वत्स (४.१६, ७.४०, २६.१५) —वत्स का ऋषित्व चारों वेदों में दृष्टिगोचर होता है। यबुवेंद एवं अधर्ववेद में प्रायः अपत्यार्थक नाम अनुल्लिखित है,परन् ऋग्वेद एवं सामवेद में इनके नाम के साथ काण्व (कण्व-गोत्रीय) नाम संयुक्त है । ऋग्वेद के १०.१८७ सुक्त के द्रष्टा बत्स के साथ आग्नेय नाम संयुक्त है। संभवत: आग्नेयी ऋचाओं का द्रष्टा होने के कारण यहाँ आग्नेय पद संयुक्त हुआ हो । यजुर्वेद ४.१६ में भी आन्नेयी ऋषा के द्रष्टा के रूप में उल्लेख है— गायत्र्यानेयी कसद्वदा (यजु० ४.१६ महीर भार )। इरु सुक्त ८६ का पहला मंत्र यन् ७४० में संगृहीत है इसके द्रष्टा वत्स को ही स्वीकार किया गया है— महेन्द्री

गायत्री वतसदृष्टा (यजु० ७.४० मही० भा०) । सर्वानुक्रम-सूत्रकार ने भी उपर्युत्त तथ्य को स्वीकार किया है— य ओजमा वत्सी गायत्रीम् (सर्वा० १.२९) ।

- ११६. वस्तप्रीभीलन्दन (१२.१८-२९) बस्तप्री-भालन्दन का क्रिक्त वीनों बेदी (क्रव, यजु, साम) में मिलता है। यजुर्वेद में प्रायः अपत्यार्थक नाम भालन्दन अनुल्लिखत है। क्रवेद ९६८ १०.४५-४६ सृत्तों के क्रिय वही हैं, इन्हें वहाँ भलन्दन पृत्र यत्मिप कहका आचार्य सायण ने विवेचित किया है— तब प्र देवप् इति दशके प्रका स्कः भलन्दनपुत्रस्य वत्मप्रेगर्षप् (२०० ९६८ सा० भा०)। एक आचार्य के रूप में परवर्ती संदिताओं में इनका उल्लेख आता है, किन्होंने वात्सप्र नामक साम का दर्शन किया था। यजुर्वेद भाष्य में आचार्य महीपर ने इनके ऋषित्व का विवेचन किया है अम्बिटेवत्या द्वादश त्रिष्टुभो भल्दनपुत्रक्तसप्रीदृष्टाः (यजु० १२१८ मही० भा०)।
- ११७, वरुण (१,३५, १०,१-१७) —वेदों में प्रायः अनेक देवताओं का भी कवित्व दृष्टिगोचर होता है। वरुण का कवित्व सामवेद को खोड़कर अन्य तीनों बेदों में मिलता है। सम्पूर्ण चूक्तों के सचार के रूप में इनका उल्लेख पिलता है— आसीटर् विश्व मुक्तित सम्राह विश्वेत तानि वरुणस्य वर्तावि(कः ८४२१)। इनको विशेषताओं में प्रमुख है इनका भृतवती होना—त्वपने राजा वरुणों धृतवतरूचे ... (३७ २.१४)। एकसूच मंत्र का प्रारम्भ इन्हों के द्वारा दृष्ट पंत्रों से होता है— अब राजसूचमंत्राः तेषां वरुण ऋषि (यमु० १.३५ मही० भा०) ।
- ११८. विस्ष्ट (३.६०, ५.१६) इन्नेट के बावने एन नने मण्डल के अनेक मुन्तों के मंत्रद्रश नीयाउ हैं। यनुक, सामक एवं अपर्यंक के भी अनेक मंत्रों के बाद विस्ष्य हैं। मानवेद एवं अपर्यंद में विस्ष्य के माण अपत्यार्थक नाम नेत्रावरण भी संयुक्त है, जबकि यनुर्वेद एवं अवर्गवेद में केवल गरिन्य नाम ही प्रयुक्त है। अपनेद ७,३३११ के आधार पर गरिन्य को मित्रावरण एवं उर्वशी का पुत्र भी माना गया है— उन्नासि पंजावरणों विस्ष्य विद्यान ब्रह्म-मनसोऽधि जातः (३०,०,३११)। आवार्य महीधर ने इनके अधित का पियंचन किया है— वैद्यानी विष्णुय विस्ष्यद्रशा (यनुक ५१६ महीक भाक)। महामृत्युंजय मंत्र परिच्य के द्वारा हो दृष्ट है— अध्यक्त है अनुष्टुनी पूर्वस्या विस्ष्यः (सर्गोक ११५)।
- ११९. बसुश्रुत (३.२) वसुश्रुत ऋषि द्वारा दृष्ट भेश ऋत् यज्ञत् सामत् जोजो नेटों में मिलते हैं। अन्वेद भाष्य में आवार्य सामण ने इन्हें आतेय (अक्षि-गोत्रीय) कहकर निकरित किया है— त्यापने कहणः इति द्वाटलचे तृतीयं सुक्तमात्रेयस्य वसुश्रुतस्यार्य त्रष्टुममान्तेयम् (ऋत् ५.३ सात् भात्)। सर्वानुक्रमः सूत्र में भी इनके ऋषित्य का विवेचन किया गया है— सुमापद्वाय वसुश्रुतः (सर्वात १.१०)। यजुर्वेद भाष्य में आचार्य तबट-महीधर ने इनके ऋषित्य पर कोई विवेचन नहीं किया है।
- १२०. वस्यव (१७.८) वस्यव कृषि का कृषिता केवल कृष्वेद एवं यजुर्वेद में मिलता है। कृष्वेद के पाँचवे मण्डल में दो स्कृष्ठ १५-२६ में 'क्सूयव आवेया: 'का कृषिता मिलता है। कृष्ठ ५.२६ का पहला मंत्र ही यजुर्वेद १७.८ में संगृहीत है, परन्तु यहाँ केवल वस्यव उल्लिखित है। कृष्वेद भाष्य में आचार्य मायण ने इनके कृषिता का विवेचन किया है— अपने पायक इति नवर्ष द्वादार्श स्वत्य । वस्यव कृष्य (कृष्ठ ५.३६ सात्र भारत)। आचार्य महीश्वर ने आपनेयी कृष्य के द्वारा वस्यु का उल्लेख किया है— आपनेयी गायत्री वस्युद्धा (यजु० १७.८ महीत भारत)। सर्वात में भी इनके कृष्यत्य का वर्णन है— अपने पायक वस्युव्धा (सर्वात १३४)।
- १२१. वामदेव (३.१५, ३६, १०.२४-२६) इन्तेद के बतुर्ष मण्डल के ऋषि के रूप में वामदेत का नाम आता है। चारों वेदों में इनका ऋषित्व दृष्टिगोचर होता है: चरन्तु यजुर्वेद एवं अधर्ववेद में प्राय: ऋषियों के नाम अपत्यार्थक नाम से रिक्त हैं। सामधेद एवं ऋग्वेद में इनके ऋषित्व का स्पष्ट विवेचन उल्लिखित है— अर्थायह वापदेवो अगतीप (सर्वां ११२)। आचार्य महीदार ने भी इनके ऋषित्व को प्रमाणित किया है— आगनेथी गायत्री वापदेवदृष्टा जपे विनियुक्ता (यजुर ३.३६ महीर भार)। वापदेव का संबंध करवण, गौतम अंहोमुक, दिधकावा, बृहदुक्थ और मूर्धन्वान से निर्दिष्ट है।
- १२२. विदिधि (२०.५५-८०) विदिधि द्वारा दृष्ट मंत्र केवल यजुर्वेद में संकल्लि किये गये हैं। इन्हें वल्सनपात का शिष्य कहा गया है और गालव को विदर्भी कीण्डिन्य का शिष्य कहा गया है (क् २० २६ ३)। यहाँ इनके नाम के साथ 'कौण्डिन्य' अपत्यार्थक नाम भी संयुक्त है! आचार्य महोधर ने अपने यजुर्वेद भाष्य में इन्हें आधी-संत्रक सूक्त के द्रष्टा रूप में स्वीकार किया है विदिधिदृष्टा अधिसरस्वतीन्द्रदेक्त्या आधीसंत्रा द्वादशानृष्ट्वक्ष (यजुरु २०.५५ महीठ भारू)।
- १२३. विष्ति (१७.६२-६९) —वेटो में अनेक मंत्रों में भावनाओं गुणों देवों और वस्तु आदि अर्थ में प्रयुक्त नामों का ऋषित्व भी दृष्टिगोचर होता है। यजुर्वेद में विष्ति का ऋषित्व केवल १७.६२-६९ में मिलता है। देवों का आवाहन करने वाले यज्ञ को देवहृयज्ञ कहा जाता है। विष्ति इसी यज्ञ के पंजों के द्रशा हैं विवृत्तिदृष्टा वज्ञदेवत्वानुष्ट्य । देवानादृद्धतीति देवहः देवानामादृत्ता वज्ञो देवानावक्षत् आवहतु (यज्ञु १७.६२ मही० भा०)।

परिजिष्ट-१ 9.94

१२४. विष्नवन्य (३.२६) — ऋग्वेद ५.२४ मृक्त का सामृहिक ऋषित्व प्रश्त होता है, जिनमें चार भारा ऋषियों का विवरण प्राप्त होता है। उनमें से एक भाई वित्रबन्ध् को भी ऋषिल प्राप्त है। इसी सुक्त के प्रथम बार मंत्र यजुर्वेद ३,२५-२६ में संगृहीत हैं,

जिसके ऋषि उपर्युक्त चारों पाता हैं। बृहदेवता में भी इनका विवेचन किया गया है— बन्ध-प्रपृतीन द्वैपटा येऽत्रिमण्डले (बृह्व

७.८६)। यजुर्वेद ३.२६ का मात्र पूर्वार्द्धर्च हो विजवन्य द्वारा दृष्ट है, परन्तु ३.२५ एवं ३.२६ में चारों भाइयों को अर्द्धर्च का ऋषित्व

ही प्राप्त होता है— अने त्वं चतस्रो द्विपटाऽऽग्नेयीर्वन्यः सुबन्यः, अतबन्युर्विप्रवन्युरेकैकशः (सर्वा० १.१३)। १२५. विश्वाट् सौर्य (३३,३०) — विश्वाट् सौर्य का ऋषित्व ऋक् यज् साम तीनों वेदों में मिलता है। ऋग्वेद १० १७० सुक्त के देवता सर्य हैं तथा ऋषि विभाट सौर्य हैं। सूर्य-पूत्र होने के कारण इनकी उपाधि सौर्य है। सर्वमेध यह में तृतीय दिन सूर्य

स्तृति के सन्दर्भ में दृष्ट मंत्र विभाट सौर्य के ही हैं — अब सूर्यस्तृत ... विभाइदृष्टा जगती एन्द्रवायवपुरोसक् (यजु॰ ३३३० महीः भाः)। विभार् शब्द मुर्यं के विशेषण के रूप में भी प्रयुक्त किया गया है— विश्वार विश्वात्रमानी विशेषण दीप्यमान सुर्यः (To to too ! Ho Wa)! १२६. विस्त्य आंगिरस (३.१, ११.७१) -विरूप आंगिरस का ऋषित्व वार्ते वेटों में निरूपित है। विरूप को 'आंगिरस' पद

'अंगिरस् गोत्रीय' होने के कारण प्राप्त है। यजुनेंद सर्वानुक्रम सुइकार ने इनके ऋषित्व पर प्रकाश हाला है — समि**धा वि**स्त्य आद्विरसः (सर्वा० १.१०) ; परस्या विरूप आद्विरसः (सर्वा० २.६)। आचार्य महीधर ने पद- नाम उल्लिखित नहीं किया है— आमेवी गावती विसमदण (यज् ११७१ महीं पार्ट)।

१२७, विस्त्याश्च ऑगिरस (१२,३०) —'तिरूपाध' ऋषि का नाम 'सयुक्त ऋषि' के रूप में आता है,जिसके अन्तर्गत दो संयुक्त

कृषि 'विरूप और अथ' आते हैं। इन दोनों का प्रथक प्रथक कृषित्व भी (कः ८४३-४४ और १०३४ में) उपलब्ध होता है। आचार्य महीचर ने विक्रपाश के ऋषित्व का विवेचन किया है— विरूपासदृष्टा आग्नेयी गायत्री व्याख्यातायुच्यते (यजु० १२३०

पहीं भाः)। सर्वानुक्रम-सूत्र में भी तल्लिखित है— सामग्रांच्य विश्वास आदित्स आप्नेयं वायत्रं (सर्वीः २.८)।

१२८. विवस्थान् (८.३६-३७) —विवस्तान् को सम्पूर्ण बनुवेंद्र का सामृहिक कृषित्व प्राप्त है—'इवे त्यादि खं बहारतं'

विकारवानफरफर् (सर्वा० १.२), परन्तु विकोष रूप से इन्हें सनुवेंद ८.३६-३७ एवं ऋग्वेद १०.१३ सुक्त का द्रष्टा माना गया है, यहाँ विवस्तान के साथ 'आदित्य' नाम भी ऋग्वेद में संयुक्त है। इन्हें आदित्यों में स्थान प्राप्त है और अदिति का पुत्र भी कहा गया

है। (बृहरू ६,१६३) के अनुसार विश्वस्तान् ने सरण्यु नामक पत्नी से अधिनीकुमार को उत्पन्न किया। यम और यमी को भी उत्पन्न किया, इसी कारण वे वैवस्वत कहलाये । यजुर्वेट भाष्य में इसके ऋषित्व का स्पष्ट निवेशन आचार्य महीधर ने किया— इन्हरेक्या त्रिष्ट्प विकाकस्त्रप्टा (यजु० ८.३६ मही० भा०)। \_ सत्र प्राणेनेति कक् विकाकस्त्रप्टा (यजु० ८.३७ मही० भा०)।

१२९. विश्वकर्मा भौवन (१७.१७-३२) — विश्वकर्मा भौवन का ऋषित्व ऋक, यजु, साम तीनी वेदों में मिलता है, यजुर्वेद में कहीं-कहीं 'भीवन' नाम अनुल्लिखित है। इन्हें सम्पूर्ण सृष्टिकतां, विश्वतां, विश्वाता के रूप में भी उत्लिखित किया गया है—विश्वकर्मा विमना आखिताया पाता विधाना परमोत संदुक् (५० १०.८२.२) । आचार्य महिधर ने इन्हें भूवनपुत्र के रूप में निरूपित किया है— मुक्तपुत्र विश्वकर्पदृष्टा विश्वकर्पदेवत्याः चोडल जिष्ट्रपः (यनुः १७.१७ महीः पाः)। इन्द्राम्नी विश्वकर्पा च तन्यंत्राणामृक्ति (यज् १४११ मही भा)।

१३०. विश्वमना (११.४१) -किश्वमना का ऋषित्व वारों वेटों में दृष्टिगोचर होता है। अपवेद में वार सूकों ८.२३-२६ के हरा यही हैं। ऋग्वेद और सामवेद में इस नाम के साथ अयत्यार्थक नाम वैद्यव भी संयुक्त है। इनका सम्बन्ध वृतहन्ता इन्द्र

के साथ भी माना जाता है— विश्वानि विश्वपनसो बिया नो कुत्रहन्तम (%) ८२४७)। यजुर्वेद भाष्य एवं सर्वानुक्रम सुत्र में भी इनके ऋषित्व का विवेचन किया गया है— अग्निदेक्या पत्ना बृहती विश्वयनेदृष्टा (यजु० ११४१ मही० भा०)। उदु तिष्ठ

विश्वपनाः (सर्वा० २ %)।

१३१. विश्वामित्र (३.३५; ७.३१; ११.६२) —विश्वामित ऋषि का ऋषित वारों वेटों में दृष्टिगोचर होता है, परन्तु यजुर्वेद एव अथर्ववेद में इनका अपत्यार्थक नाम 'गाथिन' अनुस्लिखित है, जो ऋग्वेद एवं सामवेद में मिलता है। इन्हें ऋग्वेद के तृतीय

मण्डल के द्रष्टा के रूप में माना जाता है। विश्वामित्र के वंश को कुशिक के रूप में बताया गया है। निरुक्त में उनके पिता कुशिक को राजा कहा गया है— प्रज़या वाऽवनाय कुणिकस्य सुनुः । कुणिको राजा बचूद (निरु० २,२५) । विश्वामित्र ने शुनः शेप को अपना दत्तक पुत्र बनाया और देवरात नाम रखा । ऐत० बांध में इस सम्बन्ध में विस्तृत विवरण प्राप्त होता है । गायत्री मंत्र के द्रष्टा

के रूप में ये प्रसिद्ध हैं— विश्वापित्रदृष्टा सावित्री गायत्री जये विनियुक्ता (यद्युः ३.३५ महीः भाः)। तत्सवितृर्विश्वापित्रः सावित्री गायत्री (सर्वा. १.१३)। आचार्य सायण ने इनके ऋषि विषयक उत्तरेख में इन्हें गाथिनः(गाथिन के पुत्र)कहा है—'अपने सहस्य'

इति .... ऋषिगांथिनो विश्वामित्र (२० ३.२४ सा० मा०)।

- १३२. विशायसु देवगन्धर्व (१२.६६) —ऋग्वेद १०१३९ और बजुः १२,६६ में विश्वावसु देवगन्धर्व का ऋषित्व विवेचित है। उनका उत्त्वेध एक गन्धर्व के रूप में वैटिक एवं परवर्ती साहित्य में सिलता है— विश्वास्त्र सेन्न सर्व्यापके (स
  - है। उनका उल्लेख एक गन्धर्व के रूप में वैदिक एवं परवर्तों साहित्य में मिलता है— विश्वावसु सोप गन्धर्वपापो (ऋ १०१३९४)। मन्धर्यस्वा विश्वावसु: परिदश्चानु (यजुरु २३)। इनके ऋषित्व का विवेचन आवार्य सायण ने अपने भाष्य में किया
  - है विश्वावसुर्नाम गन्यर्व ऋषिः ।(२६० १०.१३९ साट भाट)। यनुर्वेद १७.५९ के ऋषि-नाम में केवल विश्वावसु नाम उत्लिखित है — विश्वावसुदृष्टा आदित्यदेवत्या ब्रिष्ट्य (यनुरु १७.५९ महीट भाट)। गन्यर्व के रूप में भी स्पष्ट विवेचन उत्लिखित
  - रे विशावसुगन्धर्वदृष्टेन्द्रदेवत्या त्रिष्ट्य (यजुः १२.६६ महीः भीः)।
- १३३. विश्वेदेवा (१४.७) —िवसेदेवा, रेवा आदि देवगणों का समुदित ऋषित्व वेदों में दृष्टिगोचर होता है। विश्वेदेवा का ऋषित्व केवल यजुर्वेद १४७ में हो मिलता है। इनके ऋषित्व का विदेवन श्रीसङ भाष्यकार उत्तर एवं महीधर दोनों ने किया है— विश्वेषां देवानामार्थम्(यजुरु १४७ उर्ज भार्ज)। विश्वदेवदृष्टानि विश्वदेवदेवत्यानि पञ्च वर्षृष्टि(यजुरु १४७ महीज भार्ज)। संभवतः अनाम ऋषियों ने जिन देवगणों को लक्ष्य करके मन्नों का दिग्दर्शन किया, वे उन्हों के नाम से द्रष्टा कहलाये।
- १३%. विहल्प (३%.४६) —विहल्प इष्टा का अधिल सामवेट के अतिरिक्त तीनों वेदों में मिलता है। ऋ० १०.१२८ वें सूवत में ऋषि विषयक उल्लेख में इनके नाम के साथ 'अधिराम' यद निर्देष्ट है, जो यदुर्वेट ३४.४६ एवं अधर्ववेद १०.५.४२.५० में अनुस्लिखित है। इसी सूल का नथम मंत्र यजुर्वेट ३४.४६ में संबर्धलन है। सर्वानुक्रम-सूत्र में इनके ऋषित्व का विवेचन मिलता
- है— ये नो लिंगोल्डदेवता त्रिष्टुमं विहब्धः (सर्वाठ ४३)। १३५. वेन (७.१६; ३३.२१) — तेन अपि का अपित्व वारो वेदों में दृष्टिगोचर होता है। अग्वेद एवं सामवेद में इनके नाम के साथ अपत्यार्थक नाम भागंव (भृगु-गोबीय) संयुक्त है। ये एक मेथा सम्यव अपि सामे गये हैं। इनका पैतृक नाम पृथुवाण भी समझा जाता है—प्र तद्दुः शीमे पृथ्वकाने वेने (अठ १०९३१४)। परन्तु आवार्य सायण ने इन्हें स्पष्टतः भृगु-गोबीय कहा है— 'इन्ह्राय' इति इत्दर्शवंपद्यद्वशं सृष्टं पृणुगोबस्य वेनस्थार्थं (अठ ९.८५ साठ भाठ)। सर्वानुक्रम सृष्टकार ने भी इनके अधित्व को प्रमाणित किया है— अयं वेनो वेनस्य विद्युष्ट सोमस्तृतिशिवदेवतमिवपद्यं च (सर्वाठ १.२७)।
- १३६ वैखानस (८.३८; १९.३८; ३५.१७) —नैसानस अधि का अधित्व केवल यजुर्वेद में मिलता है। अग्वेद १६६ और सामवेद में अनेक स्थानों पर 'ऋतं वैखानसर' का अधित्व मिलता है, जो संभवतः सौ संख्यक वैखानस-गोतीय अधियों का समूह है। इनके अधित का समृह विवेधन आवार्य सामवेद में अनेक स्थानों पर 'ऋतं वैखानसर' का अधित मिलता है, जो संभवतः सौ संख्यक वैखानस-गोतीय अधियों का समूह है। इनके अधित का समृह विवेधन आवार्य सामव्य ने अपने अध्याद में किया है— अध्यानुक्रयको-'प्रवस्त को उपन्यस्त अध्यादस्य प्राप्त वैखानसद्द्या(पन् १३६ साथ था)। यजुर्वेद भाष्य में आवार्य महीचर ने इनके अधित्व को उपन्यस्त किया है— अग्निदेवत्य गायको वैखानसद्द्या(पन् १३६८ महीव थाव)। सर्वानुक्रम सृत में भी इनके द्रष्टा होने का प्रमाण मिलता है— अग्ने प्रवस्त वैखानस आग्वेषी गायकीय (सर्वाव १३३१)।
- १३७. व्यस आंगिरस (२७.३४) व्यस आगिरस का कवित्व कर्यंद ८.२६ एवं यकुः २७.३४ में ही मिलता है। ऋग्वेद ८.२६ सूक्त का इक्कीसवा मंत्र ही यनुर्वेद २७.३४ में मिलता है। इति विषयक उल्लेख में आचार्य सायण ने विकल्प रूप से इनके पुत्र विकासना वैयस को भी इसी मूक में स्वित्व प्रदान किया है। विकासना वैयस का स्वतंत्र ऋषित्व भी ऋ० ८.२३-२५ में मिलता है— व्यस्पुत्रों विकासना ऋषि (ऋ० ८.२३ सा॰ भा०)। आचार्य महीधर ने यनुर्वेद भाष्य में केवल व्यस नाम निरूपित किया है—वायत्री व्यस्पुद्धा (यनु॰ २७.३४ मही॰ भा०)। सर्वानुक्रमसूत्र में भी इनका ऋषित्व उल्लिखित है—का वायों व्यस्त आंगिरसों (सर्वा॰ ३९)।
- १३८. शंख (१९.४९-७१) —ऋग्वेद में एक मूक्त १०.१५ के ऋषि शंख यामाधन हैं। इसी मूक्त के कुछ मंत्र यजुर्वेद १९.४९-७१ में संगृहीत हैं। यहाँ ऋषि नाम शख और देवता पितर हो उस्लिखित है। आचार्य सायण के अनुसार यम का पुत्र होने के कारण ये यामायन कहलाये। सर्वानुक्रम-मूत्र में भी इनके ऋषित्व का स्पष्ट विवेचन किया गया है— उदीरता प्रयोदशर्व पित्र्य प्रेष्टु में श्रद्ध (सर्वाठ २.३५)। आचार्य महीशर ने भी इन्हें ऋषि के रूप में प्रतिष्ठित किया है— प्रयोदश श्रद्धदृष्टाः पित्रदेवस्याः (यजुठ १९.४९ महीठ भाठ)।
- १३९. शंयु बार्हस्पत्य (३.४१-४३; २७.३७-३८) संयु बार्डस्पत्य का ऋषित्व चारों वेदों में दृष्टिगोचर होता है,परन्तु यनुवेंद एवं अथर्ववेद में अनेक स्थानों पर बार्डस्पत्य नाम अनुत्तिनश्चित है। बाह्यण मन्यों में इनका उत्त्तेख किया गया है- शंयुर्ह वे वर्ष्ठस्पत्यः सर्वान् (कौषी० बा० २९)।व्हस्पति पुत्र होने के कारण इन्हें बार्डस्पत्य कहा गया है। यनुवेंद भाष्य में आचार्य महीमर ने इनके ऋषित्व का विवेचन किया है— तिस्रोऽपि वास्तुदेकताः शंयुदृष्टाः (यनुः ३.४१ मही० भा०)।सर्वानुक्रम-सूत्रकार ने इनके ऋषि-विषयक उत्त्तेख में इन्हें बार्डस्पत्य भी कहा है— तिस्रोऽपि वास्तुवोः शंयुर्वार्डस्पत्यः (सर्वा० १.४४)।
- १४०. शास भारद्वाज (८.४४-४६; १८.७०) —शास भारदाज का ऋषित ऋक्, यबु, साम, तीनों वेदों में दृष्टिगोचर होता है। ऋग्वेद के एक स्कत १० १५२ के द्रष्टा यही हैं, इसी स्कत का चौचा मंत्र यजुर्वेद के ८.४४ एवं १८७० में संकलित है। आचार्य

परिक्रिक-१

सायण ने अपने ऋग्येद भाष्य में इन्हें भरद्वाज-पुत्र के रूप में विवेधित किया है— मरद्वाज्युक्तय शासनाम्न आर्थमानृष्टु ममैन्द्रम् (ऋ १०.१५२ साठ भाठ)। आचार्य महीधर ने पद-नाम उत्तितिखत नहीं किया है— इन्द्रदेक्तवानृष्टुम् शासदृष्टा (मजुठ ८.४४ महीठ भाठ)। मर्जानकम मन में दरका परा नाम उत्तितिखत किया गया है— कि अञ्चानेकारक फेटीमनक्रमं (सर्वाठ १.३२)।

महीः भाः)। सर्वानुक्रम सूत्र में इतका पूरा नाम उल्लिखित किया गया है— वि २ लासोधारहाज ऐन्द्रीयनुष्ट्रभे (सर्वाः १.३२)। १४९. ज़िरिम्बिठ भारहाज (३५.१८) — जिरिम्बिठ भारहाज का ऋषित सामवेट के अतिरिक्त तीनों वेटों में मिलता है। ऋः के एक सूक्त १०.१५ के द्रष्टा यही माने गये हैं। इसी सूक्त का पाँचवाँ मन्त वजुर्वेट ३५.१८ में संकलित है। आचार्य सायण ने इन्हें भरहाज- पुत्र के रूप में निरुपित किया है। आचार्य महीधार ने इन्हें द्रष्टा रूप में निर्वेचित किया है— इन्हेंद्रेक्त्यानृष्ट्रप् भरहाजात्यज्ञात्रिर्शिक्टदृष्टा (यनुः ३५.१८ महीः भाः)। सर्वाः में भी इनका विवेचन मिलता है— प्रीमेऽनृष्ट्रभमेन्द्री भारहाज्य जिरिस्कटः (सर्वाः ४४)।

१४२, ज़िल- संकल्प (३४.१-६) — जिल- संकल्प का ऋषित्व केवल चजुरि ३४.१-६ में मिलता है। यहाँ प्रत्येक कण्डिका के अन्त में 'तन्ये मर- ज़िलसंकल्पमानु' पद संयुक्त है, ऋषि की यह प्रार्थना 'मेरा मन शिल-संकल्प वाला हो' प्रत्येक कण्डिका में की गई है। संभवतः ऋषि इन दृष्ट कण्डिकाओं के अनन्तर स्वयं ही शिल-संकल्प कहलाये। इनके देवता मनस् हैं। यजुर्वेद पाष्य में आचार्य महीदर ने इनके ऋषित्व का स्पष्ट विवेचन किया है— चड्डाविक्षृपो मनोदेक्ष्यः ज़िल्बसंकल्पदृष्टाः (यजु० ३४१ महीठ पाठ)।

श्विक्षकरपदृष्टः (यनु० ३४१ मही० भा०)।
१४३. शुनः श्रोप (८.२३-२६; १०.२७-३०) — गुनः शेष का ऋषित वारों वेदों में मिलता है। ऋग्वेद एवं सामवेद में
इनका अपत्यार्थक नाम आजीगति संयुक्त है। ऐतरेय बाह्यण में इनका उल्लेख विश्वामित्र के दलक पुत्र के रूप में, जो अननार
देवरात कहलाये, विशेषित है। इनके पिता अजीगते के तीन पुत्रों, किनमें से मध्यम शुनशोप थे, का उल्लेख भी इसी में मिलता
है— तस्य ह त्रवः पुत्रा आसुः, शृन्धपुष्टः शुन्धशेषः श्रृनोत्ताद्वपुस इति (६० डा० ७.१५)। इनके ऋषि विषयक दल्लेख में आचार्य
सायण ने इन्हें अजीगते का पुत्र कहलार निकायत किया है। आचार्य महीकर ने मात्र इनके ऋषित्य का विशेषन किया
है—करुबदेवरपा त्रिष्टुप् शुन्धशेषद्वश्चा(यनु० ८ ३३ महीक भा०)। इनके हात दृष्ट मंत्र वरुण देवता से संबंधित हैं— उस-हि शुन्ध
त्रेपो वारुणी विष्टुमं (सर्वाक १ ३१)।

१४४. शूर्प, यवमान, कृषि, उद्घालवान, यानान्तर्योन् (२.१९) — वेटिक अधि एक परिशीलन नामक मन्य में डॉ॰ कपिलदेव जास्त्री ने पृष्ट ११६ पर लिखा है- यनुर्वेट २.१९ को अनुक्रमणी में ऋषि के वैयक्तिक नाम के रूप में शूर्प, यवमान, कृषि, उद्घालवान, पानान्तर्यान् का नाम लिखा गया है। ये नाम भी विचारणीय हैं: क्योंकि ये व्यक्तिगत नाम प्रतीत नहीं होते, अपितु यह-सम्बन्धी विविध उपकरणों के नाम जान पढ़ते हैं। इससे अधिक इनके सम्बन्ध में कुछ भी उल्लेख नहीं उपलब्ध होता।

१४५. ज्याबाज्य (५.१४; १२.३-५) —ज्याबाज्य द्वारा दृष्ट मन्त क्रकः यजु साम तीनों बेटों में मिलते हैं। ऋग्वेट, सामबेट में इनके नाम के साम अपत्यार्थक पट आडेच (अडि-गोडोच) संयुक्त है। ज्याबाज्य ने ऋ॰ ५ ६ १ सुक्त में अपने आश्रयदाता तरना, पुरुमीळ्ह और रचवीति के नाम दिये हैं। बृहदेवता में ज्याबाज्य को अर्चनानस का पुत्र और अर्चनानस को अति का पुत्र निरूपित किया प्या है— स सपुत्रोध्यग्त्युक्त राजाने यज्ञसिद्धये। ज्याबन्धान्युक्तम्य पुत्र खत्यक्तीनानसः (बृहदः ५६२)। आचार्य महीपर ने यजुर्वेट भाष्य में इनके ऋषित्य का उल्लेख किया है—सिक्तुटेकचा क्रकी ज्ञाबाज्यदृत्त (यजुः १२.३ महीः भीः)। सर्वानुक्रम-सुत्रकार ने भी इनके ऋषित्य का विवेचन किया है—सिक्तुटेकचा क्रकी ज्ञाबाज्यदृत्त (सर्वाः २७)।

१४६. श्रुतकक्ष-सुकक्ष (३३.३५) —यजुर्वेद ३३.३५ के कवि श्रुतकक्ष सुकक्ष सम्मिलित रूप से माने गये हैं: किन्तु ऋग्वेद ८९२ सूक्त के ऋषि यही दोनों वैकल्पिक रूप से माने गये हैं। आचार्य सायण ने ऋग्वेद भाष्य में इन्हें ऑगिरस(ऑगिरस्-गोत्रीय) पद प्रदान किया है— 'पान्तमा क' इति प्रयक्तिप्रदूर्व इन्द्रने सूक्तमांहुरसस्य श्रुतकक्ष्मय सुकक्ष्मय वर्षिम्द्रम् (ऋ० ८९२ सा० भा०।) आचार्य महीधर ने यजुर्वेद भाष्य में इनके ऋषित्य को प्रमाणित किया है— श्रुतकक्षमुकक्षदृष्टा गायकी ऐन्हाम्नपुरोहक् (यजु० ३३.३५ मही० भा०)। सर्वानुकमसूत्र में भी यही तथ्य उल्लिखित है— यद्य श्रुतकक्षमुकक्ष (सर्वा० ३.१९)।

१४७. श्रुतकम् (३.२६ प्वांश २५.४७) - इष्टव्य बन्यु ,विप्रबन्यु 🕉 ९० १२४ ।

१४८. श्रीकाम (३२.१६) — यजुर्वेद के ३२वें अध्याय का १६वों मन ही (सम्पत्ति) की कामना से संबंधित है, अपने इसी दृष्ट मन्त्र के कारण ही ऋषि का औपाधिक नाम संभवतः श्रीकाम हुआ है। सर्वानुक्रम-सूत्रकार ने इनके ऋषित्व की प्रमाणित किया है-- इद में मान्त्रवर्णिक्यनुष्टुकेतया देवेच्यः श्रीकामी यान्त्रों क्रियम् (सर्वान ३.१६)। यजुर्वेद भाष्य में आचार्य महीधर ने इसी तथ्य की पृष्टि की है- श्रीकामोऽनया क्रियं वान्त्रों (यजुन ३२.१६ महीन भान)।

१४९. संकसुक (३५.७, ३५.१५) —संकमुक का ऋषित्व ऋग्वेद १०.१८ सूक्त में मिलता है। इसी सूक्त के दो मन्त्र (१,४) यजुर्वेद ३५.७ और ३५.१५ में संगृहीत हैं। ऋग्वेट में इस नाम के साथ 'यामायन' पद नाम भी संयुक्त है। बृहहेवता में इन्हें यम का सबसे छोटा पुत्र (नाम संकुसुक) कहा गया है—नाम्ना संकुसुको नाम यमपुत्रो जवन्यक (बृहरू २,६१)। सर्वानुक्रम-सूत्रकार ने इनके ऋषित्व -विवेचन में पर-नाम का उल्लेख नहीं किया है— पर मृत्यो: संकसुक: ब्रिष्ट्य मृत्युदेक्त्यां (सर्वारू ४४)।

- १५०. संबत्सर यज्ञपुरुष (२२.२-८) —संवत्सर यज्ञपुरुष का ऋषित्व केवल यजुर्वेद (२२.२-८) में मिलता है। संवत्सर सन्द सामान्यतया वर्ष आदि का वाचक है। ऋग्वेद के सातवें मण्डल में 'संवत्सर' से आरम्भ होने वाले सूवत १०३ में यहां आश्रम व्यक्त हुआ है। सर्वानुक्रम सूत्रकार ने इनके ऋषित्व को स्पष्ट प्रमाणित किया है— इमापगृष्णन्संकत्सरो यज्ञपुरुषांसदृष्णं (सर्वा० ३.१)। आचार्य महीधर ने इसी स्वान पर केवल यज्ञपुरुष को द्रष्टा रूप में निरुप्त किया है। ये ऋचार्य अश्वमंध यज्ञ प्रकरण से संबंधित हैं। संभवतः इसीलिए ऋषि नाम यज्ञपुरुष (पद-नाम) ही प्रचलित हुआ है— यज्ञपुरुषदृष्टा रज्ञनादेकचा विष्टुप् (यजु० २२.२ मही० भा०)।
- १५१. संवनन (१५.३०) संवनन का ऋषित ऋग्वेद १०.१९१ सुक में मिलता है। इसी मुक्त का प्रथम मंत्र यजु० १५.३० में संकलित है। ऋग्वेद में ऋषि-विषयक उल्लेख में आचार्य मादम ने इन्हें एक ऑगरस (ऑगरस-गोत्रीय)कहकर निरूपित किया है— 'संसम्' इति वतुर्क्राचं कतारित्र सुक संवननस्थावंम्...(ऋ० १०.१९१ सा० भा०)। संवनन शब्द के आशय 'परस्पर स्नेहपूर्वक रहना 'के अनुरूप इन मंत्रों में सन्दाव और मैत्रीपरक भावना चरी हुई है। संचवत: दृष्ट मंत्रों में सन्दिहत भावों के वायक रूप संवनन नाम द्राष्टा का प्रचलित हुआ। सर्वानुक्रम-सुक्कार ने इनके ऋषित्व को प्रमाणित किया है— स—समित् संवनक (सर्वा० सु० २.२०)।
- १५२. संबरण प्राजापत्य (१०.२२-२३) इनका ऋषित्व ऋषेद ५,३३-३४ सुकों में दृष्टिगोचर होता है। इनके द्वारा दृष्ट मंत्र इन्द्र देवता से संबंधित हैं। यजुर्वेद १०.२२-२३ में भी इनका ऋषिता मिलता है। आचार्य सायण ने इन्हें ऋषि-विषयक उल्लेख में प्रजापति-पुत्र के रूप में विवेधित किया है— क्रमार्थातपुत्रः सक्तणात्रश्च ऋषि (१८० ५,३३ सा० १४०)। सर्वानुक्रम सुत्रकार ने इनके ऋषित्व को प्रमाणित किया है— या ने संवाध्यः क्षज्ञायन्य हेन्द्री विष्टुर्थ (सर्वा० १,३९)। आचार्य महीधर ने भी इनके ऋषित्व को विवेधित किया है— इन्द्रदेवत्वा विष्टुष् सक्तणदृष्टा (४५० १०,२२ मही० १४०)।
- १५३. सत्यमृति वारुणि (३.३१-३३) सत्यमृति वारुणि का ऋषित्व ऋग्वेद, यजुर्वेद एवं सामवेद तीनों वेदों में दृष्टिगोधर होता है। ऋग्वेद १०.१८५ सूत के प्रयम तीन मंत्र ही यजुरु ३.३१-३३ में समृहोत हैं। इसी सुक्त का प्रथम मंत्र ही सामवेद १९२ में संकलित है। इन स्यानों के द्रष्टा सत्यमृति वारुणि हैं। जाचार्व सायण ने ऋग्वेद-भाष्य में इन्हें वरुण पुत्र के रूप में निरूपित किया है। यजुर्वेद भाष्यकार आचार्य महीधर ने इनके ऋषित्व को उपन्यस्त किया है— स्वयमृतिदृष्ट आदित्यदेव्ययस्तृतो (यजुरु ३.३१ महीरु भारु)। सर्वानुक्रम सृतकार ने इनके ऋषित्व-विवेचन में वारुणि पद भी उल्लिखत किया है—महि श्रीणारंड सम्यमृतिर्वाद्विमानित्यदेवते ... (सर्वारु १.१३)।
- १५४. सप्तऋषिगण (१७.७१-८७) सप्तऋषिगण का साँमालित ऋषित्व ऋक्, यनु, साम तीनी वेदी में मिलता है। ऋग्वेद का ९.१०७ सूक, यनु, १७.७९-८७ एवं सामवेद में अनेक मंत्र इनके द्वारा दृष्ट माने गये हैं। बैदिक साहित्य में भरदान नाईस्पत्य, कश्यप मारीण, गोतम राहृगण, अंत्र भौम, विचानित्र गाविन, जमदिन भागीन तथा वस्तिष्ठ मैत्रावर्शण के समुदाय को सप्तिषं कहा गया है। ऋग्वेद में इन ऋषियों का समृदित ऋषित्व भी त्राप्त होता है और स्वतंत्र भी। आचार्य महीधर ने इनके ऋषित्व को उस्तिक्षित किया है— स्वतर्षदृष्टा आन्तेषी द्वश्यका त्रिष्टुप्(यनु) १०७९ महीठ भाठ)। सर्वानुक्रमसूत्रकार ने भी इनके ऋषित्व को प्रमाणित किया है— स्वत त आन्मेवी द्वश्यका क्रियाम (सर्वा २२७)।
- १५५. सरस्वती (१९.१; २८.१) —यनुर्वेद में प्रजापति, अधिनीकुमारों के साथ सरस्वती का ऋषित्व दृष्टिगोचर होता है। अन्य वेदों में इनका ऋषित्व नहीं मिलता। सर्वानुक्रमसूत्रकार ने सौज्ञामणी- अध्याय में इनके ऋषित्व को प्रमाणित किया है— अश्व सौज्ञामणी-प्रजापतेरार्षमश्चिनोः सरस्क्रयद्या स्वाही त्वानुष्ट्यू... (सर्वाट २.३३)। आचार्य महीभर ने भी इनके ऋषित्व को विवेचित किया है— सौज्ञामणीयनाजा प्रजापतिश्वसस्क्रय ऋष्ट (यनुट १९.१ महीट भाट)।
- १५६. सिवता (११.१-११; १३.२६) —यजुर्वेद में सरस्वती, सिवता आदि देवगणों का ऋषित्व भी दृष्टिगोचर होता है, अनेक स्थानों पर ऋषि द्वारा दृष्ट मंत्रों के देवता के आधार पर ही ऋषि-नाम प्रचलित हुआ है। 'सिवता' को देवों का उत्पत्तिकारक और प्रजापित रूप भी माना गया है— सिवता वै देवाना प्रसिक्ता (शतः बाः १.१.२.५७)। ऋषि के रूप में इनका विवेचन सर्वानुक्रम सूत्रकार ने किया है— युष्टामोऽशी साविवाणि सिवतायरपद् (सर्वाः २.१)। महीधर ने यजुर्वेद भाष्य में इनके ऋषित्व को उपन्यस्त किया है—अष्टाना सविता ऋषि देवोऽपि सविवा (यजुः ११.१ नहीं भाः)।
- १५७. सार्पराज्ञी (३.६-८) —सार्पराज्ञी ऋषिका का ऋषित्व प्रायः चारो वेटों में दृष्टिगोचर होता है। ऋ० १०.१८९ सूक की ऋषिका सार्पराज्ञी ही है। इस सूक में तीन मंत्र ही हैं और यही तीनों मंत्र यजु० ३.६-८, साम० ६३०-६३२,१३७६-१३७८ तथा अवर्व० ६.३१,१-३:२०,४८,४-६ में बार-बार संकलित हुए हैं,परन्तु अवर्ववेट ६.३१,१-३ में ऋषि नाम उपरिबंधन उरिलक्षित

है। बृहदेवता २.८४ में स्ती द्रष्टियों के नाम में सार्पराज्ञो नाम उल्लिखित है— श्रीलीझ सार्पराजी काक् झदा येथा च दक्षिणा (बृहु॰ २.८४)। यजुर्वेद भाष्य एवं सर्वानुक्रम सूत्र में भी इनके ऋषित्व को विवेचित किया गया है— आयं गौरित्यादीनां तिस्णापृत्वां सार्पराजीति नामवेषम् (यजु॰ ३६ मही॰ भा॰), आयं गौर सार्पराज्यस्तृत्वो गावजोऽग्निर परावररूपेण देवता (सर्वा॰ १.१०)। इनके द्वारा दृष्ट मंत्र अग्न्यायान प्रक्रिया में प्रयुक्त होते हैं।

१५८. साध्या (अ० ११ से-१८ तक) —सर्वानुक्रम-सूत्रकार ने अध्निवयन मंत्रों के ऋषि रूप में यजुर्वेद अध्याय ११ से १८ तक प्रवापति और साध्या का वैकल्पिक ऋषित स्वीकार किया है। इन्हों अध्यायों में मंत्र इष्टा वैयक्तिक ऋषियों के अन्यान्य नाम भी निर्दिष्ट हैं। बृहदेवता में अनेक स्थानों पर साध्या तब्द देवगण रूप में उत्तिवक्ति है। सर्वानुक्रम सूत्र में इनके ऋषित्व का स्थष्ट विवेचन मिलता है— अखास्त्र प्रजापतित्पप्रयत् साध्या वापप्रयन्त्योऽपिट (सर्वा० २१)। यजुर्वेद भाष्य में आचार्य उवट एवं महोधर ने इनके ऋषित्व को प्रमाणित किया है— अष्टाक्वयाया अस्तिकद्वास्तान् प्रजापतिर्ददर्श । साध्या वा ऋषयः प्रजापते

प्राणमृताः (यजु० १११ उ० मा०)।

१५९. सिन्युद्वीप (११.३८-४०; ११. ५०-६१) —सिन्युद्वीप द्रष्टा का ऋषित्व वारो वेदों में मिलता है, परन्तु यजुर्वेद एवं अध्वेवेद में इनका अपत्यार्थक नाम 'आम्बरीष' अनुस्तिक्ति है, जो सामवेद एवं ऋग्वेद में मिलता है। ऋग्वेद में १०९ सूक्त के द्रष्टा सिन्युद्वीप आम्बरीष के साथ विशिद्धा त्याद्ध का विकल्प मिलता है— अम्बरीकस्य एक पुरु सिन्युद्वीप अधिकत्यप्दुपुर्विकालया वा (ऋ० १०९ सा० भा०)। यजुर्वेद भाष्य एवं सर्वानुक्रम मृत्र में इनके ऋषित्व का स्पष्ट विवेचन मिलता है— अम्बरेकस्य न्यूस्सारिणी सिन्युद्वीपद्धार (सर्वा० १४३८ मही० भा०)। अयो देवीः सिन्युद्वीप आपी न्यूस्सारिणी (सर्वा० २४)।

१६०. सुचीक (३३.२३; ३५.१०) —यजुनेट ३३.२३ एवं ३५.१० के ऋषि सुचीक हैं। अन्यत्र कहीं इनका ऋषित्व नहीं मिलता। आयार्थ महीगर ने इनके ऋषिता को उस्लिखित किया है— सुचीकदृष्टा बिष्टुप् बुवबहुपुरोसक् ... (यजु० ३३.२३ मही०

भा०)। सर्वानुक्रमस्त्रकार ने इनके ऋषित्व को प्रभाजित किया है— प्र क सुकीको ... (सर्वा॰ ३,१८)।

१६१. सुतामार (१५.२७-२८; २२.१५) — सुतम्पर ऋषि का अधिता ऋक्, यजु, साम तीनों वेदों में मिलता है। अपनेद में चार सुक ५.११-१४ इन्हीं के द्वारा दृष्ट हैं, परन्तु यहाँ और सामवेद में इनके नाम के साथ अपत्यार्थक नाम आत्रेय (अपि गोजीय) संयुक्त है। इनके ऋषिता का विवेचन यजुनेद भाष्य एवं सर्वोचुक्रमसूत्र में किया गया है— यश्वक्रम सुतम्पर विश्वाम्बिवयरसम्बद्धाः (यजुक २२१५ महीठ भा०)। अस्मि १३ स्तोमनानेय तृत्व यायत्र १३ सुतमरों ..., (सर्वोठ १.१)। सुतमर ऋषि को ऋग्वेद में याग-निर्वाहक मो कहा गया है— यज्ञानस्य अवत्यारस्य मय सुतमरः यागनिर्वाहक मृतमाम ऋषि (ऋ७ ५.४४३ इसाठ भाठ)।

१६२. सुनीति (३३.२१) —सुनीति द्वारा दृष्ट मंत्र केवल कर्जुवेद ३३.२१ में दृष्टिगोचर होता है। ऋक्, साम और अथवं में सुदीति अधिक अधिक अधिक मिलता है, को प्रजुवेद में नहीं मिलता । संभवतः सुनीति, ऋग्वेद के सुदीति पाठ से अशुद्ध हो अथवा इनके भारा आदि में से एक हो अथवा समकथ हो । परन्तु ऐसा कोई विकास अस्तितिहात नहीं है। यजुवेद भाष्यकार आचार्य महीधर ने ऋषि-विषयक उत्त्वेख में इनका नाम दिया है— सुनीतिदृष्टाधिनपुरोठक वा व्यक्तियस्थर स्वाने (यजुठ ३३.२१ महीठ भाठ)। सर्थानुक्रम सुनकार ने भी इन्हें द्रष्टा के रूप में निरूपित किया है— आ सुने सुनीति (सर्वाठ ३.८८)।

१६३. सुबन्धु (३.२५; २५.४७) — इष्टव्य-बन्धु व्यवस्थु — 🖚 ९०,१२४ ।

१६४. सुहोत्र (३३.७७; ३३.९३) —सुहोत्र दशा का ऋषित्व ऋकु, यजु, साम तीनों वेटों में मिलता है। अग्वेद ६.३१-३२ सुक्त इन्हीं के द्वारा दृष्ट हैं, परन्तु यहाँ इन्हें भारद्वाव (भरद्वाव-गोतीय) कहा गया है— 'ज्ञापुरेकः' इति पञ्चवंपष्टमं सूखं वरक्षावस्य सुहोत्रस्यार्षम् (ऋ० ६.३१ सा० भा०)। यजुर्वेट में इनके द्वारा दृष्ट चार मंत्र (३३.५३,७७,९३; ३४.४१) मिलते हैं। इनके ऋषि-विषयक उल्लेख यजुर्वेट भाष्य एवं सर्वानुऋमसूत्र में इष्टव्य है— सुहोत्रदृष्टा वैश्वदेवी मायत्री (यजु० ३३.७७ मही० भा०)। उप २ सुहोत्रो वैश्वदेवीं (सर्वा० ३.२२)। इन्द्राची अपलस्तुहोत्रो (सर्वा० ३.२३)। पुरुमी व्हर और अजमी व्हर को सुहोत्र पुत्र भी कहा गया है— सुहोत्रपुत्री पुरुमीव्वहात्रमीव्हत्ववृत्ती (ऋ०४.४३ सा० भा०)।

१६५. सोमक (१९.२५) —सोमक ऋषि का ऋषित केवस बबुवेंट १९.२५ में मिलता है। इन्हें ऋग्वेंट में साहदेव्य (सहदेव-पुत्र) भी कहा गया है और स्वज्ज्यों के राजा के रूप में भी उस्लिखित किया गया है। बबुवेंट भाष्य में इनका ऋषित्व-विवेचन मिलता है— आम्नेयी खयत्री सोमकदृष्टा (यबु० ११.२५ मही० भा०)। सर्वानुक्रम सूत्र में भी इन्हें द्रष्टा रूप में विवेचित किया गया है—

परि सोमको गायझी (सर्वा॰ २.२)।

१६६. सोमशुष्प (२.१८) —सोमशुष्प इहा का ऋषित केवल यजुकेंद्र २.१८ में मिलता है। जैमि॰ उप॰ बा॰ ३.४०.२ में इन्हें सत्ययह के शिष्य के रूप में उपन्यस्त किया गया है। ऐ॰ बा॰ ८.२१.५ में सोमशुष्म एक पुरोहित के रूप में उल्लिखित हैं,परन्तु यहाँ पर-नाम वाजरलायन (वाजरल का वंशज) निर्दिष्ट है । आचार्य महोधर एवं सर्वानुक्रम सूत्रकार ने सोमशुष्म को द्रष्टा रूप में विवेचित किया है— सोमशुष्म ऋष्टि (वजु० २ १८ महो० भा०)। सथ्य सरामाः सोमशुष्मे वैद्यवेदी विद्युर्थ, (सर्वा० सू० १ ७)।

- १६७, सोमाहुति (१९.७०; १२.४३-४६) —ऋक् यबु एवं साम तोनों वेटों में सोमाहुति द्रष्टा के रूप में निरूपित हैं। ऋग्वेद एवं सामवेद में इनके नाम के साथ 'पार्गव' (भृगु-वंशीय) पद निर्दिष्ट है। संघवत: सोम-आहुति (सोम-याग) आदि से विशेष सम्बद्ध होने के कारण इन्हें सोमाहुति कहा गया। यबुवेंद-पाध्य में आचार्य महोधर ने इनका ऋषित्व विवेचित किया है— अग्विदेवत्या गावत्री सोमाहुतिदृष्टा (यबु० ११७० मही० पा०)। सर्वानुक्रम सूत्र में भी ऋषि-विषयक उत्सेख में इनका विवेचन किया गया है— दूर्व क सोमाहुतिताम्बेधी खख्डीं (सर्वा० २६)।
- १६८. सौभिर (१५.३८-४०) —सौभिर ऋषि का ऋषित्व बजुर्वेद में १५३८-४० में मिलता है। ऋग्वेद १०१२७ के ऋषि विषयक उल्लेख में सौभर कृशिक का नाम निर्देष्ट है, वो सोभिर के पुत्र कहे गये हैं— 'रात्री' इत्यष्टर्व पञ्चदश्रं सूक्त सोमिरपुत्रस्य कृशिकस्यार्थम् (ऋ०१०१२७ सा० भा०)। सामवेद की अनुक्रमणी में इन्हें काण्य (वण्य-गोत्रीय) कहा गया है। सर्वानुक्रम सूत्र में सौभिर का ऋषित्व विवेचित किया गया है— चड़ो नः सौमिर (सर्वा०२.२०)। १६९.स्वस्त्य आश्रेय (४.८) —बृहदारण्यक उपनिवद (२६३) में वर्षित 'माण्टि' के एक शिष्य की यह पैतृक उपाधि है। ऐतरेय
- १७१. हिरण्यस्तूप ओगिरस (३३.४३; ३४.२४-२७) हिरण्यस्तूप ऑगिरस का ऋषित्व ऋक्, यबु, साम तीनों बेटो में दिशिगोचर होता है। ऐतरेय बाह्यण में हिरण्यस्तूप ऑगिरस द्वारा इन्द्र धाम प्राप्त होने का उस्लेख किया गया है। निरुक्त में धी इनका उल्लेख ऋषि रूप में किया गया है। बृहदेवता में हिरण्यस्तूप ऑगिरस द्वारा इन्द्र की मित्रता का गान करने का उल्लेख किया गया है— हिरण्यस्तूपता प्राप्य सख्य केन्द्रेण जावन्त्वम् (बृहठ ३१०६)। आवार्य सायण ने इन्हें ऑगिरस पुत्र कहकर निरूपित किया है— जावितस ऑगिरस पुत्र किरण्यस्तूप (ऋठ १०१४६ साठ माठ) यजुर्वेद भाष्य एवं सर्वानुक्रम सूत्र में हिरण्यस्तूप ऑगिरस द्रष्टा रूप में स्पष्ट विवेचित किये गये हैं— कतस्य स्मक्तियः द्विताया जनकी त्रिष्ट्रफोऽन्यर हिरण्यस्तूपद्वार (यजुठ ३४.२४ महीठ माठ)। चतुर्कार्य त्रिष्ट्रभार्थः सावित्रमानित्सो हिरण्यस्तूप्र (सर्वाठ ४२)।

की पृष्टि बृहदेवता ने की हैं - हिरण्यगर्थरनेनैनम् ऋषार्थमुकाव कम् (बृहद् २,४७)।

१७२. हैमयर्जि (१९.१०-३६) — हैमवर्षि का अधित्व केवल यजुर्वेद १९ १०-३६ में निर्देष्ट है,अन्यत्र कही इनका ऋषित्व अथवा नामोल्लेख भी नहीं मिलता। इनके ऋषित्व को आचार्य महीचर ने अपने पाय्य में प्रमाणित किया है— हैमवर्जिद्ष्ष विष्कित देक्यानुष्टुप (यजुर १९ १० महीर भार)। सर्वानुक्रम सूत्र में भी इन्हें द्रहा रूप में निरूपित किया गया है— या व्यावश्रं हैमवर्जेरनुष्टुय विष्कितकारतिह (सर्वार २.३३)।



## यजुर्वेदीय देवताओं का संक्षिप्त परिचय

१. अग्नि (१. ५. ; २.४) - सर्वप्रथम उत्पन्न होने के कारण इन्हें 'अग्नि' कहा गया है —स बदस्य सर्वस्यावमसञ्चल तस्पादविशीवर्षः

वै तमन्त्रित्याचक्कते परोऽक्षम् ( शत०बा०६ १ १ ११)। शक्ति तत्त्व होने के कारण सर्वप्रथम प्रजापति ने अग्नि की ही सृष्टि की

है — तहु।ऽङ्नमेतदन्ने देवानां (प्रवासतिः) अञ्चनकः। तस्माद्रम्निरविष्टं वै नामैतद्धम्निरिति (शतः वाः २२.४२)। अगिन का प्रकाशकरूप प्रसिद्ध ही है, तत्सम्बन्धी सभी विशेषण अस्ति के साथ सम्बद्ध है-भास्यर, हिरण्यरूप आदि-हिरण्यहर्त

शुक्तिवर्णमाराम् (ऋ ५.२३)। अग्नि के प्रभासित होते हो अन्यकार का अपनयन हो वाता है — ज्योतीरथं अखवर्ण तमोहनम्

(ऋ॰ १.१४०.१)। इनके पिता धौस् हैं। कुछ प्रसंगों में इन्हें आपः, त्वहा, सूर्य, यह, अरणि आदि से भी उद्भूत कहा गया है — यदेनं चौर्जनयत सुरेताः (ऋ० १० ४५.८)। स रोक्यस्यनुषा रोदसी उचे (ऋ०३२२)। योऽस्थनोरन्तरिन कवान (ऋ०२.१२३)। अग्निदेव यत्रोत्पत्ति के मृत हैं। यही देव-दृत हैं। अग्निदेव सभी देवों के अधिष्ठाता देव हैं—अग्निर्वे सर्वेचो देवानामस्या (शत०

बार्र १४३.२५) । अस्पित देवयोन्ट (ऐक बार्र १.२२) । अस्तिदेव सम्पूर्ण पापों के विनाशक हैं— अस्तिह सर्वेषां पानामण्डना (शतः **या**० ७३२,१६) । अग्निदेव का मूल परम आकारा में अवस्थित है— स जायपान: परमे व्योपनि व्रतान्यन्तितया अरक्षत

(ऋ ६.८.२)। यजुर्वेद के प्रमुख देवता अग्विदेव ही हैं।

२. अम्मीन्द्र (७.३२) -अम्मीन्द्र को वमल पाता कहा गया है, जो एक ही पिता को सन्तान हैं- ब्रांडरखा पहिमा वामिन्द्रामी पनिष्ठ आ। समानो वां जनिता प्रातरा युवं क्याविहेहमालग (कः ६.५९.२)। यात्रिक पौरोहित्य इस युग्म की विशेषता है—यज्ञस्य हि स्व ऋक्तिजा सस्नी कानेषु कर्पसु । इन्हाम्नी तस्य बोक्कम् (२० ८.३८.१) । ऐक्वर्य प्रदान करने में ये पर्वतों, नदियों आदि से

भी बदकर हैं — प्र सिन्युच्यः प्र निरिच्यो महिला प्रेन्द्राची विका युवनात्वन्या (२० १.१०९६)। कष्टदायक एवं मायावियों का निराकरण करके श्रेष्ठ पुरुषों को सहायता करने में ये सर्वदा उत्पर रहते हैं—ता महानता सदस्यती इन्ह्राम्नी रक्ष उध्यतम् । अध्यतः सन्वतिषः (२० १.२१.५); आ पातं जिल्लां कावानु असमें इन्द्राची अवनं अवीधिः (२० १.१०५ छ)। इनके नीरतापूर्ण कृत्य प्रख्यात हैं - वानीन्द्राग्नी चत्रकृषीर्याणि यानि समाज्युत कृष्ण्यानि (ऋ० १.१०८%)

३. अदिति (११.५७ ; २१.५) —आदिति, अष्ट आदित्यगर्गो को माता कही गयी हैं— अष्टयोजिरदितिरस्युका (अधर्वः ८९.२१)। अदितिर्वे प्रमानामीदनमणवात दन्तिष्टमाननम् सा वर्षनयन तदादित्या अज्ञयन्त (गो० बा० १.२.१५) । अदिति

को प्रतिष्ठा प्रदात्री देवी कहा गया है-अद्भिया जह देवयञ्चया प्रतिष्ठा क्षेत्रम् (काठ० सं० ५.१)। सम्पूर्ण पृथियी की देवी अदिति को विषदेवी की संज्ञा भी जाप्त है— उर्थ (पृष्टिकी) का अधितिदेकी विषदेक्यकती (मैत्रा० सं० ३.१८)। इन्हें अनेक

तत्वों एवं देवों की सृष्टि-कर्त्रों के रूप में जाना जाता है—अधिक सोपस्य योदिः (मैत्रा० सं० ३७.८)। सम्पूर्ण विश्व की प्रतिष्ठा एवं भरण-पोषण अदिति के द्वारा ही सम्पन्न होता है —एका न देव्यदितिरनर्जा । किश्वस्य पत्रीं जनतः प्रतिष्ठा (तैतिः संः

3.8.8.8)। अदिति को सौख्य प्रदात्री, पाप-विमोचिनी, ट्रष्कर्मनाशिनी के रूप में जाना गया है— वं **पहेल अवस्य खेटवासि** प्रजावता राषसाते स्वाम (१६० १,९४,१५)। अप्सरा (१८.३८) -अपसराओं को गन्धवों और मृगों के साथ विशेष रूप से संवद्ध किया गया है—अप्सरसां गन्धवांणां

पृषाणां वरणे चरन् (ऋ० १० १३६६)। अप्सराओं को 'समुद्रिय' विशेषण से भी सम्बोधित किया गया है — समुद्रिया अप्सरसो मनीविकामसीना अन्तर्राष सोयपञ्चरन् (%०९,७८,३)। गन्धर्वों को पति के रूप में और अप्सराओं को उनकी पत्नी के रूप में भी उत्सिखित किया गया है--ताच्यो गन्धर्वपत्नीच्योऽप्सगच्योऽकां नषः (अवर्व ०२२५)।अपाराओं को गन्ध और जल का प्रेमी

कहा गया है - यन्त्र क्रूक्सरस्थ... उपास्त्रो (सदः बाः १०५,२२०); तस्य (वातस्य) आयोऽपसरस्थ (सदः बाः ९४१,१०)। अपसराएँ मेथा सम्पन्न होती हैं —अपसरसु व वा नेक गन्ववेंबु च वन्यन्त । देवी येक यनुष्यजा सा मां मेक सुरिवर्जुकताम् (तैति आ॰ १० ४१)। शब्दकल्पदुम का मत है कि जल से उत्पन्न होने के कारण ही इन्हें अप्सरा कहा जाता है - अद्ग्य: समुद्रक्रनेश्य:

सरनि उद्यानित. अस्यु निर्मवनादेव रसात् तस्मान् वरिक्यः । उत्येतुर्मनुकक्षेत्र तस्मादप्सरसोऽपवन् (रा० क० प्० ७१) । ५. अर्थमा (९.२७; ९.२९) — 'अर्थमा' देव की गणना आदित्यगण के अन्तर्गत की गई है। अर्थमा एवं सूर्य का पूर्ण तादात्म्य प्राप्त होता है। अर्थमा से स्वर्ग, धन तया कल्याण की कामना करने वाले को वह अर्पित करना चाहिए— अर्थणो वह निर्विपत्—यः

कामयेत दानकामा पे प्रजा: स्पृतित असी वा. आदित्यो अर्थमा यः खलु वे इटाति सोऽर्थमा (वैतिः सं० २.३ ४)। उत्पर की दिशा

बुहस्पति से संबंधित मानी गई है । उससे भी ऊपर अर्थमा का नार्ग है — 'एवादा ऊर्ध्वा बहस्पतेर्दिक । तदेव उपरिघाद अर्थम्णः पन्धाः (शतः बाः ५३१३)।

अश्विनीकुमार (७.११; १४.१) — ये यमल प्राता माने गये हैं, अतएव इनकी उपमा युग्म तत्वों से दी गयी है— इसाविव

पततमा सूतों उप (ऋ॰ ५७८१)। इन्हें धौस्,उवा और यदि की सन्तान कहा जाता है —वासात्यो अन्य उच्यते। उप: पुत्रस्तवान्य:

उदजयताम (ऐतः बाः ४९)।

सविता, अंश्रमान तथा विका ।

1 (USX 2X3 old obj)

होता है-अञ्चनो कायः प्रचवन्ति (शतः बा०९४३४)।

(नि॰ १२.२)। एकाधिक प्रकरण में इन्हें शुभस्पती कहा गया है। ये कत्याण और शुभ प्रदान करने वाले के रूप में ख्याति प्राप्त

हैं — ताविद् दोवा ता उनसि शुभस्पती (ऋ ८.२२.१४)। उत नो देवायहिना शुक्रसती (ऋ १०.९३६)। देवताओं में ये

निम्नकोटिक देव हैं -अधिनी वै देवानायनुवावरी (तैतिः सं० २३४२)। ये देवधिक हैं -अधिनी वै देवाना धिकपी (तैतिः

७. असुर (१.२६ ; २. २९) — सृष्टि सदसत् इन्द्र मिलित है। मानवीय चेतना, मांगलिक एवं अमांगलिक दोनों शक्तियों पर विश्वास करती है। ये दोनों शक्तियों एक दूसरे की पूरक हैं। देव-विरोधी शक्तियों को असुर कहा जाता है—अनायुषासो असुरा

अदेवाहकेण ताँ अपवप ऋषीष्म (३६० ८,९६९)। ये वलिष्ठ आसरी वृतियाँ समस्त विश्व के क्रिया-कलापों को प्रभावित करने

में सक्षम हैं। वृष्टि-अबरोध, सूर्यांच्छादन तथा जल-प्रवाह निरोध आदि इनके विशिष्ट कृत्य हैं। अतएव इन्द्र, विष्णु, अग्नि आदि

देवों ने मंत्र एवं शक्ति के माध्यम से इनको पराभूत किया है —लट्ड वाक प्रवय मसीय येकसूरों अधि देवा असाम । उन्बंद उत पत्रियासः पञ्च जना मग होत्रे जवस्त्रम् ॥ (२० १० ५३ x) । इन्द्राविका ने सम्बर् (४२ आदि के दुर्ग को भूमिसात करके असर-सेना

सं० २,३,११,२)। रासम इनके रथ को वहन करते हैं, जिस पर अधिष्ठित होकर ये विजय प्राप्त करते हैं - गर्दभ रखेनाकिना

का संहार कर दिया —इन्ह्राव्यिण् दृहिता: शम्बरस्य नव पूरो नवति व न्यश्विष्ट्य । शर्त वर्विन: सहस्र व सार्क हवो अप्रत्यस्रस्य वीरान् (ऋ ७९९५)। वस्तुतः ये आसुरी सकियाँ भी परमात्म शक्ति के लौलासंदोह की अंगभूत हैं। इसीलिए देवों की श्रेणी

में इनकी भी परिगणना यजुर्वेद में की गई है।इसी आधार पर 'वैदिक देवता : बद्धव और विकास' के सुधी लेखक ने पर चैतन्य को नमन करते हुए लिखा है – देवपश्चासुरामां को क्रवा समाणि जीलवा । क्रीइन्यक्तिलविद्यात्मा तस्मै विद्वपियो नमः ॥

८. आदित्य-गण (२३. ५ : ३४.५४) — आकारास्य दिष्यशक्तियों में आदित्य को अद्वितीय प्रतिष्ठा है । अदिति का पुत्र होने के कारण इन्हें आदित्य कहा जाता है, जो अपत्यार्थक अन् प्रत्यय लगाकर सिद्ध होता है— दिल्पदिल्पादिल्पल्युत्तरपदाण्यः

(अ॰ ४१.८५)। देवमाता अदिति के पूर्वों की संख्या ऋग्वेद २.२७१ में छः,१,१४३ में सात तथा १०.७२.८ में आठ बताई गई है— 'नृणोतु मित्रो अर्पमा मनो नस्तु विकासो करूजो दक्षो अंकर' (%० २२७१)। देवा आदित्या ये सप्त — (%०

९.११४३)। अही पुत्रासो अदिलेये बालासन-सम्परि (२० १० ७२.८)। अस्टी ह वै पुत्र अदिले: (शतः बार ३.१.३.३)। इनके नाम सायण ने इस प्रकार बताये हैं —ियत, वरूण, बाता, अर्थमा, अंशु, भग,इन्द्र और निवस्तान्—'ते च तैतिरीये' अष्टी पुत्रासी

अदिनेतित्युपकाम्य स्पष्टमनुकानाः—'विका वरुण्या याता च अर्थमा च अर्थः त्रहा चयश इनक विवस्तीश इत्येते (२० २,२०.१ सां० भां०) । शतपय बाहाण में यह संख्या मङ्कर १२ हो गई —स इस्टल इपसान् गर्थ्यकत् ते इस्टलादित्याः असुन्यन्त तान्

विव्ययद्याल (शतः बाः ६,१,२,८)। १२ आदित्यों के नाम हैं-धाता मित्र अर्यमा पुषा शकः वरुण भग त्वष्टा विवस्तान.

९. आप: (२.३%; %. १२) — 'आप:' अन्तरिक्षस्य देवता हैं। आप: को सूर्य का समीपवर्ती कहा गया है— अपूर्या उपसूर्ये वाषिको सुर्य: सह (१६० १.२३.१७)। इन्हें अग्नि का जनक भी कहा गया है — या अग्नि गर्म दक्षिरे सुवर्णास्ता न आप: श्र स्योना पकन् (अयर्वः १३३१) । इन्हें चराचर सृष्टिकर्ता कहा गया है, अतएव इनकी गणना श्रेष्ठ माताओं में की बाती है —

है। दीर्घायुष्य उपचार, ओवधि रक्षण इनकी विशेषता है। अतरव कल्यागतम 'आपः' रस की प्राप्ति की कामना की गई है-'यो क ज़िकामो रसस्तस्य फाजवतेह क' (ऋ १०९२) । जलों के देवता को 'आप:' कहा जाता है, जो स्वर्गीय धारा से प्रवाहित

१०. इळ (२०.३८, २१.१४) —'इळ' या 'इळा' को गौ का समानार्थक माना गया है। 'इळा' को मृतवती माना गया है। उनके पुत-सिक्त अंगों का वर्णन प्राप्त होता है—'येवापिका कृतहाला दुरोज औं अपि प्राता निर्वादित (% ७.१६.८)।

'यूपं हिच्य भिषजो मातृतमा विश्वस्य स्थातुर्जगतो जनिजीः (ऋ० ६.५० छ)। 'आपः' का प्रमुख कार्य शुद्ध और संस्कृत बनाना

मनुष्यक्तं सुविता हवीबीका देवी पुरुषदी बुक्त (ऋ० १०,७०.८)। इत्य को सरस्वती, भारती आदि देवियों के साथ निकट सम्बन्ध वाली माना गया है और यह भित्रावरूण की पुत्री के रूप में भी उल्लिखित हैं— इत्यसि मैत्रावरूणी वीरे वीरमजीजनका:

११. इन्द्र (महेन्द्र, मधवा) (३.३%, ७.३९; ७.५) — वेदों में इन्द्र को गणना प्रमुख देवों में की गई है। इन्द्र ने अनेक राश्वसों का संहार किया था उनमें वृत्र का प्रमुख स्थान था- अयं स्वादांख पाँदण्ठ आस यस्येन्द्रो वृत्रहत्ये प्रमाद (ऋ० ६.

४७.२) । इन्द्र ने वत्र वध के लिए तीन सीमहर्दों का पान कर लिया था- की साकविन्द्रो पनए: सरांसि सतं पिकट्

वुत्रहत्वाय सोमम् (१६० ५.२९.७)। वृत्र विजय के उपलक्ष्य में ही इन्द्र को महेन्द्र उपाधि से विभूषित किया गया था— इन्द्रो वा एव प्रा वृत्रस्य वयादव वृत्रं हत्वा यवा महाराजो विजिन्यान एवं पहेन्द्रोऽपवत् (शतः बाः १६४२१)। धनवान् दानी इन्द के

विशेषणों में 'मधवा' शब्द भी प्रयुक्त होता है — स 3 एव पछ: स किया: । तत् इन्हों मखवान भवन्यख्यान्ह वै तं मखवानित्यानको परीक्षम (शतः बाः १४१,११३)। नम्बि सम्बर आदि राक्षमों का विनाश इन्द्रदेव ने किया। पणि द्वारा निरुद्ध गौओं को उन्होंने स्वतन्त्र किया। १२. इन्द्रवायु (७.८; ३३.५६) — युग्मदेव-स्तुति वैदिक वैशिष्ट्य है। सर्वत्रवम यह प्रवलन द्यावा-पृथिवी के रूप में दृष्टिगोचर

होता है। कालान्तर में अनेक देवताओं का इसी आधार पर विकास हुआ है। इन्द्र-वायू युग्म देवता के रूप में ख्याति प्राप हैं-इन्ह्रवाषु हि संयुजी (तैतिः संः ६६८३)। युद्धकाल में देवनिष्ठ योद्धाओं पर विशेष कृपा इनका प्रधान गुण है — घनतो वृत्राणि सुरिष्: ध्याम सासद्धांसो युवा नृषितिमञान् (कः ७९२४)। स्तोताओं को प्रभृत धन धान्य प्रदान करके उन्हें आयुव्धान् बनाते हैं -इन्द्रवायु सुरयो विश्वनायुर्वद्विवर्ती: फुहनास सहा: (१००१०६)। यह स्थल पर स्वर्णिय रच से आकर कुशा-आसन पर अवस्थित होकर आनन्दित होते हैं — १वे हिएक्क-वृत्यिद्धवायु स्वकाय् । आहि स्थाबी दिविस्पृष्टम् (२६० ४४६.४)। इन्त्रकायु सदतं बहिरदम्(२६० ७.९१.४)। यजुर्वेद में इनके देवत्य का उल्लेख करते हुए सर्वानुक्रम-सूत्रकार ने लिखा है—इन्द्रवायु

मध्कन्द्रा ऐन्द्रवायती गायत्री (सर्वाः १.२६)। १३. इन्ह्याम्नी (३. १३; ७. ३१) — इन्ह्यानी सोम-पायी देवताओं में श्रेष्ठ हैं। सोमपान के निधत वे स्वाधिष्ठत होकर आते हैं— य इन्ह्रामी चित्रतमोरको वार्मीय विकारि सवस्ति बहे (ऋ० १.१०८. १) । ये दोनों साथ-साथ आकर सोमपान करते

हैं— इन्द्रान्नी सोफ्पीलयं (ऋ० ८.३८.७)। शतु एवं हनके आवास स्थानों का भेदन इन्द्रान्नी का प्रमुख कार्य है। वस विद्रुत और तिरम इनके आयुध हैं, जिससे सञ्जनों की रहा संघव होती हैं — जा घरत जिन्नत करवात अस्माँ इन्ह्रानी अवतं शाबीधिः (% १.२०९.७)। यात्रिक कार्य सम्पन्न कराने के कारण इन्हें पुरोहित भी कहा गया है। इनकी गणना बलिप्ट देवों के अन्तर्गत

की गयी है- इन्द्रामी वै देवानायोजियों (ऐटः बाः २.३६)। १४. इन्द्रापर्वत (८. ५३) — इन्द्रापर्वत देवता को अधिक माहात्म्य प्राप्त नहीं है। शक्तुओं का विनाश करने वालों में इन्हें

अमगण्य माना गया है । शबुओं के विनाश और आत्म-कल्याण को कामना इनसे को गई है— युव तिपन्नापर्वता पुरोपुषा यो नः पुतन्यादाप तंतपिद्धां क्रोण तंतपिद्धां । दूरे बतायकाताहरून यदिनकत् । अस्याकं अञ्चयिर शूर किछतो दर्गादर्शीष्ट किछतः (ऋ० १,१३२.६) । इन्द्र का तो सर्वत्रचितत अर्थ ही मान्य है । पर्वत का आशय पुगहते हुए बादल से हैं -- इन्द्र: प्रसिद्धः । पर्यतः पर्यवान्येषः । तदिक्यानी देवः (१६० १.१३२ ६ सा७ ११७) । इन्द्रापर्वत से विशालाकार रच पर आसीन होकर आने की

कामना की गई है। ये शोधन पुत्रों को यत्र-कृत्य के निधित वहन करते हैं तथा हव्य एवं स्तुतियों से अत्यधिक प्रमुदित होते हैं — इन्द्रापर्यता बृहता रवेन वापीरिय आ वहतं सुवीराः । वीतं हत्यान्यकारेषु देवा वर्षेयां पीर्थिरिकया पदना (५० ३. ५३. १) । १५. इन्ह्रामस्त् (३. ४६; ७.३५) —इन्द्र के सहयोगी के रूप में मरुद्गण की गणना की गई है। इसी का प्रतिफल है कि इनका

युग्म प्रचलित हो गया । देवलोक से अपहत गौओं को पणि ने अन्धकार में छिपा दिया था । इन्हदेव ने महतों की सहायता से उन गौओं का अन्वेषण किया था— पश्चिम्ब्रिकेलोकात गावोऽपहता अन्यकारे प्रक्रिक्त: । ताप्त्वेन्द्रो महद्धिः सहाजयदिति (२६० १ ह.५ सा॰ भा॰)। इन्द्र ने वृत्र के वधार्य देवायाहन किया था, परन्तु सभी देवता वृत्र के मात्र श्वास से ही पलायित हो गये थे। उस समय मरुतों ने ही इन्द्रदेव की सहायता की थो । आचार्य सायण ने इस बुवान्त का उल्लेख सुस्पष्ट रूप से किया है — पूरा कदाचित्

वत्रकादशावामिन्द्रस्य संखायः सर्वे देवा वत्रञ्चामेन अवसारिताः । तदानीमिन्द्रस्य वृत्रसंबन्धिसकरममेनाजवार्यं मरुद्धिः संगमोऽभूत् (To tab Ho Ho))

१६. उ**षा (१३. ३४: ३४. ३३) — उपा को भग को भगिनी और** दालोक से समृद्भृत कहा गया है -<del>भगश्य रक्सा वरुणस्य</del> जागिसकः सूनते प्रथमाञ्चास्य (त्रऽ० १. १२३. ५)। ते (उथाः) उपुतः (द्युलोकात्) आगता अस्यां पृथिक्यां

प्रतिष्ठितास्तमनयोद्यांवापृथिक्यौ रसं मुख्यन्ते (शतः बाः २.१.१.६)। उपा को सौन्दर्ययुक्त, भास्वरित एवं अमर घौ-पुत्री के रूप में ख्याति प्राप्त है - अवदेषो बाबमाना तमस्यक दिखेदहिता ज्योतिकागत (२० ५८०.५)। सतत गतिशील उपा

देवी सभी जड़म प्राणियों को उद्दर करती हैं तथा उनमें नवजीवन का संचार करती हैं - किये जीवे वरसे बोधयनी

(ऋ० १.९२.९) । **प्रकोधयन्ती रुक्तः समनं दियाच्यतुष्याच्याखाय जीवम्** (ऋ० ४.५१.५) । ऋत का पालन करने में उपा अपगण्य हैं—ऋतस्य **पन्यानमन्देति सामु प्रजानतीव न दिलो पिनाति** (ऋ० ५,८०.४) । नियमित यज्ञापिन का प्रज्वलन उपः

काल में ही होता है तथा यात्रिक और अग्नि के विविध संबन्ध उपा के साथ निरूपित किये गये हैं- उद्यो क्टरिन समिष्ठे

वकर्ष वि बदावज्वक्रमा सूर्यस्य (ऋ १.११३९)।

१७. उषासानक्ता (२०,४१; २१.१७) - उषा और रात्रि का आवाहन युग्म रूप में किया गया है। इन्हें धन-धान्य युक्त दिव्य युवती के रूप में चित्रित किया गया है - उत त्ये देवी सुधने चिक्दुशीवासातका जगतामधीजुवा(ऋ० २,३१५)। ये दोनों देवियाँ द्युलोकसुता के रूप में ख्याति प्राप्त हैं-उत खेखजे दिखे मही न उक्तस्तनका सुद्देव बेनु: (ऋ ७.२६)। इन्हें ऋत की माता करा

गया है- यही कतस्य मातरा सीदतां बहिरा सुष्म् (३० १.१४२०)। १८. क: (१२. १०२; १३. ४) - अवर्वदेद में प्रवानित के निमित हिरन्यगर्यस्क का दर्शन किया गया है। इस सुक्त का

अन्तिम चरण है—करमै देवाय हविया विदेय (अचर्षः ४.२८)। सायण आदि विदानों ने 'क' का अर्थ सुख लिया है तथा सुखमय होने से प्रजापति ही 'क' वर्ण से बाच्य हैं। अतएव 'कस्मैं' से प्रजापति अर्थ लिया जाता है—के वै प्रजापति.....क मे वैष.....प्रमाध्यः कुरुते (शतः साः २.५.२.१ १) । भागवत आदि प्राणों में 'क' शब्द प्रजापति के अर्थ में रूढ हो

गया है। 'क' नामकरण पड़ने के विषय में बाव प्रन्य में एक आख्यायिका दी गई है- स प्रवापतिस्ववीदध कोऽहमिति यदेवैतद्वोल इत्यक्क्षीलतो वै को नाम प्रजायतिरमकको वै नाम प्रजायतिः (ऐतः व (० ३.२१) ।

१९. गन्धर्व (१८.३८) -अप्तरा एवं गन्धर्व एक साथ विवेचित किये गये हैं। कालान्तर में गन्धर्व वर्ग नाम से एक पृथक वर्ग का विधान कर दिया गया है। गन्ध, मोद, प्रमोद इनका विशेष गुण है-मच्चो मे मोदो में प्रमोदों में तन्मे युवासू... (जैमि॰ ३० ३५६ ४)। इन्हें रूप-प्रेमी एवं औं अधिलापुक कहा गया है... अहो करोन

व वे स्मोण च गन्यवांप्सरसञ्ज्ञानि (शतः बाः ९४१%) । योजिन्हामा वे गन्त्रवी: (शतः बाः ३.२४३)। गन्धवीं को सोम रक्षा का उत्तरदायित्व सीपा गया है-कवर्क रज़्मीना बारक: सोप: (३०९.८५.१२ सा॰ ४१०)। तयेते वन्यर्व: सोमरक्षा जुगुपरिसे (REAC OF ONE OFF)

२०. चन्द्रमा (१.२८) — चन्द्रमा नश्चत्रों में प्रमुख हैं। राति के स्वामी चन्द्रमा ही हैं। चन्द्रमा और सोम में अधिवता प्रदर्शित की गई है —सोपो थे कदम: (कीपी॰ बा॰ १६५)। एतई देवसोनं वक्तदक:(ऐतः बा॰ ७११)। चन्द्रमा का अस्तित्व सूर्य-आधृत है। यही नक्षत्रों की प्रतिष्ठा है—कदमा अस्यादित्ये किए बढकणां प्रकिटा (तैकि बा॰ ३११.११२)। परमात्मा के मन से

'चन्द्रमा' की उत्पत्ति हुई है—चन्द्रमा कासो जात: ...(पनु० ३११२)। चन्द्रमा मे मनसिक्रित: (तैपि० बा० ३१०.८५)। अमावस्था

के दिन चन्द्रमा आदित्य में प्रवेश बर जाता है—कन्द्रमा वा जनावस्थायामादित्यमनुप्रविज्ञति (ऐतः बार ८.२८) । २१. कियो देख: (इळा, भारती, सरस्वती) (२०.४३; २१.१९) — वाजसनेथि संहिता में अनेक स्थानों पर 'तिस्रो टेका:' उल्लिखित होती हैं । सर्वा<sub>॰</sub> सूत्र में देवता स्थान में भी 'तिस्त्रे देख्यू' सम्मानित हुई हैं । यजुर्वेद की कांध्वकाओं में स्पष्टत इनके नामोरलेख भी हुए हैं । ये देवियाँ हवि से वर्षित होने वाली और इन्हदेव को हर्षित करने वाली हैं— तिसो देवीहीवण वर्धमाना

इन्द्रं बुषाणा करयो न पत्नी: । अच्छित्रं तंतुं पयसा सरस्वतीहा देवी घारती किन्द्रतुर्ति: (यजु० २० ४३) । ये देवियाँ महतों के अधीन रहने वाली हैं- तिस्त इक्का सरस्वती जारती परनो विक्तः (यन २१.१९)। ये देवियाँ सम्मानपूर्वक कुश पर विराजती हैं -तिस्रो वेवीबंहिरेद छे सदन्विद्धा स्तस्वती भारती (यज् २७.१९)।

२२. त्वष्टा (२.२४; २०.४४) — 'लहा' देव तिल्यों के रूप में प्रख्यात हैं। विविध निर्माण कला में वे सक्षम हैं— त्वष्टा हि सम्पर्धिण विकरोति (तैतिः बा॰ २७२१)। त्वष्टा वै स्थानामीले (तैतिः बा॰ १४७१)। देवताओं के निमत्त वज्र आयस-परश्. भोज्य एवं पानक वस्तुओं के रखने के लिए एक चमस बनाया है-अत त्वं चमसं नवं त्वष्ट्रदेवस्य निकृतम् । अकर्त चतुरः पुनः

(% १२०६)। निर्माण में हाथ की महत्वपूर्ण भूमिका होती हैं, अतएव त्वहा को सुपाणि कहा गया है—सुकृत् सुपाणि: स्ववां कृतावा देवस्तकटावसे तानि नो बात् (कः ३५४१२)। त्वहा भास्तरित (देदोप्यमान) रूपों के निर्माता हैं — प्रथमणात्र यशस क्योधां सुपाणि देवं सुनप्रस्तिमृष्यम् (ऋ० ६ ४९ ९)। रष-नियुक्त उनके अश्व पी पास्वरित हैं—युकानो हरिता रखे मृरि त्यष्टेह राजति (% 5 x0.29)।

२३. पितर (२.३१; ३५.१) —उच्च स्वर्ग में रहने वाले पुण्यात्मा मृतकों को पितर कहा जाता है। ये मृतकों के गमन के निमित्त पथ-निर्माण करते हैं—समो नो गार्नु प्रथमो विवेदनैया गळ्तिस्पर्मतंता ह । यत्रा २ पूर्वे फिस्ट परेयुरेना अञ्चानाः पश्या३अनुस्वाः

२४. पुषा (९.३२; ३४.४१) — पूषा पुष्टि के देवता हैं। उनसे दीर्घायुष्य एवं वर्षस् की अभिवृद्धि की कामना की गई है – पूष्णः पोषेण पश्चं दीर्घायुरवाय प्रतामास्यय जतशेष्ट्रसद्भ्यः अकुवे वर्वसे (तैष्टिः बाः १२११९) । पृष्टिचै पूचा (त्रवः बाः ३१४९) ।

पूषा-देव पथिकों का विशेष संरक्षण करते हैं-- पूजा है पकीनार्याकर्यात: (शतः बाः १३.४.१.१४)। उनके रथ में अज नियोजित होते हैं—ररिवाँ अञ्चल अवस्थलामञ्जल (कः १.१३८.४) । इनका त्रिय खाद्य करम्भ है और हनका दन्तहोन होना भी सिद्ध होता

है - तस्य दन्तान्यरोकार तस्यादाहुरदन्तकः पूचा करम्य पान इति (कौची० बा० ६.१३) । इसी कारण इन्हें पिष्टभाजन (गुंधा पोज्य) और चरुपश्चक के रूप में भी प्रदर्शित किया गया है—सम्प्रता पूजो कर कुर्वनि प्रविक्रमधेय कुर्वनि ...(शतः बाः १ ७४७) ।

तस्मदाहरदन्तकः पूर्वा विष्ट्रभावन इति (गी॰ वा॰ २.१.२)। २५. प्रजापति (७. २९: ९.२०) —प्रजापति हिरण्यगर्य के प्रतिकप हैं—हिरण्यगर्य: सपर्यातके पुतस्य बात: प्रतिरेख आसीत्।

स दाबार पृथिवीं छामुतेमां करमै देवाय हक्ति विकेष (ऋ० १० १२११)। प्रारम्भिक काल से ही इनका अस्तित्व माना जाता है—प्रवापतिहं वा इदमप्र एक एकाऽस (सतः बाः २.२.४.१)। प्रवा-प्राप्ति के लिए प्रवापति का आवाहन किया गया है— आ तः प्रजां जनवतु प्रजापतिः (२० ८०.८५.४३)। प्रजापति देव को यञ्जनक के रूप में प्रशंसित किया गया है-काः प्रजापतिः

(तैतिक संक ३.२.३.३)। प्रजापति देव को लोकों का अधीका कहा गया है— प्रकारतियें मुकस्स्य पति: (तैतिक संक ३.४.८.६.)। असुरों की सृष्टि करने वाले भी प्रजापति ही हैं— सोऽस्<del>रावसुव्या</del> (तैति<sub>क</sub> बा<sub>र</sub> २२४४)। २६. बहस्पति (३६.२) —स्तृति-अधिपति के रूप में बृहस्पति प्रख्यात हैं। इसी कारण इने श्रेष्ठतम कवि उपाधि से विभारत

किया गया है - कवि कवीनानुषमञ्जासम् (कः २.२३.१)। मन्बोच्चारण एवं पुरोहित-निर्देशन करने के कारण इन्हें बाचस्पति भी कहा जाता है — बुहस्पतये वायस्पतये नैवार बक्स (मैंबा॰ सं॰ २६६)। बुहस्पति को वाणी और प्रज्ञा का देवता माना जाता है। अपि नेतृत्व करने के कारण इनको पुरोधा, बहान् आदि नामों से भी संबोधित किया जाता है—**वहा ये देखाना पुहायति:** (तैतिo सं २२९४)। ब्रहम्पति की अनुकम्पा के बिना यह पूर्व नहीं हो सकता—कम्पादते व सिक्यति क्यो क्रिपरिक्तरकन (स्ट १.१८७)। आयु वृद्धि एवं रोग-समन आदि अनुमहवान् होने के कारण इन्हें प्राणिवर्ग का पिता कहा गया है— एक फिन्ने विकेटेक्स वृष्णे वर्त्रविषेण नमसा इविष्टि (२० ४.५०६) । युलोक-गो-मोचन, बल-इनन, अन्यकार- निराकरण आदि उनके प्रमुख

शौर्य-कृत्य हैं । मरुत्, इन्द्र, यरुण, पूत्रा के साथ बुहरूर्तते का विशेष संबंध माना जाता है । २७. ब्रह्मणस्पति (३.२८; ३४.५६) —बब्र और बब्रान दोनो पर मंत्र या स्तुति या देव-प्रशस्ति को व्याख्यायित करते हैं —स्त वै मन्द्र (शतंत बात ७.१.१.५) : **बाध वै बाद्यकरपनि:** (कौपीत बात ८५) । स्तुति के अधिष्याता देवता को बाद्यकरपति कहा गया है — जोच्हराजं ब्रह्मणां ब्रह्मणस्पत जा र. गुण्यवृतिषः सीद सदस्य (ऋ २.२३१)। वाणै वह तस्या एव पतिस्तस्माद ह क्रक्रणस्पतिः (शतः बाः १४४१.२३)। बृहस्पति और ब्रह्मणस्पति को एकोक्त भी किया गया है—क्रहरको क्रक्रणस्को (तैतिः बार्क १.११%२)। इनको अपन और पित्र के समान सौन्दर्यशासी माना जाता है—कद्मा क्टा करा विसा जरावै ब्रह्मणस्करिम् ।

अस्ति पित्रं न दर्शतप् (३६० १,३८,१३)।

२८. भग (३४.३५) — पर्ग की गणना द्वाटक आदित्यों में की गई है। कहीं-कही भग को यत-स्वरूप कहा गया है - खतेकार (शतः बाः ६.३.१.१९)। भग की करपना नेत-हीन के रूप में की गई है । बाह्मणों में इस तथ्य का विवरण उद्घाटित है — तस्य (भगस्य) चक्कः परापतत् तस्प्रद्रहरूत्यो वै भग इति (गो॰ डा॰ २.१.२) । तस्य (भगस्य) अक्रिमी निर्वचान् तस्पादहरूत्यो

वन इति (कोवी० वा० ६,१३)।

२९. मरुद्रगण (३.४६:८.३१) --मरुदों को गण-देवता के रूप में वैदिक देवशास अझीकृत करता है--क्लेज़ो हि मरुत: (त७ मः बार १९१४२)। इनकी संख्या अधिकांशत ७,१४३१२८ आदि ७ के गुणक रूप में पाई बाती है — सन्त हि महतः (मैत्रार

सं० १.१०६)। त्रिवेंसरा-सन्त वस्तः (काट० सं० ३७४)। देवसेना में यस्ट्राण सबसे आगे रहते हैं – देवसेनानार्वायक्रतिनां जबनीनां पहले बन्द्ये (वैति: सं: ४६४३)। मस्ट्राण परहरूम सम्पन्न देवता हैं। इन्होंने वृत्र का वध किया-वाव्यन्दिनेन वै सवनेनेन्द्रो कुप्पहन् पर्राद्धवीविंज (काठः संः २८३)। परुतों को ठत्पति पुरिन से हुई है— पुरुषा वै परुतो जाता काची बाउस्पा वा पृथिक्या: (काठ० सं० १० ११)। मक्तों को विशेष रूप से वर्षण कार्य से सम्बद्ध माना जाता है - महत्त्वे से वर्षक्वेक्तो (मैत्रा०

सं० ४,१,१४) । मस्तो वर्षयन् (वैति० सं० ३,५५.२)। 30. मित्र (९.३३; ११.५३) - मित्र देवता को शान्ति के देवता के रूप में स्वीकारा गया है- निक्रो वै व्यस्य शान्ति: (काट० सं० ३५.१९)। सभी जीवों को अपनी वाणी से पेरित करने वाले देवता मित्र को सविता देव से समीकृत किया गया है— य इमा

विश्वा जातान्यासाययति न्योकेन । प्राच सुकाति सक्तित (६८ ५.८२९) । नवोत्पन्न अग्नि को वरुण और समिद्ध अग्नि को मित्र

कहा गया है— त्वमने वसनो आपसे वन् तां नित्रो स्वसि क्लामिट (कः ५.३.१)। विष्णु देव मित्र देवता के नियमों से ही परिक्रमण करते हैं— यस्मै विष्णुस्त्रीन पदा विकास वर्षोच्य वर्षोच्य (वालखिल्य ४.३)। रात्रि से सम्बद्ध देव को वरून एवं प्रातः से सम्बद्ध प्रकाश-देव को मित्र कहा गया है- वस्त्रोन समृद्धिका नित्रः प्रकर्णुख्यतु (अवर्वं ६९.३.१८)। मित्र युलोक एवं पृथियी लोक के धारणकर्ता हैं— फिन्नो दावार पृथियीच्या वाम् (काठः सं ६२३.१२)।

- 3१. मित्रावरूण (७. ९ ; २१.८) अनेकानेक देवताओं की स्तुति वृग्म रूप में को गई है। इस युग्म में वरून का प्राधान्य है। इन देवताओं को नित्य युवा कहा गया है— मिक्स सम्राजो वरूनो युवानः (क. ३.५४%)। इनमें मित्र को पहले और वरून को बाद में रखा गया है, जिससे प्रतीत होता है कि मित्र का विशेष महत्त्व था। इस महिमाशाली देवता को सहायता के निमित्त आहूत किया गया है आ नो कने बत्यता युवाना को ये मित्रावरूना हवेगा (फ. ७६२.५)।
- 3२. राक्षस (रक्ष) (२.२३:६.१६) राधस विव्यवसी शक्तियों के प्रतीक हैं। पूमण्डल इन शक्तियों से आअपन रहता है। ये सर्वप्रमामी हैं तथा विविध-रूप धारण करने में सथम हैं— उन्कृष्यनं मृत्रकृष्ट कानु विविध-रूप धारण करने में सथम हैं— उन्कृष्ट को मृत्रकृष्ट कानु विविध के स्थान उड़ते हुए मानव-शरीर में प्रविष्ट हो जाते हैं— पक्षी काषान्यः पत्रित स आ विज्ञति पूरत्यम् (अवर्षे ७ ७६ ४)। राखसों का विध्न स्थल मुख्य रूप से यह स्थान हुआ करता है। यह-दूषण, हविध-मंधन करते हुए विविध कृत्यों में अवरोध उत्पन्न करते हैं। ये बहादेषी होते हैं— तपुर्मूर्वा तपनु रक्षसों ये बहादिष्ट शत्ये हनता उ (ॐ १०१८२३)। राखसों को दूर करने के लिए यहपूर्ण में दक्षिण दिशा में दक्षिणानि जलती रहती है।
- ३३. राक्षसचाती (रक्षोचन) (५.२२, ९.३८) —देव-किरोधी शांतयों सत्वार्य में विच्न डालतो हैं। सत्-असत् का इन्द्र निरंतर चल रहा है। शक्षसगण यहाँ को विनष्ट करते हैं, अवस्य देवताओं से प्रार्थना की जाती है कि यहाँय कृत्यों को निर्विच्न पूर्ण करें— रक्षा छेश्रस यहा न हिल्लेस्युरित (शतः बार्क १.८११६)। इन्हीं शक्षसों के निवारण के लिए रखोधन देवता की कल्पना की गयी है। अनेक प्रकार की याहिक वनस्पतियों को शक्षसनित्तनों कहा गया है — देखा इडक एस वनस्पतियु राखोधने ............ (शतः बार्क ३४११६)। यहा के द्वारा बाह्मण भी शक्षसों का नाम करने में सचम हैं—बाह्मणों हि रक्षसायग्रहता (शतः बार्क १.४४६)। यहाँय जल भी अभिमंत्रित होकर असत् प्रवृत्ति वाले असुरों का विनाश करता है— आयो वे रक्षेत्रनी: (तैतिः बार्क ३.१३४२)।
- ३४. रुद्रगण (एक रुद्र, बहुरुद्रगण) (११.५४; १६.१; १६.१७) —वैदिक देवताओं में 'रुद्र' का विशिष्ट स्थान है। स्वपण बाह्मण में अनेक स्थानों पर 'रुद्र' और अग्नि को अत्यन निकट का माना गया है—यो वे रुद्र सो अग्नि (तैतित बात ५.४४३)। प्रमुनों पती रुद्ध: अग्निरित (सद्य बात १.७३.८)। रुद्ध को मस्त् पिता कहा गया है—जा ते पितर्मरुता सुम्म्येतु .....प्रवायेयहि रुद्ध प्रवापि (ऋत २.३३१)। कण्डिकाओं में अनेक स्थानों पर रुद्धा: सन्द प्रयुक्त हुआ है, जो प्राय: ग्यारह (रुद्धा) की संख्या का संकेत करता है— एक्क्ट्रारुद्धा एक्ट्रारुद्धा किपूप (वैदित संत ३.४९३)। इसी मन्य में अन्यत्र रुद्धां की तैतीस संख्या का भी उत्सेख हुआ है— जिल्लावान्य विकास रुद्धाः पुष्टि स्व स्वाप्त (वैदित संत १.४१११)। इन्हें सर्वव्यापी कहा गया है। ये विविध वेताधारी तथा अनेक कार्यों को सम्पन्न करने वाले माने गये हैं, अत्यव्य रुद्ध उनके गणी की स्तुति की जाती है— नम्यो वर्णस्था नक्पतिस्थान वो नमी....(यज्ञ १६२५)।
- ३५. सिंगोक्त (२.२२; १०.२) सिंगोक पर द्वारा दो प्रकार की अवधारणा बनती है (१) प्रवमतः विभिन्न सूकों अथवा मंत्रों में प्रतीक-लथणों के आधार पर उनमें निहित देवता को मुख्य देवता माना गया है। इनमें सामृहिक देव भी सिम्मित हैं। (२) अनेक सूकों अथवा मंत्रों में एक देवता को ही विविध रूपों में प्रदक्षित किया गया है। इन प्रतीकात्मक देवताओं का उल्लेख वेदों में अनेक स्थानों पर 'सिंगोक देवता' के रूप में हुआ है—यहां सिंग का अर्थ प्रतीक है— येन सिगेन को देश्व कुक: समुपलहकते। तेनैव नाम्ना ते देश वाक्यमहुः मनीकिक (२० कः पृत्त २१७)। सर्वानुक्रम सूत्रकार ने अनेक स्थानों पर सिगोक देवता को इस रूप में प्रतिपादित किया है— वायु: पुनानु क्यारि सिगोक्तानि... अवाध सिगोक ... देवतां अनुष्टृषं.... (सर्वात ४.४)। निर्ध्तयामि सिगोक्तदेकामाशी: प्रायम् (सर्वात १.४५)।
- 36. वरुण (४.३१; १०.७) —वरुण को सम्राट् के रूप में विवेचित किया गया है- वरुण: सम्राट् सम्राट्पति: (तैकि संव १५७३)। सूर्य के निर्मित्त मार्ग अन्वेचण इन्हों के द्वारा किया जाता है -उठ छेऽहि सम्रा वरुणप्रककार सूर्याय पञ्चामन्तेतवा उ (किपि कि संव ३११)। वरुण को देवाधिराज कहा जाता है- अत्रस्य सम्बादकाओऽधिराक: (तैकि संव ३१.२७)। वरुण अपने द्वारा सम्पादित कार्यों को पूर्णता देने के पश्चपाती हैं। इसोलिए इनको धृतवत भी कहा जाता है- निवस्तद बृतवतो वरुण: पस्त्वास्त्रासाम्राज्याय सुकतुः (मैत्राव संव २६.१२)। वरुणस्त्राचुतवतो यूपवतु (मैत्राव संव ४९.१)। जल को समावृत करने के

परिशिष्ट-२

कारण इनको वरुण कहा गया है। कालान्तर में इनको जल देवता के रूप में प्रतिष्ठा प्राप्त हुई है- यस्त्व (आप:). कृत्वाऽकिटस्तद्वरणोऽक्वतं वा एतं वरणं सन्तं वरुण कृत्वासक्ते परोक्षेण (गो० वा० १,१७)।

- ३७. वसुगण (२.३४) वसुगण के देवताओं की संख्या के विषय में मतान्तर है। यह संख्या ८ से लेकर ३३३ तक मानी गयी है—अधी देवा वसक सोम्यास (तैन्तिः वाः ३१.३६); तेन श्रीण च क्रवान्यस्थन क्रविकालं च (तैनिः संः ५५.२६)। वसुओं का संबंध इन्द्र, पृथ्वी तथा अग्नि से विशेष है— एते वै प्रया देवा: यहसवो रुद्रा आदित्या: (शतः बाः १.३४१२)। यथा वै देवा: । वसवो रुद्रा आदित्या: (शतः वाः ४.३५१)। वसुगणों को मृतिषय माना जाता है-पृतेनकं वसक सीदतेदं विश्वदेवा आदित्या प्रित्यास (२० २.३४)।
- ३८. वाक् (३८.५; १,१६) —वाक् की गणना अन्तरिक्ष स्थानीय देवताओं में की गयी है— क्रमान्सव्यक्ति कवं पन्यने (नि॰ ११.२७)। ऋग्वेद के वाक् मूक्त की ऋषिका वागाम्भूणी हैं। अम्भूष ऋषि की पृत्रिका के रूप में इनकी छपाति है। 'वाक्' सूक में आत्म-कथन किया गया है। वाणी का सम्बन्ध बृहस्पति से माना गया है— बृहस्पते प्रक्ष्म कको आई क्रप्रैरत नामधेयं दक्तनः (ऋ० २०७११)। वाक् को राष्ट्री और दिव्या कहा गया है—यहान्कदन्यक्तिकतानि राष्ट्री देवाना निकसाद मदा(ऋ० ८२००२०)। अहं राष्ट्री संगमनी वसूनी विकित्त्वी प्रवमा यहिनानम् (ऋ० २०.१२५३)।
- 39. वायु (७.७; १४.१२) वायु अन्तरिश्व स्थानीय देवता हैं— वायुवेंद्रो वान्तरिक्षस्य (नि॰ ७५)। अयं वायुरनिरक्षस्य पुष्टम् (वैमि॰ सा॰ ३.१५२)। वायु प्रवाह विर्यम्पति युक्त होता है— अयं वायुरस्थिताति कि विश्व पवते (वैमि॰ सा॰ ३.३१०)। वायु ही सभी प्राणियों की पूर्णता है— इव हि सर्वेच पूर्वानायाजिकः (शत॰ वा॰ ८४१९)। प्रजापति के प्राण से वायु तत्व की सृष्टि हुई है— प्राणवायुरकावत (ऋ॰ १० १०१३)। दीर्यायुग्य प्रदान करना इनकी विशेषता है। अमृतन्त की अध्य-शक्ति वायु में विद्यमान है कहते का ते गृहे इत्युक्तस्य निर्धितः ततो नो देति किकसे (ऋ॰ १०१८६३)। वायु को देवताओं में ओजिन्छ कहा गया है— वायुवें देवानायोजिन्छ केलिन्छ (मैता॰ में० २५१)। वायुदेन देवों में शीधगामी हैं— वायुवें देवानायाज्ञ सारसारितयः (तैचि॰ में० ३.८७१)। वायु समस्त देवताओं की आत्मा है— सर्वेचामु हैय देवानायाल्या यहायुः (शत॰ सा॰ ९१३३४८)।
- ४०. वास्तु (३.४१) वास्तुदेव का आजय गृह-देवता से हैं— ता वा कास्तृत्युत्पसि गमध्यै यत गावो भृतिभृद्धा अयासः (३६० १.१५४६)। यह पशुओं और प्रवाओं का कल्यानकारों देवता है— पेसुक वे कास्तु पिस्पति ह प्रवचा पशुभिषेत्पैयं विदुषोऽनुष्टु भी भवतः (रातः वाः १.७.३.१८)। वास्तुदेव को अभिवर्द्धनतील भी कहा गया है— एव कास्तु पेसुक्य अभिवर्द्धनतीलं अतस्य त्यानवान् यः (रातः वाः १.७.३.१८ हिंदः पाः)। मैत्रायणी सहिता में वास्तु के अभिन्दाता बददेव को माना गया है कासोर्थ वास्तवं जातं, वास्तववयं सालु वे सदस्य (मैतः संः २.२४)।
- ४१. विश्वकर्मा (८.४५; १७.१७) जगन सहा को विश्वकर्मा के रूप में जाना जाता है—असो विश्वकर्मणे विश्व वै तेणं कर्मकृतं सर्व जिले भवति (रात० ना० ४६.४५)। विश्व में कर्म कृतानीति विश्वकर्मा हमस्त्र (काठ० सं० ३६.१०)। वे सम्पूर्ण लोकों के जाता है। नाम-धारण एवं सृष्टि-प्रसय के उपरान्त संसार उन्हों में विस्तान हो जाता है—यो दः पिता जनिता यो विद्यता धामानि वेद पुवनानि विश्वा । यो देखानां नामसा एक एक तं संस्कृतं पुवन यन्त्रच्या (१० ६०.८२३)। सभी देवों में विश्वकर्मा महान् देवता माने जाते हैं—विश्वकर्मा विश्वकर्मा क्रांजिस(२०८९८३)। परवर्ती साहित्य में प्रजापित और विश्वकर्मा का तादात्रच्य स्थापित किया गया है— प्रजापितवें विश्वकर्मा (रात० ना० ८२.१.१०)। सम्पूर्ण संसार का इन्हें धाता एवं विधाता कहा जाता है—विश्वकर्मा विधना आदिहाया धाता विधाता परामेत संदक्ष (३०.८२३)।
- ४२. विश्वेदेवा (२.१८;७.१२) —देवताओं का समष्टिगत विवरण प्राप्त होता है, इन्हें विश्वेदेवाः कहा जाता है। ये सम्पूर्ण देवों के प्रतिनिधि के रूप में यह स्वल पर आहृत किये जाते हैं। यह में इनका सायुज्य अवश्यमेव प्राप्त किया जाता है— विश्वेषणहें देवानां देवयज्यवा प्राप्तानारंड सायुज्यं गयेयम् (काठ० सं० ५.१)। इनकी संख्या तीन से लेकर ३३ करोड़ तक मानी गयी है। इस गण में सभी देवों का समाहार हो जाता है, कोई भी देवता अवशिष्ट नहीं रहता— एते वै सम्बं देवा योद्वाप्तदेवाः (कोषी० सा० ४१४)। एक होते हुए भी ये अनेक रूपों में विचरण करते हैं— एकं सन्त खुखा विद्यान करस्य वैज्वदेवं स्थम् (ऐत० बा० ३४)। देव-मण्डल में सर्वाधिक प्रख्यातगण यही हैं— विश्वे वै देवा देवानां व्यवस्थितम्बः (शत० बा० १३.१.२.८)। इनकी परिकरणना इसलिए की गई है कि यह में कोई भी देवता भागीदारी से विज्वत न रह बाएँ, अवएव इन्हें अनन्त भी माना गया है अनन्ता विश्वेदेवाः (शत० बा० १४.६.१.१९)।
- ४३. विष्णु (५.१५; ६.४) वैदिक देवताओं में 'विष्णु' का स्थान श्रेष्ठ है । इनकी गणना गुस्थानीय देवताओं के अन्तर्गत की जाती है । विष्णुदेव को 'उरुगाय' और 'उरुक्रम' विशेषण से विष्णुचित किया गया है— उरुक्रमस्य स हि बन्धुरित्वा विष्णोः प्रदे

परने मध्य उत्तर (२६० १.१५४५)। विष्णुदेव के पद मधुपूर्ण हैं— वस्त्य की पूर्णा वस्तुना वदानि (२६० १.१५४४)। विष्णुदेव के तीनों पाद सम्पूर्ण प्राणियों के आश्रयदाता हैं। विष्णुदेव के तीनों प्रकाशित पाद नीचे की ओर लटकते रहते हैं। विष्णुदेव के गमन मार्ग पर विचरण करने के लिए सभी प्राणी उत्सुक रहते हैं- ब्रह्मच क्रिकांच खबो अल्प्सू... (ऋ० १.१५४५)। यत्र वेदिका

की परिकल्पना विष्णुदेव ने ही की है— क-वेक्स किन्युक-किन्देलस-वोदिर्कन (शतः बा० १२५३०)। विष्णु को यह का प्रतीक

माना जाता है-यहाँ वै विष्युः (मेत्राः संत ४१.१२)।

४४. वेन (७.१६, ३३.२१) - वेन को विशेषत्या प्राण से संबद्ध माना गया है- अर्थ वै देनोस्पाहा करवां अन्ये प्राणा वेक्क्क्क्कोऽन्ये तस्महोतः (ऐतः बाः १.२०)। आदित्य, इन्द्र और आत्मा को वेन के साथ समीकृत किया गया है-- असी आदित्यों देनों व्हें प्रक्रिजनिकवाकोऽदेनलमाहेर (सतः बाः ७४३,४४)। इन इ है केर (कौरीः बाः ८५); आत्मा दे हेर

(कोची० सा० ८५)। ४५. वैश्वानर (७.२४: १८.७२) - क्यि के सभी मनुष्यों से सम्बन्धित अग्नि को वैश्वानर कहा गया है। यह सर्वव्यापक है,

की प्रक्रिया होती है तथा पुरुष के शरीर में इसी अग्नि का संचार होता रहता है — अवसन्तिविकानरो योऽवयन: पुरुषेयेनेदयश्रं

पत्थते चिट्टमहते (शतः बाः १४.८१०१)।

४६. सदसस्पति (३२.१३) -यत्र-गृह को सदस् या सदः कहा जाता है। यत्राचार होने के कारण इसे ठटर भी माना जाता है-उदरे का एलट् यज्ञस्य वर्ष सद (काठः सं० २८१)। क्टरियन् विक्वेदेक असीर्वस्तामानादो नाय... (शतः वाः ३५.३५)। प्रजापति की कृषि ही सदस् है— प्रजापनेकां एकपूर्व कास्ट (ताक मक बाक ६ ४.११)। यहगृह के देवता को सदसस्पति के रूप

में प्रतिष्ठित किया गया है— सदसस्यतिनद्भूतं विश्वविष्ठस्य खान्यम् । सनि मेखामधासिष्यंत्र स्वता (यजु० ३२.१३) । आचार्य सायण ने सदसस्यति के साथ देवता रूप में विकल्पतः नरातंत्र को बल्लिखित किया है — इत्येतस्य नवस्याः सदसस्यतिनंराशसो

वा विकारको (स्व १.१८ सव मां)।

४७. सरस्वती (२०.८%; ३४.९९) -सस्वती को वाणी की देवी के रूप में प्रतिष्ठा प्राप्त है- वान्वे सरस्वती प्रतीरवी (ऐतः

बा॰ ३.३७)। ये वाणी की उछोरका देवी के रूप में दक्तिकित हैं— जब कल्कुजेक्ट् खर्चांग्य कदन्दाति तदस्य सारस्वतं समय्

(ऐतः बाः ३ x)। सरस्वती से सम्पूर्ण वेदों की उत्पत्ति हुई है— सत्त्रकत्वाः तर्वे वेदाः अनकम् (गाः ६० ८० ४.५९)। ऋवसामे वै सारस्वताक्त्वी (तैतिक बाक १४४९)। सरस्वती का अधिन्दान विद्वा को माना गया है-विद्वा सरस्वती (शतक बाक

१२९,११४)। बौद्धिक पृष्टि-प्रदानी होने के कारण इसे पृष्टि पानी और उसके पृति के रूप में प्रस्तुत किया गया है— सास्वती

पष्टि पृष्टियाची (तेतिक बारू २५७४) । सरस्क्री पृष्टिचीट (शब्द बारू ११४३३६)।

हैं— सविता वै प्रसवानामीओ (ऐतः बाः १३०)। सविता को अनेक देवों के साथ तादात्म्य दिखाया गया है —प्रजापतिः सविता

जाता है-पूर्वतः स्ट तत्त्वित्तृदरिष्यं क्लेंदिकस्य बीची क्रिके को २ प्रकोदकान्(वकु० ३६३)। ४९. सिनीवाली (११.५५; ३४.१०) — सिनीवाली धन और सम्पष्टि को देवी हैं, उनसे मंगल की कामना की जाती है — या

गुहुर्या सिनीवाली या राव्हा वा सरस्वती । इन्हानीयह उक्तचे चलकार्ती स्थातचे (६० २.३२.८)। इनके शारीरिक सौन्दर्य का अनुपम वर्णन प्राप्त होता है। इन्हें देवताओं की पूत्री कहा गया है — सिनीवासि पृष्टुके या देवानायसि स्वसा (%) २,३२६)।

सिनीवाली प्रकाश को देवी हैं-रहकता अध्ययस्य सिनीवाली (% २३२६ साठ पाठ)। ५०. सुर्य (२.२६; ४.३५) —रेवताओं में सुर्य को स्युलाकार एवं श्रेष्ट माना गया है। सुर्य को अग्नि और मित्रावरून से विशेषतया सम्बद्ध माना गया है— वर्खिक्य करकावाने: (क १.१९५१)। सूर्य को सर्वेश्वक के रूप में विवेधित किया गया है। समस्त प्राणियों के कर्म-द्रष्टा सूर्य ही हैं — सराव विकासको (कि १५०३)। इनके जनक के कप में इन्द्र विष्णा वरूण तथा सोम आदि

जिससे सम्पूर्ण प्राणी प्राणवान रहते हैं- असी वे वैज्यन्ते बोड़सी कर्जन (कौबी: बा: ४३)। इसी अग्नि से अन्नादि के पाचन

४८. सबिता (३.३५: ४.८) -अधकार निवृत्ति के अनन्तर सविता का काल प्रारम्य होता है । सायण का अधिमत है कि उदय-पूर्व सूर्य को समिता कहा जाता है— उद्यान पूर्व करी स्वीता उद्यानकारों सूर्व इति (२० ५.८१% सा॰ १४०); जो गुलोक एवं पृथियी लोक के मध्य विचरण करते हैं — क्रिक्कार्यक स्वीता विक्रिकार क्रावादिकी अन्तरिकते (२० १.३५९)। सर्विता को देवताओं का जनक कहा गया है – सर्विता नै देवनो प्रस्तविता (शतक बार ११२१७)। ये उद्भूत सभी प्राणियों के अधिपति

भूका प्रश्न असुकत (तैतिक बार्क १६४१)। कहन एव सबिका (वैभिक्त तपक बार्क ४.२७.३)। सविवा राष्ट्राध्यक्ष के रूप में प्रख्यापित हैं, क्योंकि धुवन को आजय देने वाले सविता देवता ही हैं— सकिता रहाटंड राहाबीट (शत० बा० ११ अ.३.१४)। ये सभी के प्राण तत्व हैं— प्राच्यो ह काऽअल्य सर्विता (शतः बाट ४४.१ ५)। गायत्री या सावित्री मंत्र इन्हीं को सम्बोधित करके पढ़ा

का नाम आता है - यः सूर्य व उक्त कवान को जयां केता स कवान इनः (कः २,१२७)। प्रकाशक के रूप में सूर्य का विशेष

परिज्ञिष्ट-२

स्थान है। विश्व के कल्याणार्थ अन्यकार का विनाश करना इनका मुख्य कार्य है— येन सूर्यज्योतिय कायसेतम: (ऋ० १०३७%)। सूर्य सभी देवताओं की आत्मा है — सूर्यों वै सर्वेचा देवानकाय (शतः बा० १४३.२.९), सूर्य कात्मा जनसतस्युवस्य (यजु० ७.४२)। सूर्य से सामवेद की उत्पत्ति हुई है— सूर्वाद् सामकेद: (अक्सका) (शतः बा० ११५.८३)।

अन्य देव समुदाय

वेद का अभिमत है कि मंददश को ऋषि तथा मंद्रोक को देवता कहा जाता है— सम्य कावर्ष स ऋषियां तेनोच्छते सा देवता (ऋ १०.१० सा॰ भा॰)। इसी आधार पर बजुर्वेद में उन सभी को देवता की संद्रा प्रदान की गई है, जो प्रचलित इन्द्र, अग्नि, सूर्य से भिन्न अभेतन, अमूर्त, स्थानविकोष, हव्यविकोष, गुण-विकोष आदि के रूप में प्रायः जाने जाते हैं। इन सभी को गुण-धर्म के आधार पर पृथक्-पृथक् वर्गों में प्रविभक्त कर विवेधित किया गया है।

- क. मानव वर्ग देव-मानव का तादात्म्य सर्वविद् हैं उच्चे ह वा 3 इद्ष्ये महस्तुर्वेशस्य मनुष्यास्य (सत० वा० २.३ %)। कित्यय तत्व देवताओं के लिए प्रत्यस्य हैं तथा मानव के निमित्त कुछ तत्व परीक्ष हैं। प्रत्यस्त्व एवं परीक्षत्व ही देव-मानव अन्तर को अभिव्यक करता है— यह मनुष्याना प्रत्यक्ष क्रूरेवाना प्रत्यक्ष्य प्रत्यक्ष्य प्रत्यक्ष्य प्रत्यक्ष्य प्रत्यक्ष्य प्रत्यक्ष्य प्रत्यक्ष्य (ता० म० वा० २२ १० ३)। देवगण दीर्वायुव्य प्राप्त है तथा मानव-आयु वुलनात्मक दृष्टि से स्वस्य है, परन्तु स्वल्यायु होने पर भी देव-कार्य-सम्बद्ध होने के कारण मानव भी देवत्व प्राप्त कर लेवा है— हास्त्रकों हि वेक्षपुर्व हुसीयो मनुष्यपुष्प (सत० वा० ५३ १ १०)। बाह्यण-यजमान आदि को भी देवत्व प्रदार किया गया है— बाह्यकों वे सर्वा वेक्षा: (तैति० सं० १ ४ ४ १)। बहुर्वेद में मनुष्यों को भी देव-श्रेणी में परिगणित किया गया है, वो इस प्रकार हैं— अष्यर्यु, उद्गाता, इत्यित्व, कुमारी, बता, बाह्य, वित-दित-एकत, पत्नी, परिवृक्ता, पालागली, बदा, बाह्यवादि, सहिषी, व्यवमान, पोद्धाग्य, रच-रक्षक, वावावा, सारबी, होता इत्यादि।
- ख. पशु या प्राणी वर्ग— वैदिक साहित्य पशु-माहालय से परिपूर्ण है। मानव उपयोगी तत्वों से स्व-तादालय संस्थापन कर लेता है। मानवीय आकारपारी देवताओं ने भी सहायक होने के कारण पशुओं से सम्बन्ध ओड़कर उन्हें दिव्य शक्ति सम्पन्न बना दिया। अनेकानेक अवसरों पर देवोपयोगी होकर पशु-अगत् ने जनमानस को प्रचावित किया है। देव- अवचारणा में पशु-अगत् के सद्गुणों को ही निरूपित किया गया है, असद वृत्तियों को नहीं। असद वृत्ति-प्रतीक के रूप में अर्ध-पशु का विवेचन किया गया है, जो अर्दित या दानव का प्रतिनिधित्य करता है। सामान्यक्वा यद्भीय सहायक पशुओं को ही देवता के रूप में स्थान प्राप्त हुआ है। इन्हीं से यत्र की प्रतिन्धित होती है— पशुन् वक्त (उन्हें कि कि से ५ १ १ १ १ १ १ वर्ति में अपोलिखित पशुओं को देवता प्रदा्त किया गया है— स्वार्त होती है— त्यन्ति वै सर्व पशुः (मैंडा० सं० १ १ ० ४)। वजुर्वेद में अपोलिखित पशुओं को देवता प्रदान किया गया है— स्वा, अन्युत् अस्त, गर्दण, सम्ब, कत्स, सर्व इत्यादि।
- ग. पात्र अश्ववा उपकरण वर्ग —वैदिक अवधारण अवेतन पदार्थों की मूर्तंकर उपासना की पश्चपाती रही है। अधेतन पदार्थों के अन्तर्गत विविध यत्रीय उपकरण भी परिगणित हुए हैं। चैतन्य एवं अचेतन पदार्थों को विषयवता प्रदान करने के कारण ही यात्रिक सर्वदेववाद को मान्यता प्राप्त हुई। यत्रोपयोगी समस्त पदार्थ दिव्य-गूण-सम्पन्न हैं एवं दैवशक्ति सञ्चालित हैं। मंत्र-पूत होने के अनन्तर अचेतन भी चैतन्य एवं अलौकिक हो जाता है। यत्रीय पात्र यत्रोपयोगी होने के कारण इसी विशेषता से समन्तित हैं। इनको देवशेत्र कहा जाता है— प्रजाणि वा व देवशेलम् (मैत्राक संक ४५.६)। यत्रीय पात्र आयुर्व होते हैं आयुर्व यूर्व प्रतिस्त्रया प्रमुपान्ने। (तैतिक संक १५.४.२)।

यहः प्रधान यजुर्वेद में 'यहीय-पात्रों' एवं उपकरणों" को बी देव-क्रेणी में परिगणित किया गया है, जो इस प्रकार हैं— अक्षन्युरी, अदाध्य, अधि, अवट, असि, आर्ली (रज्यू), जासन्दी, हष्ण, हत्तु (बात्र), उखा, उपमृत्, उपल, उपवेत्त, उपांतु (पह), उलूखल, कत्ता, कार्मुक, कृष्णविषाण दण्ड, कृष्णाजिन, पह, पर्मासन्दी, वर्म, जुड़, तृण, दर्वि, दृषत, धनुष, धुव, नियाध्या, पयोग्रह, परीत्रास, पात्र, बहि, मन्यी, मन्यिप्रह, महावीर, मुसल, मेखला, यूप, योक्त (जुआ बाँधने की रस्सी), रज्यू, रव, रास्ता, क्वम, त्रकल, त्रतमान, त्राम्या, त्रास, सुक्र, तृक्षामन्यी, सुराप्रह, सोमावह, सोमां तु, सुव, सुक्, सुवी, स्वय, स्वयमातृष्णा (अपन रखने का पात्र), स्वरु, हिरण्यशकल इत्यादि।

स. स्थान वर्ग — मानव की आराध्य शक्ति देवी, देव वा देवता के रूप में सर्व स्वांकृत है। प्राकृतिक दृश्य, शक्ति, स्थान, भौगोलिक-परिवेश तथा कृतिम पदार्थों को भी देवता के रूप में मान्यता प्राप्त है। अन्तरिश्च, पुरुषानीय, पृथिवी तथा पृथिवी-तल के विविध प्राकृतिक एवं यज्ञोपयोगी कृतिम पदार्थ देवता ही हैं। लोक, वेदिका एवं भूषाण तथा उस पर आश्रित यज्ञीय-निर्मिति भी दिव्य-तल्य से समन्त्रित किये गये हैं— कीवें लवेंचा देवकत्रक्रकरम् (शक्त का० १४३.२.८) देवक्षेत्रं या एतद् यत् क्वन्यहः (ऐत्र० का० ५४३.२.८) देवक्षेत्रं या एतद् यत् क्वन्यहः (ऐत्र० का० ५९३), वेदिवें देवलक्कः (शक्त का० ८६३६)। यथोवित स्थान में श्रीत देवयकन सम्पन्न किया जा सकता

- है, जो दिव्य-गुण-युक्त ही होता है । यजुर्वेद में अधोलिखित स्यानों को देवत्व प्रदान किया गया है— अयं लोक, असौ लोक, उत्तरवेदिका,उपरव,खर,दक्षिणोत्तर वेदिका,पन्या,बहिष्मवमान देश,भाग,पृपि,वेदि,सद,समुद्रादि,सिन्धु इत्यादि ।
- ड. हव्य वर्ग देवताओं को समर्पित यत्रीय पदार्थ को हव्य कहा जाता है। यह को देवताओं की आत्मा कहा गया है यह उ देवानामाला (शत० बा० ८६.१.१०)। याहिक कृत्यों में दिव्य-सक्ति युक्त अत्र हवि रूप में देवताओं के प्रीणनार्थ आहुत किया जाता है। देव-कार्य प्रयुक्त होने के कारण अत्रादि पदार्थ भी देवत्य प्राप्त कर लेते हैं यह उ देवानामन्त्य (शत० बा० ८१.२.१०)। एस्ट देवानां परममत्र वित्रीवाराः (तैकि० बा० १.३.६.८)। यह-प्रयुक्त अत्र को देवत्व प्रदान किया गया है- आहुतिभिरेष देवान् हुत्वदः प्रीणाति (मैत्रा० उ० १.४.६)। यजुर्वेद में अधोलिखित हथ्यात्र को देवता का स्थान दिया गया है- अत्र, आज्य (प्रतप्त पृत), ओषि, तण्डुल (चावल), धाना (भुना हुआ जी), नवनीत, पय, पुरीष, पुरोडाश, यत, बल्पीकवपा, वसा, सलाह (सालाय्य-दूध + दही), हवि इत्यादि।
- च. वस्तु या द्रव्य वर्ग— वेदिक निधि अनेक रहस्यों को समाहित किये हुए है— एवसिये सर्वे केटा निर्मतः सरहस्यः सम्महणाः (गो॰ बा॰ २१)। इन रहस्यों को भली-भाँति आत्मसात् करके लोकमंगल की धावना से अनुप्राणित ऋषियों ने श्रीत-कर्मानुष्ठान को प्रमुखता दी है। इनमें इष्ट लाभ और अनिष्ट-निरसन के उपाय निरूपित हैं। यह-विधान अनेकानेक साधनों को अपेक्षा रखते हैं। अप्रक्षेत्राहयों व्हा बहुसंचारविस्तरः (५० ५० १०१ ११)। याद्रिक कृत्यों में प्रयुक्त प्रत्येक वस्तु या द्रव्य यह-मय होती हुई दिव्यता प्राप्त कर लेती है। यजुर्वेद में अनेक वस्तु अधवा द्रव्य को देवना रूप में निर्देशित किया गया है, जो इस प्रकार हैं—अजन, इष्टका (ईर्ट), उपांत्रु-सकन (बहा), उद्योव (ध्याद्री), औदुम्बर, कुशतरुष, कुर्म, धूर, गुलगुल्व आदि संघारा, प्रावा (बहा), वाल्वाल, तार्प्य (पृताक वस्त), दर्भतरुष, दूर्वेष्टका (दूर्वा + इष्टका), इप्र, धात आदि। धू (धूरा), नीवि (वस्त या नाड़ा), प्रवमान, परिधि, परिश्रित, पाण्डव (वस्त), पुष्करपर्व, प्रस्तर, प्राविद्यत विद्यासन, मृत्र, मृत्रिष्ठ, मेखला, लोकपुणा, लोष, वपाश्रपणी, तराहविहत (महावीर पात्र के निर्माण की मिष्टी), वास, विध्वी, सामित्र, समित्र, सिकता (बाल्), सोम सम्पत्, स्वर्मा-नौ (स्वर्ग नौका), स्वर्ण-निष्क, हिर्म्य इत्यादि।
- छ. अमूर्त या भावात्मक देव वर्ग वैदिक कवियों ने यह के माध्यम से अनेक देवों के प्रति पक्ति-युक्त अधिव्यक्ति को है। वैविच्य होने पर पी ऐक्य-भाव सर्वत प्रष्टव्य है। काला-तर में क्षि दृष्टि अमूर्त और पावात्मक देवताओं की ओर जाती हुई प्रतीव होती है। कितपय देवता मनो भावों के मानवीकरण रूप हैं। देव-सम्बद्ध पावनाएँ अमूर्त रूप में साकार होती हैं। ये देवता प्रत्यथतः भावों के प्रतिरूप हैं। ये भाव देवता-विशेष या देवता-सामान्य के विशेषण हैं। काला-तर में इन भावों ने स्वतंत्र देवत्व प्राप्त कर लिया। यजुर्वेद में जिन्हें अमूर्त या भावात्मक देवता के रूप में निकायत किया गया है, वे इस प्रकार हैं अनुमति, असरतुति, अहोरात्र, आप्रयण, आधिचारिक, क्रकु-साम, क्रिय-सृष्टि, काम, गर्थ, गृण, वर्ष (याग-कर्म), चश्च, उन्द-समृह, दिधवर्म, देवयान-वित्यान, हेप, वी, निर्कृति (पापादि), पुरुवजगद्बीज, पत्ती-आशीर्वाद, प्रति प्रस्त, प्राणोदान देवता, प्रायक्ति, प्रेय, बाह, पाववृत्त, पृति (वैष्यत), मन, मान्वविक्त्य, मृत्यु, मृत्युनाशन, प्रज्ञान अशीर्वाद, प्रज्ञमानानामात्म स्तुति, यत्न, विद्युत्-गर्जन, विद्युत (होम), विश्वन्योति, विष्विका, शरीर-कवयव, क्षोत्र, चेडशो (याग-कर्म), सीर, सीता, सुख, सुन्वन, स्वाहावृत्रति, हस्तान, हदय, हदय-शुल इत्यादि।



| 3.5                        | C                            |                 |      | यजुर्वेद सहिता |
|----------------------------|------------------------------|-----------------|------|----------------|
| 3.                         | न्यङ्कुसारिणी बृहती          | 2+2++4          | 36   | \$8.36         |
| ਚ.                         | पथ्या बृहती                  | 2+5444          | 36   | 3.38; 38.32    |
|                            | विराट् पथ्या बृहती           | 01011110        | 3%   | ११.४५          |
| <b>8</b>                   | पिपीलिका मध्या बृहती         | 83+6+83         | 38   | ₹9.€9          |
| ज                          | बाह्यी बृहती                 | 9+86+84         | 48   | 7.22: 4.20     |
| 7                          | निचृत् बाह्यी बृहती          | 13.183.14       | 43   | 24:640         |
|                            | भुरिक् बाह्यी वृहती          |                 | 44   | 3.38           |
|                            | विराद् बाह्मी बृहती          |                 | 42   | X3E; 2.90      |
|                            | स्वराट् बाह्यी बृहती         |                 | 48   | 4.8:4.26       |
| IJ.                        | याजुषी बृहती +(स्वराट् ह     | ताह्यी ९        | 9    | 4.43           |
| 30                         | अनुष्टुप् + स्वराद् बाह्यो उ | (धाक)           |      |                |
| <b>a</b> .                 | सतीबृहती                     | 43+43+45        | 35   |                |
|                            | स्वराद् सतोवृहतो             |                 | 36   | 33.96          |
| .5                         | साम्नी बृहती + (साम्नी उष्   | णक) <b>९</b> +९ | 29   | X.34           |
|                            | भुरिक् साम्नी बृहती          |                 | 99   | \$.56          |
| 99                         | विकृति                       | Cx 20+22        | 83   | 9.36           |
|                            | निचृत् विकृति                |                 | 98   | 6.8.55: 60.5   |
|                            | भुरिक् विकृति                |                 | 63   | ₹¥.₹¥; ₹₹.€₹   |
|                            | स्वराट् विकृति               |                 | 68   | 24.4           |
| 20.                        | शक्वरी                       | 6+6+6+6+6+6+6   | 46   | ₹€.₹४          |
| , ,                        | निचृत् शक्वरी                | 0101010101010   | 44   | 35.219; 819.25 |
|                            | भुरिक् शक्वरी                |                 | 40   | 16.74: 16.21   |
|                            | स्वराद् शक्वरी               |                 | 46   | 65.60: 58.38   |
| २१. संकृति+(विराद् संकृति) |                              |                 | 95   | \$5.58         |
|                            | निचृत् संकृति                |                 | 94   | 58.5           |
|                            | भुरिक् संकृति                |                 | 90   | 5.8.6          |
|                            | विराद् संकृति                |                 | 68   | 30.83          |
|                            | स्वराद् संकृति               |                 | 96   | 88.60; 8X.24   |
|                            | 93.61                        |                 |      | 343 0430       |
|                            | 56,009,61                    |                 |      |                |
| 500                        | 39 2 36-                     | -               |      |                |
|                            | 03 30                        | 0               |      |                |
| NJ                         | 08:0533                      |                 |      |                |
|                            | 88,4:874                     |                 |      |                |
|                            | 153 51                       |                 |      |                |
|                            | 35.25.25.8 15                |                 |      |                |
|                            | 88.8 :8                      | Mastria         | 9.1  |                |
| 45                         | 19.5835 35                   |                 |      | 081+           |
|                            | CSE 145.45 US                |                 |      | northe Re      |
| -                          | 34.69 DE                     |                 |      | 5 ST # TO      |
|                            | E.35 C                       |                 | 10 4 |                |

## परिशिष्ट-४

## यज्ञीय व्यक्ति, पदार्थ, पात्र-परिचय

- १. अग्निहोत्रहवणी अग्निहोत्रहवणी एड प्रकार की सुची का ही नाम है। यह बाहुमात्रलम्बी, आगे इंसमुखी और चार अंगुल गर्त वाली होती है। इसमें खुवा से आज्य लेकर अग्निहोत्र किया जाता है, जिससे यह अग्निहोत्र-हवणी कही जाती है—दक्षिणेनाऽग्निहोत्रहवणीं सख्येन प्रमूपे वेचाय त्वा इति (बौठ शौठ १ ४)। दस यज्ञायुमों में इसका उल्लेख अनेक स्थानों में हुआ है— सम्पन्ध कपालानि वाऽग्निहोत्रहवणीं च प्रमूपे च कृष्णाज्ञिनं च प्रम्या वोत्युक्त च मुस्तरं च दक्कोपना कैतानि वे दल यज्ञायुमानि.... (तै० स० १.६.८) ।
- २. अतिग्राह्यपात्र सोमाभिषय काल में दक्षिण शक्य के पास तीन पात्र क्रम से रखे जाते हैं । ये पात्र हैं आग्नेय पात्र, ऐन्य्रपात्र, सौर्यपात्र । इस पात्र-समृह को ही अतिग्राह्य भी कहा जाता है । काल्यायन औतसूत्र में प्रातः कालीन यत्र में अविग्राह्य को ग्रहण करने का उल्लेख मिलता है प्रातः सबने अतिग्राह्य गृहीत्वा (का॰ औ॰ १४१२६) । शुक्सदमिति प्रतिमन्त्रमितिक्रक्षककोष (का॰ श्री॰ १४.२१) ; वीर्याय इत्यतिग्राह्य वा पोडिंकनं वानेव्यते (बी॰ श्री॰ १४.८) ।
- ३. अद्राध्य पात्र —यह सोमहस एखने का मूलर को लकड़ी का बना एक पात्र है, जो अग्निष्टोम आदि याग में प्रयुक्त होता है। सोम के साथ 'अदाष्य' नाम उल्लिखित होता है— यह सोमादाच्य नाम जागृति तस्मै ते सोम सोमाय स्वाहा (मैत्रा० सं० १३.४)। अखातोऽ— ब्रदाध्ययोरेव ब्रहणम्। अश्लेख्याच्या ब्रहीध्यञ्चयकस्ययते हे औदुम्बरे नवे पात्रे .... प्रसङ्ख्यदाम्यकम् (मौ० श्री० १४.१२)।
- ४. अध्वर्यु— याग में सोलह इत्विजों के वरण को बाद कही गयो है,जिसमें से चार प्रमुख हैं— ब्रह्मा,उद्गाता,होता और अध्वर्षु । वोडलियों ब्रह्मोद्द्यां ब्रह्मोद्द्यां ब्रह्मोद्द्यां ब्रह्मोद्द्यां ब्रह्मोद्द्यां ब्रह्मोद्द्यां ब्रह्मोद्द्यां ब्रह्मोद्द्यां के अध्य तीन तीन सहयोगी इत्विज् भी होते हैं— चत्वारिक्षपुरुषः । तस्य तस्योत्तरे प्रष्ट (आद्य और ४१ ४०) । इनका नामोत्तरेख महार्ष कात्यायन ने इस प्रकार किया है— ब्रह्मणाव्ये श्री प्रमान के प्रमुख इत्विज् हैं, जो प्रार्थना आदि के साथ वजुनेंद के अनुसार यह का व्यावहारिक कार्य करते हैं— तमेतमिनित्यक्षयंव उपासते । यजुनित (शतक बाठ १० ५३ २०) । अध्वर्यु पुरो वाचे विभवति मैत्रावरत्यः पद्धात् (भैता संत १० १८ ४०) । याग का आरम्भ और समायन इन्हों के द्वारा होता है । अध्वर्यु द्वारा प्रेष करने पर होता मंत्रोच्चारण करते हैं अध्वर्युवांऽनुञ्जयत्वयं (काठ औठ ३५.१९) । अध्वर्यु के तीन अन्य सहयोगी इत्विज् प्रतिप्रस्थाता नेष्टा और उनेता होते हैं— अध्वर्यु प्रतिप्रस्थाता नेष्टा और उनेता होते हैं— अध्वर्यु प्रतिप्रस्थाता नेष्टाचेता. (आद्य औठ ४१६) । इन्हें यह की प्रतिष्टा कहकर सम्मानित किया गया है— प्रतिष्टा वा प्राप्त यत्रस्थ यदश्वर्यु (तैतित बाठ ३३.४.१०) ।
- ५. अन्तर्धानकट यह एक अर्धचन्द्राकार यत्र पात्र है, जो गाईपत्य ऑग्न पर पत्नी-संयाज (कर्मकाण्ड-विशेष) करने के समय अध्वर्यु द्वारा अपने और यजमान पत्नी के बीच रखा जाता है, उसी समय देवपत्तियों का आवाहन होता है। यह बारह अंगुल लम्बा, छः अंगुल चौड़ा पात्र होता है, जैसा कि कहा गया है — अन्तर्धाक्कटस्वर्यकदाकारो द्वादशाङ्गुल. ।
- ६, अधि —यह एक नोकदार (तीक्ष्णमुख) वाले डण्डे के आकार का तथा एक हाथ लम्बा उपकरण है, वो वेदिका- खनन के काम आता है। अधि की तुलना वज से भी की गयी है— बजो वाउजबि: (शतः बाः ६३.१.३९)। अधि व्यापपाजी वारित्साजी वोभयतः कृष् पूरं च.... अन्तर्वेद्यपि निद्धाति । अधिया प्रकृति ऋष्यसम्बद्ध मस्त्रस्य मिरः इति (बीः औः ९-१.२)।
- ७, अरणि-मंथन—ऑग्नहोत्री, जिससे श्रौताग्नि को प्रकट करता है, उसे अरणि कहते हैं। इसके चार अंग होते हैं— अधरारणि, अपितार्गि, ओविली और नेत्र । अधरारणि पर मन्त्री रखकर अग्नि-मंधन किया जाता है। मन्त्री में उत्तरारणि (सम्बा काष्ठ) का दुकड़ा काटकर काम में लेते हैं। इस मन्त्री को दबाने के लिए ओविली (१२ अंगुल लम्बा काष्ठ) प्रयुक्त करते हैं। मंधन में उपयोग में आने वाली डोरी को नेत्र कहते हैं। प्रवासक्त्री रक्तमें अरखी अधिकानक प्रकलोत्वरणौ... (स्तरू का ३५.३.१०)। यह सब मिलकर अरणि-मन्त्रन का उनकरण पूरा होता है।

- ८. अवट —अवट, कृप और गर्न के अवों में प्रयुक्त किया गया है। उखा निर्माण के संबंध में इसका विवेचन होता है— हे अवट कृप! उखां अवदयातु (यजु॰ ११६१ दवट मा॰)। हे अवट मर्त! अदिकिर्देवी पृथिक्याः सपस्ये सहस्थाने उपरिधाणे त्या त्यां खनतु (यजु॰ ११६१ मही॰ भा०)। तदवटं परिक्खित (शट॰ बा॰ ३६१३)।
- ९. असि छेदन और विदारण कार्य में प्रयुक्त होने वासी लोडे की नुकीली शलाका को 'असि' कहते हैं । शतपथ बाह्मण में तक को दी असि कहा गया है— क्लोबाड असि- (शतक बाक ३.८१४) ; असि वै शास इत्याचक्षते (शतक बाक ३.८१४) ।
- १०. अञ्च तप्त पृत को आज्य कहा गया है। खुवा पात से खुवी में लेकर आज्य होम किया जाता है। रस रूप द्रव्य को भी आज्य कहा गया है— रस आज्यम् (शत० बा० ३७११३)। देवपण आज्य से ही संतृष्ट होते हैं— एतई जुष्टे देवाना यहाज्यम् (शत० १७२१०)। अखण्ड हवन में सूर्यास्त के बाद के प्रत्येक प्रहर में क्रमशः आज्य सत्तू, पाना और लाजा से हवन करने को कहा गया है— आज्यसन्तृथानात्मकातानेकैंक जुड़ोति (का० औ० २०४३२)।
- ११. आज्यस्थाली —याग में आज्य रखने के पात्र को आज्यस्थाली कहते हैं। आज्यस्थाली में से चार सूचा आज्य जुहू में आठ सूचा उपभृत में और चार सूचा धूचा में भरने को कहा गया है— सूचेणाज्यहरूजं चतुर्जुद्धा....। अष्टावृपभृति ....। युवायाञ्च जुहुतत् (काठ औठ २७४-१०,१५)। वेद शंहोता सुक्तुव्यव्यर्धुराज्यस्थानीमम्बोदादाय (काठ औठ ३६.२१)।
- १२. आदित्य-ग्रह आदित्य ग्रह प्रतिप्रस्थाता नामक क्रांत्वज्ञ से सम्बद्ध है, जो डोणकलश से सीम को आदित्य ग्रह में लेकर होम करते हैं होमाय प्रतिप्रस्थाता आदित्यपङ्गवोत्य डोणकलश्चत् सोम गृहणाति । यजुर्वेद भाष्यकार उपट और महीभर ने आदित्य ग्रह से संबन्धित इसी तथ्य की पृष्टि, की है आदित्यप्रहसस्त्रवोत्त्यर्थ प्रतिप्रस्थाता आदित्यप्रहे होणकलशासुपयामगृहीकोऽसीति गृहीत्वा द्विदेकत्याक्तुकुर्वित (यजु० ८१ ठ० भा०)। अष्टमे तृतीयसवनगता आदित्यप्रहादिमंत्रा उच्यक्ते (यजु० ८१ मही० भा०)। आदित्यग्रह रस-मुक ही रहता है अर्वेष सरस्रो ग्रहो यदादित्यप्रह (कोभी० ४१० १६१)। आदित्यग्रह से याग करने से गौओं की वृद्धि होती है आदित्यग्रह (अतु) माद (प्रजायके) (तैति० से०६५१०१)।
- १३. आसन्दी आसन्दी आसन या अलव फलक के अर्थ में अपूर्त हुई है। औदुम्बर, खटिर आदि कान्त की मूंब की होरी से बीनी हुई खटौली को आसन्दी करते हैं। बावपेय याम और मीजमणी वाग में चवमान को इस पर बिठाकर उनका अधिगेक किया जाता है। अग्निहोम याम में धर्मपात रखने के लिए धर्मासन्दी और मोमपात रखने के लिए सोमासन्दी होती है। अग्निहयन याम में इस पर उखा रखी जाती है। उदगाता, राजा आदि को बिठाकर अधिगेक करने की आसन्दी उदगात-आसन्दी, राजासन्दी आदि कही जाती है— पुरस्तादुझजसन्दीकरासन्दर्भ चतुरबाइण्यान् (कां औं) १६५५)। आसन्दी पर अधिफित होने की महता बासण ग्रन्थ में दी गयी है— इसे वा असन्दर्भण के हीद के सर्वमासलप् अर्थात् यह आसन्दर्भ है, क्योंकि इस पर सब कुछ आसल (रखा हुआ) है (शतक बाठ ६७११२)।
- १४. इडापात्री अध्वर्यु, याग के बाद शेष बच्चे हविद्रीव्य को इढापात्री में रखकर होता को देते हैं। इडा पात्री में शेष इस द्रव्य को 'इडा' कहते हैं। होता द्वारा मन्त्र पाठ के अनन्तर ऋत्विज् और चलगान इडा भग्नण करते हैं— इडार्थ्य होते प्रदायाविस्त्रन् दक्षिणाऽतिकासित (कार्व्य के ३.४.५)। इडापात्री एक हास लम्बी, वह अंगुल बौड़ी एवं बीच में गहरी होती है।
- १५. इष्टका अग्निचयन के प्रसंग में इष्टकाओं (ईटों) का प्रयोग होता है। चिति-सरचना ईटों के माध्यम से की जाती है। ईट निर्माण की मिट्टी में राख का मिश्रण उचित होता है। चिति निर्माण में विकृत, पंग और अध्यक्ती ईटों के प्रयोग को निषिद्ध कहा गया है— न पित्रां न कृष्णामुख्दव्यात् (शतक बाक ८ ७.२,१६)। ईटों के यनुष्मती, मण्डल, वृष्ण, विकर्णी आदि भेद भी उस्लिखित है— मण्डलपुष्प विकर्णी मितिष्टकासु लक्ष्माणि प्रतियात् (बीधाक सुक २,१६)।
- १६. उखा मिट्टी की बनायी मंजूषा को उखा कहते हैं। अग्निहोडी बनीबाहन कर्म में उखा पात्र में अग्नि को लेकर प्रवास में आते हैं। उखा पात्र में अग्निका भी होता है। उखा पात्र में अग्निका करके उसका भरण करना उखा संभरण कहलाता है— उखा संभरण-क्ष्म्यम्(काठ औठ १६२१)। सतप्र बाठ के अनुसार उखा की ऊँचाई लम्बाई और बौड़ाई एक प्रादेश (बालिश्त) की होती है— तां प्रदेशमधीमेवीर्व्याम् करोति (शतठ बाठ ६५३.८)। इसे यह की मुर्धा (सिर) भी कहा गया है— जिर एक्ष्मस्य यदुखा (काठ मेंठ १९६)।
- १७. उद्गाता —सामगान के पाँच घेट पाये जाते हैं प्रस्ताव, उदगोय, प्रतिहार, उपद्रव और निधन । उदगाता कल्लिज् सामगान के उदगीय अंश का गान करते हैं उदगीय एवोट्गानृष्णम् (तैकि स० ३२९५)। उदगाता के तीन अन्य सहयोगी व्यक्तिज्ञ —प्रस्तोता, प्रतिहर्ता और सुब्हाण्य होते हैं उग्रता प्रस्तोता प्रतिहर्ता सुक्काण्य होते (आकं प्रौ० ४१६)। प्रस्तोता प्रस्ताव का, उदगाता उदगीय का, प्रतिहर्ता प्रत

परिशिष्ट-४

8.3

हैं । शतपथ ब्राह्मण में इन्हें वर्षा से सम्बद्ध किया गया है— वर्षा उद्बाता तस्माद् यदा करकद् वर्षति साम्न इयोपविद्ध कियते (शतः ११२७३२) । फर्जन्यो वा उहाता (शतः बाः १२११३) ।

१८. उपभृत् —यह जुहू के नाप और आकार को असत्य (पोपल) कान्य की बनी एक सुची है। जुहू का आज्य समाप्त होने पर इसके आज्य को जुहू में लेकर आहुति दी जाती है— आस्क्यपुपपृत् (काः औः १३३६)। आज्यस्वाली में से चार सुवा आज्य जुहू में, आठ सुवा उपमृत् में और चार सुवा भूवा में रखने का विधान है। जुहू के उत्तर में उपमृत् और उसके उत्तर में पूचा पात्र रखे जाते हैं। वाचस्यत्यम् में भी इसे एक सुवि भेद कहा गया है— आहत्ये यहाद्वपत्रमेंट सुवि (वाः पृथ्व १२३३)। पाणिष्यां

जुहूं परिगृष्णोषपृत्या वानम् (आव० पृ० १.२०.१)।

१९. उपयमनी— उपयमनी अग्नि प्रस्थापन करने का मिट्टी का एक पात्र है। चातुर्मास्य याग में अध्यर्धु और प्रतिप्रस्थाता गाईपत्य
अग्नि में से इन पात्रों में अग्नि निकालकर उत्तरवेदी और आहवनीय में अग्नि का प्रस्थापन करते हैं। जुहू से बड़े आकार की एक
सूची भी उपयमनी कहलाती है। उपयमनी से पर्मपात्र में आज्य लेने को कहा गया है— उपयसन्यासिज्यित धर्में (का० औ०
२६६४)। वाचस्यत्यम् में इसका सम्बन्ध अग्न्याधान से बताया गया है— अम्ब्याधानाङ्गे सिकतारी (वा० पृ० १२८२)।
उपयमनीरुक्करपर्यात्त (रात० था० ३५.२४)। उपयसनीरुक्विक्यति (का० औ० ५.४४८)।

- २०. उपयाम 'उपयाम' याग का काष्ठ निर्मत एक ग्रह पात है, जो सोम आदि इय रखने के उपयोग में आता है— यक्राङ्गे प्रहरूपे पात्रपेदे (या॰ प्॰ १२८३)। यजुनेंद में उपयाम कब्द अनेक बार उल्लिखित हुआ है— उपयाम गृहीतोऽसि (यजु॰ ७४)। वात प्राणेनक्रानेन नासिके उपयाममधरेण... (यजु॰ २५२)। यही तथ्य संहिता में भी उल्लिखित है— उपयाममधरेणीकिन (मैता॰ सं॰ ३.१५२)।
- २१. उपवेष (घृष्टि) —यह यत्र का एक कान्छ पात्र है। इसका आकार आगे से पंचे का और पीछे इंडे जैसा तथा नाप में एक हाय लम्बा होता है। अग्निहोत्री इसका उपयोग 'खर' की ऑग्न को इधर-उधर हटाने में करते हैं— अङ्गार विषक्रकार्ये कान्छे (पीठ पूठ १३६०)। इसे पृष्टि भी कहते हैं— स उपवेषपादके पृष्टिस्सीति (शत्रुठ बाठ १,२१३)। पृष्टिस्सी त्युपवेषपादायापान इत्यद्भारान् प्राव्ह करोति (काठ औठ २ ४,२५)। उपवेषोऽमुहारचोहन समर्थं इस्ताकृति कान्छम् (काठ औठ २ ४,१५ कठ भीठ)। पलाश शास्त्रा के मृत को काटकर उपवेष निर्माण करने को कहा गया है— मृत्रानुपवेष करोति (काठ औठ ४,१,१२)।
- २२. उपसर्जनी— ताँबे को जिस बटलोई में याग के लिए जल लिया जाता है, जल सहित वह पात्र उपसर्जनी कहलाता है। उपसर्जनी (जलपात्र) को गाईपत्य अग्नि पर तपाना उपसर्जनी अधिसयण कहलाता है— उपसर्जनीरिधक्रपति (का॰ श्री॰ २५.१)। इसके बाद इसे अध्यर्ष के निकट लाने को कहा गया है— उपसर्जनी सनक्क्य-र (का॰ श्री॰ २५.१)।
- बाद इस अध्ययु के निकट लान को कहा गया ह— उपस्थानी सनक्ष्य-२ (को० श्र० २५,१२)।

  २३. उपांशु (ग्रह) जिन पात्रों को हाथ में लेकर यह कार्य सम्पन्न किया जाता है, उन्हें ग्रह कहते हैं— तब्देने पर्कर्यवपृत्यत तस्मान्प्रहा नाम (शत० वा० ४१,३५)। अध्ययुं उनांशु ग्रह में याहिक कार्य (सोमाहति) करते हैं— उपांशु यजुवा... (मैत्रा७ सं० ३६,५)। उपाशु ग्रह को मंत्र से शुद्ध करके हवन करना चाहिए— उक्तरनुपाशुं जुहुपाशु... (कपि० क० सं० ४२.१)। याग के बाद भी उसका सम्मार्जन किया जाता है— उपांशु खुवा पालमार्जन कुर्यान् (यजु० ७३ मही० भा०)। उपाशु सवन (ब्रह्म) को उपाशु (ग्रह) के निकट रखा जाता है।
- २४. उल्खल —उल्खल हिव रूप द्रव्य पदार्थ को कूटने का एक काफ पात्र है। पुरोहाश निर्माण के निमित्त जो या बीहि भी इसी में कूटा जाता है— बान्यादिकवहनसाधने कान्डमये को तत्व यज्ञिक्यात्रमेट (बा॰ ५० १३७०)। कात्यायन श्रौत सूत्र में उल्खल-मुसल का उल्लेख मिलता है— उल्खलपुरुले स्वयमानुष्णापुरुकेकारित्यात्रेऽऔदुम्बरे प्रादेश मात्रे क्तुरब्रमुख्ल मध्यसङ्गृहीतपूर्द कृतं (का॰ श्रौ॰ १७५३)। अवोत्युक्तपुरुके उपरावि (शह॰ बा॰ ७५१ १२)।
- २५. अज़ुग्रह अग्निष्टोम याग में ऋतुग्रह नामक उपयाम पात्र का समानवन किया जाता है। ऋतुग्रह से सोम रसाहृति दी जाती है। इस कार्य के ऋत्विष्, अध्वयुं और प्रतिप्रस्थाता होते हैं। ऋतुओं को संख्या बारह है, अतएव ऋतुग्रह से बारह सोम आहृतियाँ समर्पित की जाती हैं ऋतु बहुंक्शरक....(कां० औ० ९ १३१)। इस्त्र वै मास्त संकत्सरस्य तस्मात् हादरुगृह्णीयात् (राठ० बा० ४३१६) ऋतु ग्रह से प्रातः सवन में आहृतियों का विधान हैं ऋतुग्रहें बातः सवनमृतुम्त् (मैत्रा० सं० ४६.८)। ऋतुग्रहों की उत्पत्ति सोम-पानक इन्द्र के साथ हुई, बताया गया है सोमचा इन्द्रस्य सकता वद् ऋतुग्रहः (कपि० व० सं० ४४२)। ऋतुग्रह पात्र से आहृति देने पर प्राणियों की वृद्धि होना बताया गया है ऋतुग्रहम्बन्देक्शर्य प्रवादने (राठ० बा० ४५५.८)।
- पात्र से आहुति देने पर प्राणियों की वृद्धि होना बताया गया है— ऋतुषावपेकावेकशर्क प्रवायते (शतः बाः ४५५.८)। २६. करम्भपात्र —चातुर्मास्य याग में प्रतिप्रस्याता जो के आटे का करम्भपात्र बताता है। इसका आकार हमक जैसा और नाप अंगुष्ट पर्व जितना होता है। इनकी संख्या यजमान की प्रवा (सन्तान) से एक अधिक रखी जाती है— तेवां करम्पपात्राणि कुर्जनित

यावन्तो मृद्धाः स्मुस्तावन्येकेनातिरिकानि (शतः वाः २५३१४)। पूर्वेदुर्देक्षिणाम्नौ निस्तुवाय सृष्टयवानां करम्बरात्रकरणम् । यावन्तो यत्रमानमृद्धाः एकाधिकानि (काः श्रौः ५३२-३)।

- २७. कुश (दर्भ) कुश का प्रयोग यात्रिक कृत्यों में विशेषतः किया जाता है। चारों दिशाओं में कुशकण्डिका, आस्तरण एवं जल प्रोक्षण के निमित्त इसका प्रयोग होता है। शोधन-कारक होने के कारण इसे जल रूप भी माना गया है— आपो हि कुशा (शत० बा० १.३.१.३)। कुश का पर्यायवाची राष्ट्र दर्भ माना गया है। दर्भ को मन्युशमन करने वाला कहा गया है। दर्भ का औषधीय प्रयोग इहत्य है— उपये वेत्रदर्भ वहर्षा आच्छ होता ओषध्यक्ष वा(शत० बा० ७.२.३.१)। अयां वा एतदोषधीयां तेजो यहर्षाः (काठ० सं० ३०.१०)। दर्भ की शुद्धता वाजिक कृत्य में महत्त्वपूर्ण होतो है— ते हि श्रुद्धा केव्यः (शत० बा० ७.३.२.३)।
- २८. ग्रह पात्र—जिन पात्रों में हवन सामग्री या द्रव पदार्थ रखें जाते हैं, उन्हें ग्रह कहा गया है। सोमाधिषय काल में नियोहे हुए सोम को एकत करने के लिए इस ग्रह पात्र को छने के नीचे रखा जाता है—व्यू मृहणाति- तस्माद ग्रह (शतः) वाः १०११)। यद्विने (यत्रम्) ब्रहैर्व्यमृहणत तद् ग्रहाणां ग्रहत्वम् (ऐतः बाः ३९)। इनका पावत्र प्रोक्षण करने के बाद इसे ग्रहण कर सोमाद्वित दी जाती है— तान् पुरस्तात् पवित्रस्य व्यमृहणात् ते ग्रहा अच्कन् (लेकिः बाः १४११)।
- २९. चमस (होत् , अच्छादाक , उद्गात् आदि) चमस बडीय संमयात्र को कहते हैं— प्रवाजादिकान्ठ जाते यित्रयमात्रभेदे तत्त्वक्रभेदादिकं यत्त्रमार्थं । सोमयानयात्रभेदे स (बां पु २८९५)। तव्वावित्रपेऽपि सित चतुरस स्यात् "चमसेनाष्ट प्रजयित" इति (कां औं २३१ कं भाः)। अच्छायात् होता का सहकारी क्रांत्वज्ञ होता है। इनके द्वारा उपयोग में लाए जाने वाले अध्यावाक वमस और उद्गाता एवं अध्यपु के नाम पर क्रमणः उद्यात् चमस एवं चमसाध्वयु प्रयुक्त किये जाते हैं। सोमस्य प्रतिष्ठा चमसो उस्य प्रतिष्ठा सोमः स्वोपस्य स्वोप उक्काना एवं वा मृहीन्द्रा चमसं (बीधाः श्रीः १४२)। अच्छावाकचयसमेवैते श्रवः समुषहुष प्रवृपति (बीधाः श्रीः ७२०)।
- 30. समें (कामाजिन, शार्दूर, आदि) वाडिक कावों में वर्ग का विश्वध प्रयोग पाया जाता है। इतका प्रयोग मुख्यतः आस्तरण के कप में किया जाता है। क्लों पर विद्यावर उनको रक्षा को जातो थी। वर्ग पर सोम को पत्थर से कुटते थे तथा उसके रस को निकालते थे। गाय, मृग, मेष, व्याध आदि के वर्ग का उत्तेष्ठ यड-कावों में हुआ है— खाध-समिरीहति (यजु० १०% ८० भा०)। पौर्णमासपाग में अध्वर्ष कृष्णाजिन को हाथ में लेकर विविध क्रियार्थ करते हैं—कृष्णाजिनादानम् (का० औ० १४.१)। वर्ग से चमस बनाकर भी याडिक-कार्य सम्पन्न होते हैं— अब होक्स्मा चमसानम्पृत्रयंत (शत० बा० ४२.१.३१)। कृष्ण मृग के वर्ग को कृष्णाजिन और व्याध या सिंह के चर्म को शार्द् ल कहा जाता है। कृष्णाजिनपादने (शत० बा० १.१.४.४)। मृत्योर्थ एक्वर्णः। क्लाइंटर । (तैतिक वाव १.३.४.४)।
- है १. चारवास चातुर्मास्य या अग्निष्टोम याग को बेदिका में उत्तर की ओर चारवास बनाया जाता है। यह एक विशेष यहकुण्ड होता है,जिसकी नाप ३२ x ३२ x ४ अंगुल है। इसका उल्लेख कारवायन श्रीतसूत्र में अनेक स्थानों पर मिसता है — प्राध्यापाटाय कारवस मिमीते (काठ श्रीट ५.३.१९)। किद्रद्यिनिर्दित चारवाने इसकी (काठ श्रीट ५.३.२३)। चारवासोत्करावनारेण सञ्चरः (काठ श्रीट १.३.४९)। वाचस्यस्यम् में इसका एक अर्थ है — उत्तरवेदों में स्थान — उत्तरवेदों मुस्स्तृपे (वाठ पृट २९९२)
- ३२. जुरू—याग में हर्विद्रव्य अर्पित करने के निमित्त प्रयुक्त होने वाली खुणी को जुरू कहते हैं। यह प्रलाश काष्ट्र की एक अरित्र (बाहुमात्र नाप की, आगे से चार अंगुल गर्तवाली और हममुखी होती है यद्भिये खुगाख्ये पात्रघेटे सा व प्रलाशघिता (वाल पुरु १९४२)। पालाशी जुरू (काल श्रील १३३५)। पाणपयी जुरू (हैल संत ३८७२)। इसे यत्र का मुख और सुलोक की उत्पत्तिकारक कहा गया है—जुरूवें यत्रपुख्य (मैताल संत ३.११)। बहेति प्रताची वीर्यन्यता ... (कारल संत १.११)।
- ३२. दण्ड अग्निष्टोम याग में यजमान को बद्धचर्य पूर्वक बीवन यापन करते हुए परिश्रमण करना पहता था, इसलिए उस समय दण्डभारण कर विचान आत्मरक्षार्थ किया गया था— दण्डो देवता । हे वनस्पते वृक्षाक्यव दण्ड, उक्कृयस्य उन्नतो भव । उन्नवी भृत्वा अंदर क्या मा पाहि रक्ष । तन कालाविकत्व्यते (यनु० ४१० मही० भा०) । याग में यजमान को मुंह के बरावर तक अंवाई वाला औदुम्बर कान्छ का दण्ड पारण कराया जाता है— मुख्याम्बर्जनीदुम्बर दण्डं प्रयक्तित (का० औ० ७४१) । दण्ड को वज का प्रतिक माना गया है— कन्नो वै दण्डो विरक्क्षतार्थ (शतक बा० ३२१३२) ।
- ३४. दर्वि यह विकट्टत काफ की बनी हुई और कलबुल के आकार को होती है। चातुर्मास्य याग में इसी से हवि रूप द्रव्य की आहुतियों दी जाती हैं — क्वांड्रप्रके पूर्व्यदर्शित (काल और ५६३०)। अध्वरंत व हुत्या अहुत्या वा दर्विहोस् कर्तवर (काल और ५६३० के गार्क)। इस कन् वे किया हाले क्ट्रपर्व (मैंगार्क संत १,४०,१६)। अस्ति का स्वासित कर्तवर (काल

with displaced by Time of the Land Commence of the conflict of K

- ३५. द्रोणकलञ्ज— द्रोणकलञ्च में सोमरस छत्ना जाता है। यह विकङ्कत कान्छ का मध्य में गर्तवाला और चारों ओर परिधि वाला होता है। इसकी लम्बाई अठारह अंगुल और चौड़ाई बारह अंगुल रहता है— अतिरिक्त वा एतत् पात्राणां यद् द्रोणकलञ्च (कपि॰ क॰ सं॰ ४४९)। आहवनीयं प्रचान्यादाय जावद्रोणकलञ्च सोमपात्राणि (का॰ औ॰ ८७४)। द्रोणकलञ्चर स्वत्रव्यामिधानात् सोमपात्रज्ञदेन प्रहपात्राणि गृह्याने (का॰ औ॰ ८७४ क॰ भा॰)। सुब्द्ध में बमसद्ध में वायव्यानि च में द्रोणकलञ्च में....(यजु॰ १८२१)।
- 34. षृष्टि—यह एक हाथ लम्बा पलाश काष्ठ का पात्र है, जो कपाल उपधान से पूर्व अग्नि हटाने के काम आता है— पृष्टिरसीत्युपतेषमादाय इत्यद्वाराम्यक करोति (का॰ औ॰ २४२५)। इसे उपवेश रूप बाला यशीय पात्र भी माना गया है— पृष्टिरस्यपाने अग्निमामादे \_ (यजु॰ ११७)। हे उपवेश, त्वम् पृष्टिरसि प्रमल्बोर्डसि (यजु॰ ११७ मही॰ भा॰ )। अनेनान्निर्वृष्टमुपवरतीति पृष्टि (यजु॰ ११७ ८० भा॰); पृष्टी जनवाने (का॰ औ॰ २६२१०)। पृष्टिप्यां परमान परिकीर्याद्वारेश (का॰ औ॰ २६३९)। स प्रदेन अग्नि पृष्टिस्ति केन वृष्टि (सद॰ बा॰ १२१३)।
- अनेनाम्बर्ध्यमुप्तरतीति पृष्टि (यजु० १.१७ ८० भा०); पृष्टी जनमाने (का० औ० २६.२.१०)। पृष्टिप्यां पास्पना परिकीर्याङ्गारैश (का० औ० २६.३९)। स पदनेन अपने पृष्टिप्ययोगस्थति नेन पृष्टि (सत० बा० १.२.१.३)। ३७. शुला— यह जुह के नाप और आकार की एक सूची है। इसी पात्र का आज्य सुवा से लेकर जुह में छोड़ते हैं और हवन करते हैं— एत्य जुहाऽभियारणं युवाया हविषऽउपमृत्यश्च(का० औ० ३.३९)। आव्यायती युवा हविषा पृतेन युवम् (का० औ० ३.३.१२)। यज्ञ की उत्पत्ति धुवा से मानी गयी हैं— धुवाया एवं सर्वो यह प्रभवति (सत० बा १.३.२२) ३८. निग्राभ्या— यह पात्र सोमाभिषय में प्रथक होता है। दोण-कलश के उत्तर दशापवित्र छन्नक रखते हैं। प्रवित्र के गध्य में सुवर्ण
- ३८. निमाध्या यह पात्र सोमाधियव में प्रयुक्त होता है। दोण-कलाश के उत्तर दशापिवत्र कुत्रक रखते हैं। पांवत्र के पथ्य में सुवर्ण रखते हैं। इसके उत्तर नियाध्या पात्र रखते हैं। इसके सोमाधिय के स्वत्र हैं। इसके उत्तर नियाध्या पात्र रखते हैं। इसके साल को सोमाधिय रखते हैं। सोमाधिय में यजमान को जो होत् चमम देते हैं, उसे नियाध्या भी बहते हैं। इसके जल को सोमाधिय एक निवाध्यास्ता(भीत्राठ संठ ४५.२)। इस मैं प्रयोगह सौत्रामणीयाण में जिस पहचात्र से प्योजनात होता है इसे प्रयोगहपात्र कहते हैं प्रयस्त दुग्यस्य प्रहः, प्रह आधारे अल्। प्रतिय पात्र भेटे (बाठ प्रठ ४२.२)। प्रयोगह का याण उत्तरवेदी में होता है। गोदोहन करके उत्तरवेदी में प्रयोगह और दक्षिणवेदी में सुरायह का एक बतुरस खर पर आसादन करते हैं उत्तरेऽन्यी पशुध्धि पुरोहात्री प्रयोगहरिति चरनित (शतठ १२९.३ १४)। आवर्ष प्रयोगह पात्र को स्वर्ण करते हैं प्रयोगह सम्पर्णक्य (काठ और १९.२.२९)।
- ४०. परिस्तरण—तोन दर्भ को एकड करके मूल में एक गाँउ लगाव्हर परिस्तरण तैयार करते हैं। इन्हें गार्डपत्य इत्यादि खरों के चारों ओर रखते हैं— तृषीरप्तीन्यरिस्तीर्थ (का॰ औ॰ २३६)। दर्के स्तृष्णीत इस्ति सुकर्णे: \_ आवर्शन हि दर्षे: परिस्तरणम् (का॰ औ॰ २,३६ क॰ भा॰)। ये पूर्व और पश्चिम दिशा में उदम और उत्तर तथा दक्षिण दिशा में पूर्वाप्त रखे जाते हैं। ४१. परीक्षास — परीशास महावीर पात्र को अग्नि से पकड़कर उठाने का काफ का एक सन्देश (चिमटा) है— परीक्षासाबादने (
- का॰ औ॰ २६५,१३)। ताच्या महावीर प्रतिपृहणानि ( का॰ औ॰ २६५,१५)। 'ताच्याप्' इति परीज्ञासायुन्येते ( का॰ औ॰ २६५,१५ कर्क भा॰ )। प्रवर्ण्य विधान में गार्हणत्य के सामने जोड़े के रूप में ये पात रखे जाते हैं उपयमनी महावीर परीज्ञासी पिन्यने ( शतः बा॰ १४,१३१)। ४२. पुरोडाश पात्री — संस्कार के अन्तर पुरोडाश रखने का पात्र पुरोडाश-पात्री कहलाता है। यह प्रादेशमात्र एक चतुरस पात्र है।
- पुरोडाश हत्य और भोज्य दोनों रूप में प्रयुक्त होता है। यह जो या बीहि के आटे का बनता है। इसका पाचन कपालों पर किया जाता है। पौर्णमासयाग में पुरोडाश पात्रों के सम्मार्जन का विधान बताया गया है— तूच्छी प्राक्तित्रहरण शृतावदान पात्री स । सम्मार्जनान्यपास्यति ( का॰ औ॰ २६.४२-४३)। ४३. प्रणीता —यह बारण ( काला शीशम) कान्छ की चिनिर्मित बारह अंगुल लम्बी, छह अंगुल चीड़ी होती है। यह चार अंगुल
- गहरी और परिधियुक्त होती है, जिसमें जल भरकर रखा जाता है। इसके मूल में दो अंगुल हण्डा होता है। दर्शपीर्णमास याग में अभ्वयुं बहा से अनुमति लेकर प्रणीता को आहवनीय के उत्तर में रखता है—उत्तरेखाऽऽहकतीय सम्प्रति निद्धाति (का॰ श्री॰ २.३.३)। प्रणीतानाम् आपो मन्दर्सस्कृता अहवनीयस्योत्तरतो निहितः (आरय॰ श्री॰ १.१४ नारा॰ वृ॰); पदापः प्राणयंस्तरमादापः प्रणीतास्तराणीतानां प्रणीतात्वम् (शत॰ वा॰ १२९.३.८)। ४४. प्राणित्र —इस पात्र में हविर्द्रव्य रखकर अध्वयुं इसे बद्धा को निवेदित करते हैं। एक दूसरे पात्र से इसे उक भी दिया जाता है।
  - ्र आशात्र इस पात्र में हावद्रव्य एक्टकर अध्ययु इस बद्धा का निवादत करत है। एक दूसर पात्र स इस ढक भा दिया जाता है। बुद्धा इसी पात्र में हावद्रव्य को प्रसादस्वरूप प्रहण करते हैं। यह पात्र आयताकार होता है, वो पाँच अंगुल लम्बा और चार अंगुल चौड़ा होता है। इसमें रखा मृतसिक्त पुरोडाश का बुद्धा द्वारा घटना प्राशित्रप्राञ्चन कहलाता है— ननु प्राशित्रसमर्पणार्थ कस्पान्न क्वति।..प्राशित्रपिति ब्रह्मणो भागः (कार्ज्यो० ३४१ कर्ज भार्ज्य)। सञ्चरचम्युक्य प्राशित्रमयकाति (कार्ज्यो० ३४१)। मित्रस्य

त्वा चक्षुण प्रतीक्ष इति प्राशित्रं प्रतीक्षते (का॰ औ॰ २.२.१३) । क्याशित्रं तदस्यै पर्याहार्युस्तव्याशीदव यमस्यै ब्रह्मधार्ग पर्याहरस्ति (शत॰ बा॰ १.७.४.१८) ।

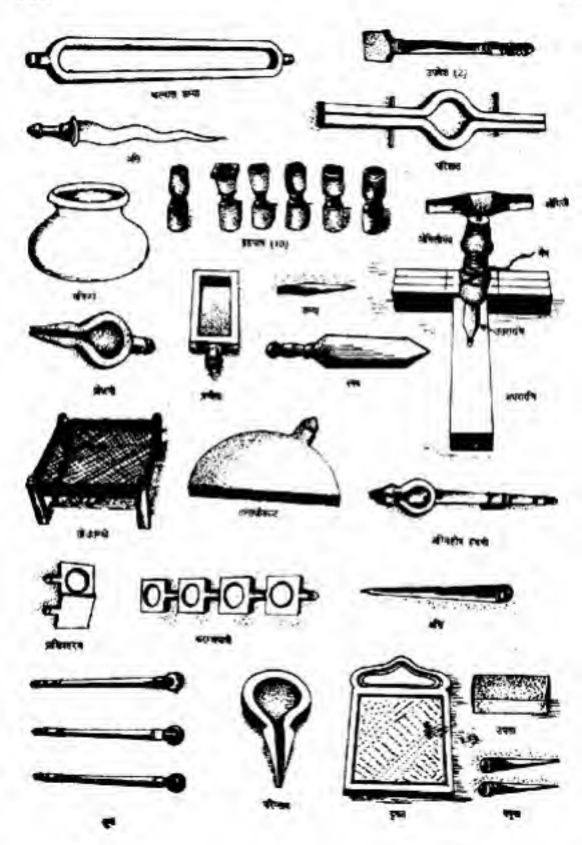
- ४५. प्रोक्षणी —यात्रिक कार्य के लिए यहोपयोगी समस्त पदार्थों का सुद्धिकरण किया जाता है। हविर्द्रव्य,पात्र-उपकरण,वेदिका आदि का जल से मंत्र- अधिषश्चन ही प्रोक्षण है। अधिषश्चन के समय जल अग्निहोत्रहवणी में रखा वाता है। प्रोक्षण-जल को आश्रय देने वाली पात्री प्रोक्षणी कही जाती है— प्रोक्षितास्वेति तासी प्रोक्षणम् (का॰ श्रौ॰ २३.३५)। असक्वरे प्रोक्षणीर्निवाय (का॰ श्रौ॰ २३.३९)। प्रोक्षणीरासम्बद्धेयमं (का॰ श्रौ॰ २६.२६)।
- ४६. ब्रह्मा यह श्रीतयाग के प्रमुख इत्याब् हैं। श्रीतयाग के यवाविधि सम्यन करने का उत्तरदायित इन्हों का होता है। याग के कार्यों में इनसे अनुमति ली जाती है। याग कर्म में वैषम्य होने पर इन्हें जायश्चित करना पहता है— ब्रह्मानुझलोनुयाई: (कार्व श्री ३५५)। न्यायती हि प्रैयसमक्तर प्रैयाई: प्रत्नोति कम्याबृहित्यत इत्युक्त 'ब्रह्मानुझल' इति (कार्व श्री ३५५ कर्व भाव )। बहा की आज्ञा पाकर होत्गण देव-आवाहन करते हैं— एतई देवाना ब्रह्मानिकतं क्व्युक्तितर: (कार्व ९१६)। बहा के तीन अन्य सहयोगी ऋत्यित् ब्रह्माग्रंसी, आग्नीध और पोता होते हैं— ब्रह्मा ब्रह्मणान्धंस्थान्नीझ फेता (आश्रव श्री ४१६)। गोपथ ब्राह्मण के अनुसार इन्हें अववंतिद का ज्ञाता होना चाहिए—एव ह वै विद्यानसर्विद्य ब्रह्मा यद पृथ्विह्नरेविद् (अञ्चविदेविद्) (गोव बाव १२१८)। ब्रह्म हैय विद्यान्यर्थेक कृत्या हर्तत (ऐतव बाव ५३४)। इन्हें यज्ञ का इत्य भी कहा गया है— इदयं (वै ब्रह्मस्य) ब्रह्मा (गातव बाव १२८०३)।
- ४७. मणिका यह एक विशाल आकार का पात्र होता है, जिसमें प्रचुर माज में जल भय रहता है। इसे यहशाला में सुरक्षित रखा जाता है। आवसय्याधान के अननार अधिन से रखा के निर्मित यह जल अत्यन्त उपयोगी होता है। अधिनष्टोम याग में यहोपयोगी जल का आनयन सूर्यास्त से पूर्व नदी से किया जाता है। यदि सूर्यास्त से पूर्व जल का आनयन न हो, तो मणिका पात्र से ही जल की पूर्ति की जाती है।
- 8८. महावीर अग्निहोम इत्यादि याग में प्रवर्ग-विधान विहित है। महावीर पात्र सम्बन्धी कृत्य प्रवर्ग-विधान के अंतर्गत आते है। प्रवर्ग और धर्म परस्पर पर्याप हैं। महावीर पात्र आज्य बनाने के लिए प्रयोग किये जाने वाले मिट्टी के पात्र होते हैं। इसे बीच में दो जगह कुछ संकरा बनाया जाता है। इसमें भी भरकर सूब तक किया जाता है। इस तक धृत (आज्य) में दूध छोड़ते हैं। दूध छोड़ते हैं। दूध छोड़ते हैं। दूध छोड़ते हैं। दूध छोड़ते ही तेज आवाज के साथ ज्यालायें निकलती है। तत्परचात् आहवनीय में उसी पात्र से हवन करते हैं। आहुति से अये हविद्यय का अत्याज लोग पान करते हैं— पहाचीर परिविद्यति सुवेण प्रतिप्रव्यवन ( काल औल २६.४)। तेषु पहाचीरमञ्ज्यवनपर्विरसीति ( काल औल २६.४)। इसे यत्र का शिर कहा गया है— जिसे वा एत्वव्यवस्य वन्यवस्थित ( कीचील वाल ८३)।
- ४९. माहेन्द्र ब्रह—माहेन्द्र माध्यन्दिनीय प्रह माना गया है। इसके सकत से यजमान की कायनाओं की सिद्धि होती है— महेन्द्रपहः इति माध्यन्दिनीया बहार... तत्स्वनाच्य बहवो यजमानस्य कायः सिध्यन्ति (य० स० पृ० १५४)। माहेन्द्र यह को शुक्रपात्र में प्रहण करना चाहिए— अब माहेन्द्रप्रहं शुक्रपात्रेण गृहणीयान् (य० स० पृ० १८५)। माहेन्द्र बृहणाति वैश्ववेचनाहाँ इन्द्र इति (का० श्री० १० ३११)। माहेन्द्र यह से दक्षिण नाम होम और आग्नीय आग्नि में आज्याहति दी जाती है।
- ५०. मुसल यह खदिर काल का एक यह पाह है। यह बारह अंगुल सन्ता और गोल आकार का होता है। जी, बीहि इत्यादि हिनईत्य इसी उपकरण से कूटे जाते हैं। सोमाभिक्य कार्य में सोम भी इसी से कूटा जाता है मुस्यित खण्डपति इति मुसलप्। बीभायन श्रीतसूत्र में उल्खल- मुसल द्वारा दिखनाभिमुख होकर हाविडंब्य कूटने का विधान पाया जाता है वर्मण्युल्यलमुसले विधायावहानित सक्देव दक्षिणामुख: ।(श्री० को० प्० ३०९)। दस यहायुषों के अन्तर्गत मुसल का नामोल्लेख पाया जाता है स्पयश्च कपासानि वाऽग्विहोत्रहवर्णी व शूर्य व कृष्णाकिन व जन्या चोल्युखले व मुसलं च द्वाव्योपला वैतानि वै दश्रयज्ञायुषानि (मै० सं० १.६.८)।
- ५१. यूप पशु याग में पशु बन्यन के निमित यूप का प्रयोग किया जाता है। यह तीन, पाँच से लेकर इक्कीस हाथ तक लम्बा रखा जाता है। ये यूप पलाश, बिल्व, खदिर आदि कान्ड के लिये जाते हैं चज्रवे वै क्यपुष्ट्रचित (शतः काः ३७.२%)। अध्यर्षु प्रतिप्रस्थाता को यूप के निकट पशु लाने का प्रेष करते हैं। अध्यर्षु यूप में पशु का नियोजन और प्रोधण करते हैं। यूप के खण्ड या टुकड़े को 'यूप शकल' कहते हैं। इसे वज्र का प्रतिरूप माना गया है क्जो वै यूपशक्तर (शतः बाः ३८१५)। शतः बाः में पालाश यूप की महता कही गयी है क्या यूप कुकते तस्माध्याखाशमेव यूप कुर्वीत (शतः बाः ११.७.२.८)।

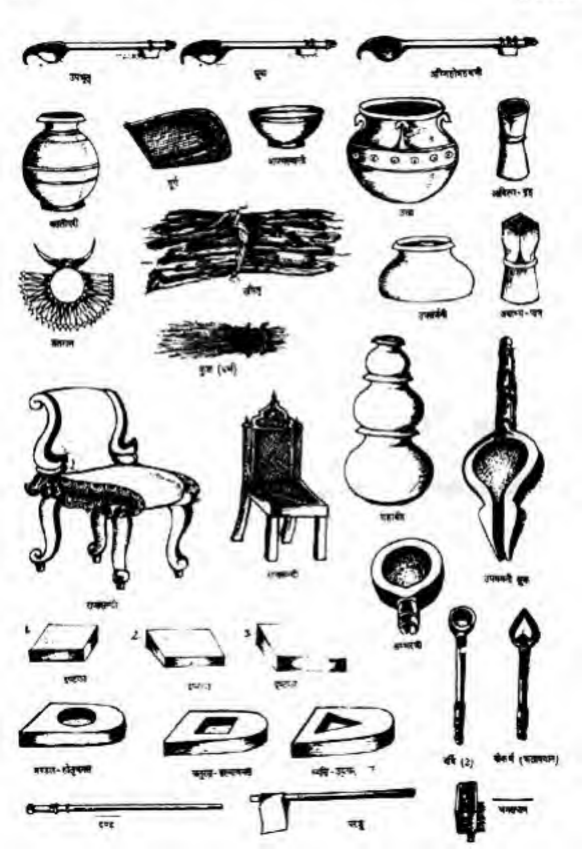
परिज्ञिष्ट-४

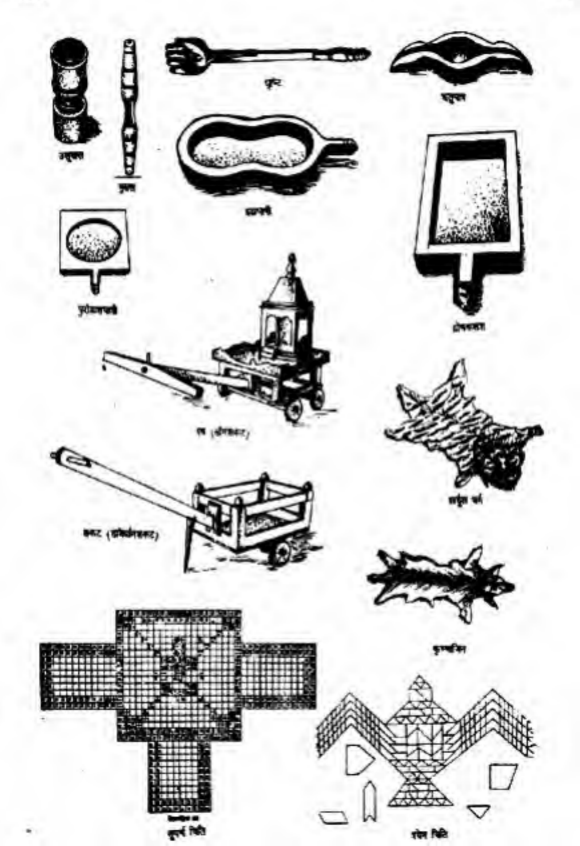
५२. रञ्जु —यन्थन कार्य के निमित्त रञ्जु का प्रयोग किया जाता है। यह में काष्ठ- बन्धन एवं पशु-नियोजन में इसका उपयोग किया जाता है— या शीर्षण्या रशना रञ्जुरस्य (ऋ० १.१६२.८)। रञ्जु को अश्विनी और पूरा की भुजायें कहा गया है- हे रज्जो ! सिवतुर्देवस्यालायां वर्तमानोऽश्विनोबांहुच्यां पूत्र्यो हस्ताच्यां त्यामाददे गृहजामि (यजु० ३८१ मही० मा०)। रञ्जु को वरुण से सम्बद भी माना गया है— वरुण्या वै यहे रज्जू (शत्क झा० ६.४.३.८)।

- ५३. रथ ( सोमरथ) रथ एवं उसके विविध अङ्गों का उपयोग वेटों में सर्वत्र प्राप्त होता है। यजुर्वेट में याद्रिक कार्यों में प्रतीकात्मक रथ का उपयोग किया जाता है। वाजपेय याग के प्रसंग में रय-स्तृति की गयी है। आयुर्धों को इसी रथ में स्थापित किया जाता है— प्रकटदारा रथ स्तृष्ठे। अस्थानसो रक्क्डण नाम रथं कार्वित रक्ष्यहनम्। वाजपेयेऽनिस रक्षस्थारोध्यमाणस्थात् (यञ्च २९४५ मही० पा०) तरिद्धास प्रक्रेय क्रेस्टर्मित रक्षस्थ हैक्डपम् ( वैभि० बा० २.१२)।
- ५४. वसतीवरी सोमयाग में यह प्रारम्भ होने के एक दिन पूर्व नहीं में से घड़ों में जल का आनयन किया जाता है। उसी जल का उपयोग सोमाभ्यिक आदि पाष्ट्रिक कार्यों में किया जाता है। यह कार्य के उपयोगी इस जल का नाम वसतीवरी है। सोमलता को कृटकर जो रस निकाला जाता है, उसे बढ़ाने के लिए उसमें वसतीवरी संज्ञक जल मिलाते हैं। इसमें विश्वेदेवा का वास माना जाता है— वस्तु नु इद्धित तद् वसतीवरीकां वस्तीवरीक्व्य (वैतिक संक ६ ४.२.१)। क्वासु विश्वादेवानसंवेशवर्यते वै वसता वर तस्माद्वसतीवर्यों नाम ( शतक बाक ३९.२.१६)। देवपजन में इस जल का आनयन इतिवागण, यजमान और उसकी पत्नी दारा किया जाता है।
- ५५. वास —वस का सामान्यतया वैदिक प्रयोग बात कहलाता है— युवाहि कर्य हिण्येव काससोऽध्यार्थ सेन्या प्रकां मनीविधिः (ऋ० १,३४.१)। व्यक्ति शोधन वस्त्रों से ही सुर्शाधित होता है— सस्मादु मुकसा एव बुधूवेत् (ऋतः का० ३.१.२.१६) । अधिनशोध याग में मेखला नीवी बन्यन के अननार यजमान हारा वस धारण किया जाता है । मंत्र युक्त वस देवत्व को प्राप्त कर लेते हैं— सीच्ये हि देवतया वासः ( तैति: सं० १६.१.११)।
- ५६. शकट शकट सब्द वेदों में अनेक बार प्रयुक्त हुआ है— उतो अरज्यानि साथ अकटोरिव सर्वति (प्र.० १०,१४६.३)। पीर्णमास याग, अभिनद्दोम और सोम याग में शकट का प्रयोग हाँव और सोम आनयन के निमित्त किया जाता है— सोमसम्बद्धशक्ट योग तद्धितत्र युक्त (नि.० ६.२२ दु०)। इवि कप प्रव्य आनयन के निमित्त प्रयुक्त होने के कारण इसे 'हिश्मांन शक्ट' भी कहा जाता है।
- ५७. अतमान —एक मौ रत्ती स्वर्ण खण्डों से गुँधी माला को जनमान कहते हैं । शतमान स्वर्णदक्षिणा देने का विधान यत्रों में किया जाता है— सीवर्ण शतमानं दक्षिणा— (दे॰ ५० ५० ६४०)। ते मुक्जी रकताच्या रुवमान्या पर्यस्ते भवतः शतमानं स हिरण्यम् (बीधा॰ श्री॰ १४.१२)।
- ५८. शस्या हम्या यजीय काष्ट यन है। जो वा बीहि पीसने के समय शिला के मध्य अवस्थित कील के अर्थ में तथा जुए के दोनों कोनों पर बैलों को नियोजित करने वाले काष्ट खण्ड के अर्थ में इसका प्रयोग किया गया है— पुत्रो यत्पूर्वः पित्रोजैनिष्ट प्रमया गीर्जगार यद्भप्रकान् ( कः १०३१ १०)। यह बारह अंगुल लम्बों और आगे से नुकीली होती है।
- ५९. शुक्रपात्र —िवस पात्र में विशुद्ध या निर्मल सोम रखा जाता है, उसे शुक्रपात्र कहते हैं। निर्मल सोम देवों को अतिशय हथिकर है— शुक्र: ( निर्मल:) सोम: (ताठ मठ बाठ ६६९)। शुक्रो देवेषु रोक्ते (मैताठ संठ २७५)। विधान के अनुसार उसमें मथु, दिय, दुग्ध आदि पित्रित करके वजीपयोगी बनाया जाता है। शुक्रपात्र का हथोग प्रजावृद्धि कारक है— शुक्रपात्रमेवानु मनुष्याः प्रजायने (शतठ वाठ ४५,५७)। शुक्रपात्रं प्रयुक्ते कीरेव तब् प्रजा अनुष्रकायने ( काठठ संठ २८१०)।
- ६०. शूर्प —क्टे गये हिंद्रस्य के अनिच्छित अंश को निकालने हेनु शूर्प का प्रयोग किया जाता है। यज्ञीय द्रव्यों में अपद्रव्य को शूर्प से हवा करके साफ किया जाता है। यह बाँस या नरकट का बना हुआ होता है। ब्राह्मण प्रन्य में इसे विवेचित किया गया है— इन्हें पात्राण्युदाहरित शूर्यक्वाग्निहोत्र— (शतः बाः ११११२)। बाहि परिष्कार के निमित्त शूर्प के मंत्रपूर्वक यहण करने का उल्लेख है— अब शूर्प चाग्निहोत्रहवणीं वाटले (शतः बाः ११२१)। यह हस्टि तरिह निर्वापकाले ब्रीहिरूपम्। तदिन्नहोत्रहवण्या शूर्प निर्वपन् वेवेष्टीव (शतः बाः ११२३ हरिस्वामी पाः )।
- ६१. समित्— यह में हवि, ईंधन, काष्ठ खण्डों को समित् या समिषा कहा जाता है। यह, वेदिका में इन काष्ट छंडों को प्रज्यलनार्थ विधिपूर्वक रखा जाता है— यदेर्व समयक्टन् क्समिष्ट समित्वम्।( तैतिः बाः २१३.८)। इसको लम्बाई बाहुमात्र तथा मोटाई अंगुलों के समान होती है। इसे सड़ी या चुनी नहीं होना चाहिए— प्रदेशमात्री पालाशीं समिक्याबाय—(शांः श्रीः २.८.२२)।

- ६२. सुराग्रह —सीजामणी याग में जिस यहपात्र से मुरा का इवन होता है, वह सुराग्रह पात्र है। सुराग्रह का इवन प्रतिप्रस्थाता की दक्षिण वेदि में आहवनीय अग्नि में किया जाता है। सुरा आसवन में लावा, गुड़, नग्नह वूर्ण (दालचीनी, त्रिफला, सोंठ, पुनर्नवा इत्यादि) और दुग्ध डालकर चार दिन रखा रहने दिया जाता है.पुन: उसका आसवन किया जाता है— अयां व वा एव ओवधीनां च रसो यत्सुरा (रा॰ बा॰ १२.८.१ ४)। सुराग्रह से देवों के निमित्त सुरा की आहुति दी जाती है— सुराग्रहान् श्रीणाति (का॰ श्री॰ १९.२.२३)। याग के उपरान्त सुराग्रह में अवशिष्ट सुरा के पान का विधान अववा निषेध प्रतिप्रस्थाता द्वारा प्राप्त होता है। सामान्यतथा सुरा उत्यादित करने वाली थी, अत्रष्ट्व बाह्यणों के लिए उसके पान का निषेध किया गया है— तस्मान् सुरां पीत्वा रीहमनाः (रा॰ बा॰ १२७.३.२०)। तस्माद् बाह्यणः सुरां न विदेत, प्राप्तनात्माने नैतर्ससुता इति (मैत्रा॰ सं॰ २४२)।
- ६३. सोमग्रह सोमरम का संग्रह जिस पाउ में किया जाता है, वह सोमग्रह पाउ कहलाता है। सोमग्रह देवलोक विजय का प्रतीक है— देवलोकपेव सोमग्रहेरिकजर्पत (का॰ सं॰ १४६)। ऑग्नहोम याग में सोमग्रह का संस्पर्श यजमान स्वयं करता है तथा पत्नी सुराग्रह का स्पर्श करती है— आव्यायनेव सोमग्रहेस्युणोति कर्नी सुराग्रहे (का॰ सं॰ १४६)। अध्वर्यु सोम की आहुति उपांशु ग्रह से देवा है।
- ६%. स्मय यह खदिर काष्ठ का एक हाथ सम्बाधारदार और आगे से नुकीला यत्रपात है, जिसे आग्नीश नामक ऋत्विज् पहण करते हैं—खादिर खुक, स्प्य्या(का० औ० १.३.३०-३४) स्प्योऽस्याकृतिराहर्जाकृतिः (का० औ० १.३.४०)। स्प्य को वज का प्रतीक माना गया है— स यहस्ययमादते । यवैव तदिन्द्रो कृताय क्रज्युद्यक्छदेवम् (रा७ बा० १.२ ४.३)। यह उदपात के रूप में भी उहिलाखित दुआ है— उदपातं निषाय अपनेन गार्कपण श्रेम्मयं निरम्यतः । स्पर्योपरि प्रतीम् (बीगा० औ० २५.८)।
- ६५. सुक् (सुची या सुच) प्ताहृति सुक् से प्रदान की जाती है। पूत का संग्रह भी इसी पात में किया जाता है— पृतं वै देखा वर्त कृत्वा सोधमाननसुची बाहू (मैता) सं ३.८.२)। सुच् जाहृत पृतं क्व-स्वरूप होकर वृत्रवध में सक्षम होता है। सुच् बाहु का प्रतीक है— आज्येन वै बन्नेण देखा कृत्रमानन् सुग्न्याम् बाहुच्याम् (काटः सं २४९)। सुक् अरम्भिमात्र विशास पात्र होता है— अरस्मिमात्री सुग्धवति (काटः सं ६१)। यह में सुच् इय के प्रधोग का विधान है— युजौ ह बाद एते यज्ञाय यत्सुचौ (शतः बाः १.८,३.२७)। दो जुहु दो उपभृत् और एक युवा इन पाँच सुचियों को सुक्यवक बहते हैं।
- हिंद. सुख —जिस पात्र से अपन में आज्य की आहुति दो जाती है, उसे सुख कहते हैं। यह अर्राल मात्र लम्बा और आगे में आज्य लेने हेतु अंगुष्ठ पर्व मात्र गर्त माला होता है। यह खदिर काष्ठ का बनता है—खादिर खुळ (कार्र और १,३३३)।
- ६७. होता ये श्रीतयाग और सोमयाग के एक वमुख कलिय हैं। ये क्राफेट के अनुसार देवों का आवाहन और स्तुति-आदि करते हैं। दूसरे राष्ट्रों में इन्हें क्राचा-गान करने वाले कलिय और देवों के आहाता कहा गया है— यहा स तब यखाधाजन देवता अमुमावहामुमावहेत्यावाहयति तदेव होतुहोंकृत्वम् (ऐतः बाः १.२)। वेदी के पश्चिम में उत्तरश्रोणी के निकट इनके बैठने का स्थान होता है, जिसे होवासन कहते हैं। सामिधेनी संवक कवाओं का पाठ होता-गण ही करते हैं— एवा तड इति होताऽनुमन्त्रयते (कांत श्रीत ३५२)। होता के अन्य तीन सहयोगी होते हैं— होता पैवाक्त्यवोऽव्यव्यवदेशकाकोश्रावस्तुत् (आश्यत श्रीत ४१६)। इन्हें यह का नाभि (केन्द्र) भी कहा गया है— नामियां एवा यहास्य बद्धोता (काठत संत २६१)।







🕉 द्यौ: शान्तिरन्तरिक्ष छं शान्ति: शान्तिरापः शान्तिरोषधयः पृथिवी शान्ति:। वनस्पतय: शान्तिर्विश्चेदेवा: शान्तिर्बह्य शान्तिः सर्व छ शान्तिः शान्तिरेव शान्तिः सा शान्तिरेधि॥ स्वर्ग लोक, अन्तरिक्षलोक तथा पृथिवीलोक हमें शांति प्रदान करें। जल शांति प्रदायक हो, ओषधियाँ तथा वनस्पतियाँ शांति प्रदान करने वाली हों। सभी देवगण शांति प्रदान करें। सर्व व्यापी परमात्मा सम्पूर्ण जगत् में शांति स्थापित करे। शांति भी हमें परमशांति प्रदान करे। -यज् ३६.१७

अयं पुरो भुवस्तस्य १३.५४

अद्भवः श्रीरं व्यपिनत् १९७३ अपां पेरुरस्यापो ६ १० अद्भवः सम्भृतः पृथिव्यै ३१.१७ अपां फेनेन नमुचे १९७१ अद्भवः स्वाहा वार्ष्यः २२.२५ अपारहं पृथिव्ये १.२६ अचा देवा उदिवा ३३.४२ अपि तेषु त्रिषु पदेषु २३.५० अपेत बीत वि च १२.४५ अधा यथा नः पितरः १९६९ अधा ह्माने क्रतोः १५.४५ अपेतो यन्तु पणयो ३५.१ अधि न इन्द्रैषां ३३.४७ अपो अद्यान्तचारिषधः २०.२२ अधिपत्न्यसि बृहती १५.१४ अपो देवा मधुमतौः १० १ अध्यवीचदिधवक्ता १६५ अपो देवीरुप सूज ११३८ अध्वयों अद्रिभिः २०.३१ अप्नस्वतीमस्विना ३४.२९ अपवाने सिष्ट्रव १२३६ अनद्यान्वयःपंक्तिः १४.१० अन्द्वाहमन्वारभामहे ३५.१३ अपनन्तरमृतमप्रु १६ अबोध्यम्निः समिषा १५.२४ अनाषृष्टा पुरस्तात् ३७.१२ अनाध्यो जातवेदाः २७७ अपि गोताणि सहसा १७.३९ अनु ते शुष्पं तुरयन्तम् ३३६७ अभि त्यं देव छ। सविता ४.२५ अभि त्वा शूर नोनुमो २७.३५ अनुतमा ते मयवन् ३३,७९ अनु त्वा माता मन्यताम् ४.२० अभिया असि भुवनम् २२३ अनु त्वा रयो अनु २९.१९ अभि प्रवन्त समनेव १७.१६ अनु नोऽचानुमतिः ३४.९ अभिभूरस्येतास्ते १७३८ अनु वीरेरनु पुष्पास्म २६.१९ अभि यत्रं गुणीहि २६.२१ अनेजदेकं मनसो ४० 🗴 अभीमं महिमा दिवं १८१७ अन्तराने हचा लम् १२.१६ अभी पु णः सम्बोनाम् २७:४१; ३६% अन्तरा मित्रावरुणा २९६ अध्यर्पत सुष्ट्रति १७९८ अन्तरचरति रोचनास्य ३.७ अध्या दयामि समिषम् २० २४ अन्तरते द्यावापृथिवी ७.५ अध्या वर्तस्य पृथिवि १२.१०३ अन्यं तमः प्र विशन्ति ४० ९ : १ २ अधिरमि नार्यमि ११ १० अन्य स्थान्यो वो ३.२० अमीवां चित्तं प्रति १७.४४ अन्तपतेऽनस्य नो ११.८३ अमुत्रम्पादघ २७९ अनात्परिसृतो रसं १९७५ अमेव नः सुहवा २६.२४ अन्यदेवाहुर्विद्याया ४० १ ३ अयं वां मित्रावरूमा ७१ अन्यदेवाहुः सम्भवाद् ४० १० अयं वेनश्वोदयत् ७.१६ अन्यवापोऽर्धमासा २४.३७ अय धारसम्पिषिः ३३.८३ अन्या वो अन्यामवतु १२.८८ अय थे सो अग्नियंस्मिन् १२४७ अन्वरिनरुषसामग्रम् ११.१७ अयं ते ३१४:१२५२: १५५६ अन्विदनुमते त्वं ३४.८ अयं दक्षिणा १३५५; १५१६ अपरयं गोपामनि ३७.१७ अयं नो अग्निर्वरिव ५ ३७;७४४ अपार्धरसमुद्रयस्थः ९३ अयमग्निः पुरीच्यो ३ ४० अपाधमप किल्विषम् ३५,११ अयमग्निः सहस्रिणो १५.२१ अपो गम्भन्सीद मा १३.३० अयमगिनगृहपति: ३.३९ अपातामश्विना धर्मम् ३८.१३ अयमग्निर्वीरतमो १५.५२ अपाधमदिधशस्ती: ३३.९५ अयमिह प्रथमो ३,१५:१५.२६:३३६ अपां त्वेमन्त्सादयामि १३५३ अयमुच्यत्संपद् १५१८ अपामिदं न्ययनध्य १७७ अवमुपर्ववांग्वसुस्तस्य १५.१९ अपां पृष्ठमसि योनिः ११.२९; १३.२ अयं परचाद्विस्वव्यवा १३५६:१५.१७

अयं पुरो हरिकेश: १५ १५ अर्थेत स्य राष्ट्रदा १०.३ अर्ध-ऋचैरुक्यानार्थः १९.२५ अर्थमासाः परूध्श्वीय २३ ४१ अमेंच्यो हस्तिपं ३० ११ अर्यमणं बृहस्पति ९.२७ अर्वाञ्चो अद्या भवता ३३५१ अवतत्य धनुष्ट्व श्रे १६.१३ अवपवन्तीरवदन् १२९१ अवभूष निवुम्पुण ३.४८;८.२७ अत स्द्रमदीमहाव ३५८ अवसृष्टा परा पत १७४५ अविर्न मेचो नसि १९९० अवेष्टा दन्दश्काः १० १० अवोचाम कवरो १५.२५ अश्मन्त्रं पर्वते १७.१ अश्मन्वती रोयते ३५,१० अस्पा च मे मृतिका १८.१३ अश्याम तं कानगरने १८७४ अस्तत्वे वो निषदनं १२७९:३५% अरुवस्तूपरो गोमृगः २४.१ अश्वस्य त्वा वृष्णः ३७,९ अञ्चावती छैं। सोमावतीम् १२.८१ अश्वावतीर्गोमतीर्न ३४.४० अस्वितकृतस्य ते २०.३५ अश्विना गोभिरिन्द्रियम् २०७३ अध्विना पर्म पातथ्य ३८१२ अश्विना तेजसा चक्षुः २०.८० अश्विना नमुचे: मुत्रध्ये २०५९ अश्विना पिनतां मधु २० ९० अस्विना भेषलं मधु २० ६४ अश्विना हविरिन्द्रियं २० ६७ अक्रियम्यां चषुरमृतं १९.८९ अश्विष्यां प्रच्यस्य १० ३१ अश्विष्यो पिन्वस्व ३८% अश्विष्यो प्रातस्यनम् १९३६ अस्वो घृतेन त्मन्या २९.१० अवादं युत्सु पृतनासु ३४.२० अषाढाऽसि सहमाना १३.२६ अहो व्यख्यत् ककुभः ३४.२४ असंख्याता सहस्राणि १६.५४ असवे स्वाद्य वसवे २२३० असि यमो अस्यादित्यो २९.१४

असुन्वन्तमयजमानम् १२६२ असुर्या नाम ते ४० ३ असी यस्तामो अरुण १६.६ असौ या सेना महतः १७.४७ असौ योऽवसर्पति १६३७ अस्कलमच देवेच्यः २.८ अस्ताव्यगिनर्नराश्त्र १२.२९ अस्माकमिन्द्रः समृतेषु १७.४३ अस्मात्वमीष जाती ३५.२२ अस्मिन् महत्यणीवे १६.५५ बस्मे रुद्रा मेहना ३३.५० अस्मे वो अस्त्विद्धियम् ९.२२ अस्य प्रलामनु द्युतक्षेत्र ३,१६ अस्याजरासो दमा ३३.१ अस्येदिन्द्रो वावृधे ३३.९७ अहः केतुना जुपता १३ ३७,२१ अहरहरप्रयाचं ११७५ अहानि शे भवन्तु ३६.११ अहाव्याने हिन्सस्ये २०.७९ अहिरिव भोगै: पर्वेति २९५१ अहे पारावतान् २४.२५ अहुतमसि हविर्यानम् १.९ अक्तिमर्गिन प्रयुज्यके ११६६ आकृत्यै प्रयुजेऽग्नये ४३३ आ कृष्णेन रजसा ३३%३;३%३१ आ क्रन्दय बलमोजो २९५६ आक्रम्य वाजिन् पृथिवीम् ११.१९ आगत्य वाज्यध्वानध्य ११.१८ आ गन्म विश्ववेदसम् ३.३८ आग्नेयः कृष्णमीवः २९ ५८ आमयणश्च मे १८२० आ पा ये अग्निमन्धते ७.३२ आच्या जानु दक्षिणतो १९६२ आच्छन्द: प्रच्छन्द: १५५ आ ज्ङ्कृति सान्वेषां २९५० आ निष्ठ कलशं ८४२ आयुद्धान इक्यो वन्तरस्य २९.२८ आजुद्रानः सुप्रतीकः १७७३ आजुद्धाना सरस्वती २०५८ आ तत्त इन्द्रायवः ३३.२८ आ तं भज सौश्रवसा १२.२७ आतिथ्यरूपं मासरं १९.१४ आतिष्ठन्तं परि ३३.२२ आ तिष्ठ वृत्रहन् रयं ८.३३

आतून इन्द्रं ३३६५ आ ते वत्सो मनो १२,११५ आत्मनुपस्ये न वृद्धस्य १९९२ आत्मने में वर्चोदा ७.२८ आत्मानं ते मनसा २९,१७ आ त्वा विषमि मनसा ११.२३ आ त्वाऽहार्वमन्तरम्:१२११ आदित्यं गर्भ पयसा १३%१ आदित्येनों पारती २९.८ आपत पितरो गर्भ २.३३ आ न इडाभिविद्ये ३३.३४ आ न इन्हों दूरादा २० ४८ आ न इन्हों हरिभिः २० अ९ आन एतु मनः ३५४ आ नासत्या त्रिभि: ३४:४७ आ नो नियुद्धिः शतिनी २७.२८ आ नो पदाः ऋतवो २५.१४ का नो मित्रावस्था २१.८ आ नो पत्रं दिविस्पृतं ३३.८५ आ नो यद्धं भारती २९३३ आन्वाणि स्यासीर्गधु १९.८६ आपतये त्वा परि ५ ५ आपये स्वाहा स्वापये ९ ३० आ प्रवस्त हिरण्यवत् ८३ ३ आपश्चितपम्यु स्तर्यो ३३.६८ आपो अस्मान्यातर:४.२ आपो देवी: प्रति गुण्जीत १२.३५ आपो ह यद्बृहतीः २७३५ आपो हि स्त ११५०; १६१४ आ प्यायस्य मदिन्तम १२,११४ आ प्यायस्य समेतु १२.११२ आ बहान् बाह्यणो २२.२२ आ मन्द्रीरेन्द्र हरिभिः २० ५३ आ मा वाजस्य प्रसवी १.१९ आमूरज प्रत्यावर्तय २९ ५७ आयं गौ: पृत्रिनाक्रमीत् ३.६ आ यदिवे नृपति ३३.११ आ यनु नः पितरः १९.५८ आ यातमुप पूरतं ३३.८८ आ यात्विन्द्रोऽवस २० ४७ आयासाय स्वाहा ३९,११ आयुर्मे पाहि प्राणं मे १४.१७ आयुर्वचेन कल्पतां ९.२१; १८.२९ अायुर्वजेन कल्पतार्थःस्वाहा २२.३३

आयुष्पानाने हविषा ३५.१७ आयुष्यं वर्षस्यश्य ३४५० आयोष्ट्वा सदने सादयामि १५६३ आ रात्रि पाषिव धे ३४.३२ आ रोदसी अपूणदा ३३.७५ आ वाचो मध्यमहहद् १५.५१ आ वायो भूव शुचिपा ७३७ आविर्मर्या आवित्तो १०.९ आ विश्वतः प्रत्यश्चं ११.२४ आ वो देवास ईमहे ४.५ आशुः शिशानो वृषभो १७३३ आशुसिवृद्धान्तः १४.२३ आ आवषेति १९.२४ आसन्दी रूपरंक्ष्ताचा १९.१६ आसीनासो अरुणीनाम् १९६३ आ सुते सिश्चत ३३.२१ आ मुज्यन्ती यवते २९.३१ आउहे पितृन्सुवि १९५६ इच्छन्ति ला सोम्यासः ३४.१८ इड एडादित पहि ३.२७:३८.२ इडाभिरग्निरीड्यः २१.१४ इहाभिर्पशानाप्नोति १९२९ इडामाने पुरुद धंस्सक्त १२५१ इटायास्त्वा पदे ३४.१५ इते रनो हत्ये काम्ये ८ 🛪 🤋 हरं विष्णुवि चक्रमे ५,१५ इदक्ष्महितः प्रजननं १९.४८ हदमापः प्र वहत ६.१७ इदमुक्तरात् स्वस्तस्य १३५७ इदं पितृष्यो नमो १९६८ इदं में बहा व ३२.१६ इन्दुर्दश्वः स्थेन ऋतावा १८५३ इन्द्रं विश्वा १२.५६;१५.६१;१७.६१ इन्द्र: सुत्रामा स्ववा २०५१ इन्द्रः सुद्रामा हृदयेन १९.८५ इन्द्र आसां नेता १७४० इन्द्र गोमन्निहा याहि २६% इन्द्रमोषस्त्वा वसुभिः५.११ इन्द्रं दुरः कवष्यो २० ४० इन्द्रं दैवीविशो १७.८६ इन्द्र मरुत्व इह पाहि ७३५ इन्द्रमिद्धरी वहतो ८३५ इन्द्रवाय् इमे सुता ७.८;३३५६ इन्द्रवायू बृहस्पति ३३.४५

यजुर्वेद संहिता 255

इयं वेदि:पर्ग अन्त:२३६२

इयत्यम् आसीत् ३७.५

इयदस्यापुरसि १०.२५

इयं ते यहिया तन् ४१३

इरावती धेनुमती ५.१६

इषमुर्जमहमित १२.१०५

इषश्वीर्वश्व शारदी १४.१६

इपिसे विस्वव्यवा १८४१

इषे पिन्वस्वीचे ३८,१४

इष्कतीसम्बदस्य १२११०

इहो अग्निराहुत: १८,५७

इहो यज्ञो पुगुषिः १८५६

इट रतिरिंह रमध्यम् ८.५१

इटेबारने अधि भारमा २७%

इष्कृतिर्नाम वो माता १२.८३

इषे राघे रमस्य १३३५

इने लोबें त्या ११

इयमुपरि मतिस्तस्यै १३.५८

इरज्यनाने प्रवयस्य १२,१०९

इन्द्रस्य मरुतस्य ८५५ इन्द्रश्व सम्राट् वरुणश्व ८,३७ इन्द्रस्य क्रोडोऽदित्ये २५.८ इन्द्रस्य वजो मस्ताम् २९.५४ इन्द्रस्य वज्रोऽसि ९.५:१०.२१ इन्द्रस्य वृष्णो वरुणस्य १७.४१ इन्द्रस्य रूपमृषभो १९९१

इन्द्रवायू सुसन्द्रशा ३३.८६

इन्द्रस्य स्यूरीस ५.३० हन्द्रस्यीज स्य ३७६

इन्द्राप्ती अपादियं ३३९३ इन्द्राग्नी अव्ययमाना १४.११ इन्द्राग्नी आ गत रंश्चर्त ७.३१

इन्द्राग्नी मित्रावरुषा ३३४९

इन्द्राग्न्योः पश्चतिः २५.५ इन्द्राय त्वा वसुमते ६.३२:३८.८

हन्द्रा याहि चित्रभानो २०.८७ इन्द्रा याहि तृतुजान २०.८९ इन्द्रा याहि थियेषितो २०.८८ इन्द्रा बाहि नुतहन् २६६

इंडिनो देवैहरियाँ २० ३८ इन्द्रायेन्दु छै सरस्वती २० ५७ इंड्यश्वासि वन्त्रश्च २९.३ इन्द्रेमे प्रतरो नय १७५१ इंद्रबास एताद्रधास १७.८४ इन्द्रेहि मतस्यन्थसो ३३.२५ हेंद्र बान्याद्र व १७.८१ इन्द्रो विश्वस्य राजति ३६.८ र्मानामः शिलक २९.२१ इन्ह्रो वृष्ठमवृणीत् ३३.२६ इंशानाय परस्वत २४.३८ हेशा वास्यमिद्धार्थः ह उक्ताः सद्यरा एताः २४,१५,१७

इन्यानास्त्वा शतश्त्रहिमा ३.१८ इमध्येसाहलध्यशतधारम् १३%९ इमध्यस्तनमूर्जस्यनां १७.८७ **उक्ताः सक्र**रा एताः शुना २४.१९ हमं जीवेभ्यः परिधि ३५.१५ उक्येभिर्वत्रहन्तमा ३३७६ इमं देवा असपल- ९.४०:१०.१८ तथा समुद्रो अरुण:१७६० उखां कृणोतु शबस्या ११५७

इमं नो देव सवितः ११.८ इमं मा हिर्श्व सीरेकशफं १३.४८ इमं मा हिस्त्र सीर्द्विपादं १३:४७ इमें में वरुण श्रुपी २१.१

इममूर्णायुं वरुणस्य १३.५० इमा व त्वा पुरूवसो ३३.८१ इमा गिर आदित्येश्यो ३४५४

इमा ते वाजिन्नवमा २९.१६

इमा नु के पुवना २५ ४६

इमां ते धियं प्र भरे ३३.२९

इमामगृष्णन् रशना २२.२

इमा मे अग्न इष्टका १७.२

इमा रुद्राय तवसे १६.४८

इमी ते पक्षावजरी १८५२

उम्म विधनिना ३३ ६१

उच्चा ते बातमन्त्रसो २६,१६ उच्छुष्मा ओषधीनां १२.८२ उत नोऽहिर्बुध्न्यः ३४५३ उत स्मास्य द्रवतः ९ १५ उतेदानीं भगवनाः ३४,३७

ठकाम महते सीभगाय ११.२१

उत्तानायामव भरा ३४,१४

उतिष्ठनोजसा सह ८.३९

विच्छ ब्रह्मणस्पते ३४.५६

उत्याय बृहती भव ११६४

वपल्लोहिनेन मित्रध्य ३९ ९ उपरुत भीभरूच ध्वानाः ३९ छ

उपयामगृहीतोऽसीन्त्राय ७.२२

उपयामगृहीतोऽसि सुरामी ८.८

उपयामगृहीतोऽसि हरिः८११

उपयामगृहीतोऽसि बृहस्पति ८ 🛠 उपयामगृहीतो ऽसि मधवे ७.३० उपवामगृहीतोऽसि सावित्रो ८७

. उप प्रागात्मुमन्मे २५.३० वपयामगृहीवोऽसि प्रजापतये २३.२,४

उप प्रागाच्छसनं २९.२३ उप आगात्परमं २९ २४ उपयामगृहीतोऽसि ध्रुवो ७.२५

ठपयामगृहीतोऽस्यग्नये ८.४७

ठपयामगृहीतोऽस्यश्विभ्यां २०.३३

उपयामगृहीतोऽस्याप्रयणो ७.२०

उपयामगृहीबोऽस्यादित्येभ्यः८.१

उपयामगृहीबोऽस्याश्विनं १९.८

उप श्वासय पृथिवीम् २९५५

उपहूता इह गाव ३.४३

उपहुताः पितरः १९.५७

उपहुतो द्यौष्पितोप २.११

उपहरे गिरीणा छे २६.१५

उपयामगृहीतोऽस्यन्तः ७.४

उप ज्यन्तुप वेतसे १७६ उप त्वाउग्ने हविष्यतीः ३.४ ठप नः सूनबो गिरः ३३,७७ उपप्रयन्ती अभ्यार ३.११

उदिवर्धः स्तमानान्तरिधं ५.२७ उद्धर्य मध्यन् १७.४२ उद्बुष्यस्वाग्ने प्रति १५,५४:१८६१ 35450 St 8050 3458; 36 38 कलत ऋषभी वामनः २४७

उदेनमुत्तरां नयाग्ने १७५० उदेषां बाह् अति ११.८२ उद्यामं च नियामं १७६४

उदक्रमीद् द्रविणोदा ११.२२ उदग्ने तिष्ठ प्रत्या १३.१२

उदीचीमा रोह १० १ है उदीरतामवर १९:४९ **डदु तिष्ठ स्वध्वरावा ११** ४१ उदुत्तमं वरुण पाशम् १२१२ डद् त्यं ७४६;८४६;३३३१ उदु ला विक्वे देवा १२३१;१७५३

उत्सक्या अव गुद २३.२१ उत्सादेभ्यः कुळां प्रमुदे ३०.१०

उपावसूज त्मन्या २९ ३५ उपावीरस्युप देवान् ६.७ उपास्मे गायता नरः ३३.६२ उभा पिबतमश्विता ३४.२८ उभाष्यां देव सवितः १९.४३ डभा वामिन्द्राग्नी ३.१३ उपे सुश्वन्द्र सर्पिषो १५.४३ तरु विष्णो विक्रमस्य ५.३८,४१ उशनास्त्वा नि थीमहि १९७० उशिक्त्वं देव सोमाग्ने:८.५० दशिक्यावको असतिः १२.२४ उशिगसि कवि:५.३२ उपस्तब्बित्रमा भर ३४.३३ <u>उपासानक्तमश्चिना २०६१</u> वषासानकता बृहती २० ४१ उपे यही सुपेशसा २१.१७ उसावेतं धूर्पाही ४.३३ उन्हें च में सून्ता १८% कर्गस्यादिरस्यूर्णम्बदा ४.१० कर्ज बहन्तीरमृतं २.३४ कर्जो नपाञ्जातवेदः १२,१०८ उन्नों नपातथ्य स २७.४४ कार्य क पुण कतये ११ ४२ कार्नमनमुच्ह्यतादिरो २३.२७ कर्ष्या अस्य समियो २७३१ कर्म्बामा रोह पंक्तिः १० १४ कर्म्यामेनामुच्यूपय २३.२६ कच्चों भव प्रति विच्या १३.१३ ऋक् सामयोः शिल्पे ४.९ ऋचं वाचं प्रपद्ये ३६.१ ऋचे त्वा रुचे त्वा १३.३९ ऋचो नामास्मि यज् १५ वि १८६७ ऋजवे त्वा साधवे ३७.१० ऋजीते परि वृक्ष्मि २९.४९ ऋतश्रभत्यम्तश्र१ ३४७ ऋतिक्व सत्यितव्य १७.८३ ऋतं च मेऽमृतं १८६ ऋतये स्तेनहृदयं ३० १३ ऋतवस्त ऋतुथा २३.४० ऋतवस्ते यज्ञं २६,१४ ऋतव स्य ऋतावृध १७.३ ऋतश्च सत्पश्च १७.८२

ऋतावानं महिषं १२,१११

ऋतावानं वैश्वानसम् २६६

ऋताषाङ्गबामाऽग्निः १८३८ ऋतुयेन्द्रो वनस्पतिः २० ६५ ऋधगित्या स मत्यः ३३,८७ एकया व दशिषश्व २७.३३ एकवाऽस्तुवत प्रबा १४.२८ एकस्त्वष्ट्ररस्त्रस्या २५४२ एकस्मै स्वाहा द्वाप्या १३२२.३४ एका च में तिसरव १८.२४ एजतु दशमास्यो गर्भो ८.२८ एज्यह्ये मण्डूको मृषिका २४.३६ एतथ्य समस्य परि १८५९ एतं जानाथ परमे १८६० एतरे स्ट्रावसन्तेन ३६१ एता अपन्ति ह्यात् १७९३ एता उ वः सुभगा २९.५ एता ऐन्द्राप्ना द्विरूपा २४.८ एतानड्षं पत्रस्य १९.३१ एवाबानस्य महिमा ३१.३ एतं ते देव सवितः २.१२ एटमगन्म देव ४.१ एथो उस्येथियोमहि २० २३:३८ २५ एना निश्वान्यर्थ आ २६.१८ एना वो अग्नि नमसो १५३२ एपिनों अकैपीया १५.४६ एवश्छन्दो यस्यः १५% एवेटिन्द्रं वृत्रज २०.५४ एव छागः पुरो २५ २६ एवं ते गायत्री भाग ४.२४ एष ते निक्रते भागः ९ ३५ एव ते रुद्र भागः ३.५७ एष व स्तोमो मस्तः ३४४८ एव स्य वाजो विपणि ९,१४ एवा ते अपने समितवा २,१४ एवा ते शुक्र बन्:४१७ एवा वः सा सत्या ९ १२ एषो ह देव: प्रदिशो ३२.४ एड्यू वुश्रवाणि २५.१३ ऐन्द्र:प्राणी अने अने ६.२० ओजरूच में सहस्व १८३ ओपासरचर्षणीयुतो विश्वे ७.३३ ओषभयः प्रति गुभ्मीत ११.४८ ओषषयः समवदन्त १२९६ ओषधीः प्रतिमोदध्यं १२७७ ओषधीरिति मातः १२७८

कः स्विदेकाकी वरति २३९;४५ ककुम श्रेक्पं वृषमस्य ८ ४९ कत्यस्य विष्ठाः कत्यश्रराणि २३.५७ कदा चन प्र युच्छिस ८.३ कदा चन स्तरीरसि ३.३४:८.२ कन्या इव वहतुम् १७.९७ कया त्वं न उज्रवाधि ३६७ कया नश्चित्र आ २७,३९;३६,४ कल्पनां हे दिशः ३५.९ कवच्यो न व्यवस्वतीः २०६० कस्त्वा छर्पात कस्त्वा २३.३९ करत्वा युनवित्त स त्वा १ ६ कस्त्वा विमुख्यवि २.२३ कस्त्वा सत्यो मदानां २७.४० : ३६.५ का इमरे पिशंगिला २३.५५ काण्डात्काण्डात् प्ररोहन्ति १३.२० कामं कामदुधे पुरुष १२७२ काय स्वाहा करमे २२.२० कार्षितीस समुद्रस्य ६.२८ काञ्यवाराजानेषु ३३७१ का स्विदासीत् पूर्वचितिः २३,११ ५३ कि शंकीस्वास्यसमं २३.४७ किश्रीस्वदासीद्धि १७३८ किश्त्रस्वद्वनं क उस १७२० कुक्कुटोऽसि मधुनिह १.१६ कुतस्त्वमिन्द्र माहिनः ३३.२७ कुम्भो बनिष्दुर्बनिता १९.८७ कुर्वन्नेवंड कर्माण ४० २ कुलायिनी पृतवती १४.२ कृतिदह १०३२:१९६:२३.३८ कृणुष्व पाजः प्रसिति १३९ कृष्णपीवा आग्नेयाः २४६ कृष्णगीवा आग्नेया बग्रवः २४.९ १४ कृष्णा भीमा सूमा २४.१० कृष्णोऽस्याखरेष्ठो २.१ केतुं कृण्वन्नकेतवे २९३७ केष्वनः पुरुष आ २३.५१ को अस्य वेद २३.५९ कोऽदात्कस्मा अदात् ७.४८ को ऽसि कतमो ऽसि ७,२९,२० 🖈 – क्रमध्वमाग्नना १७६५ क्रव्यादमग्नि प्र ३५.१९ धत्रस्य त्वा परस्पाय ३८१९ श्वतस्य योनिरसि २०.१

श्वतस्योत्बमसि १०.८ भन्नेणाग्ने स्वायुः सर्थः २७.५ श्रपो राजन्तुत त्मना १५.३७ खन्नो वेश्वदेवः श्वा २४४० गणानां त्वा गणपति थे २३,१९ गन्धर्वस्त्वा विश्वावसुः २.३ गर्भो अस्योषधीनां १२३७ गर्भो देवानां पिता ३७.१४ गायत्रं छन्दोऽसि ३८६ गायत्री त्रिष्टुब्जगती २३.३३ गायत्रेण त्वा छन्दसा १.२७ गाव वपाववावतं ३३.१९,७१ गृहा मा विभीत मा ३.४% गोत्रभिदं गोविदं १७३८ गोषिनं सोममक्त्रियना २० ६६ गोमद्रु जासत्या २०.८१ महा ऊर्जाहुतयो ५.४ मीब्नेण ऋतुना देवा २१.२४ पर्मेतते पुरीषं ३८.२१ वृतं वृतपावानः ६ १९ पृतं मिमिश्चे पृतम् १७.८८ युतवती युवनानाम् ३४४५ प्ताची स्वी पुर्यो २ १९ युताच्यसि जुतुर्नाप्ना २ ६ ष्वेन सीठा मधुना १२७० धृतेनावती पश् सायेषाळः ६.११ पृतेनाञ्चन्सं पथो २९.२ चक्षुवः पिता मनसा १७.२५ नतसरच मेउही च १८२५ चतुःस्रवितानीभिः ३८.२० चतुस्मिध्ने शतन्तवो ८६१ चतुस्तिधेः शद्वाजिनो २५.४१ चत्वारि शुक्रा त्रयो १७.९१ चन्द्रमा अपनन्तरा ३३.९० चन्द्रमा मनसो जातः ३१.१२ चिति बुहोमि मनसा १७७८ चित्पतिर्मा पुनातु ४.४ षित्रं देवानामुदगा ७.४२:१३.४६ चिद्रसि तया देवतया १२५३ विदिस मनासि घोरसि ४.१९ चोदयित्री सूनुतानां २०.८५ बनयत्वे ला संयोगि १.२२ बनस्य गोपा अबनिष्ट १५.२७ जनिष्ठा उप: सहसे ३३,६४

बवो यस्ते वाजिन्निहर्ता ९.९ विक्रा में पदं वाङ्गहो २०६ बीमुबस्येव भवति २९.३८ बुवानो बर्डिडरिवान् २०.३९ ज्येष्ट्रमं च म आधिपत्यं १८% ज्योतिसम् विश्वस्पं ५.३५ तं यत्रं बर्हिनि ३१.९ वं वो दस्ममृतीषहं २६,११ त आउपनन्त १७.२८ वच्चधुरैवहितं ३६.२४ वतो विराह्यायव ३१.५ तत्वा यामि ब्रह्मणा १८३९ हर ह तत्सवितुर्वरेण्यं ३,३५:२२%:३० त तत्सुयस्य देवत्वं ३३.३७ वदश्विना भित्रजा १९.८२ तदस्य रूपममृतक्षे १९.८१ तदिदास पुवनेषु ३३.८० तदेवति तन्वेजवि ४०.५ तदेवाग्निस्तदादित्यः ३२ ५ तद्वित्रासी विषन्यवी ३४:४४ तिक्रणोः परमं पदश्य ६ ५ तन्नपाच्युचिवतः २१.१३ तन्तपात्पय ऋतस्य २५.२६ तन्नपादसुरो विश्व २७.१२ तनुषा अग्नेऽसि तन्त्रं ३,१७ तन्या भिषजा सुते २० ५६ तन्तुना रायस्थोषेण १५७ तं त्वा सोचिप्त दीदिवः ३.२६ तं त्वा समिद्भितियो ३,३ तन्तस्तुरीपमद्भुवं २७.२० तनो नातो मयोषु २५.१७ तम्पितस्य वस्पस्य ३३.३८ तपस्य तपस्यस्य १५.५७ वपसे कीलाल मावाये ३०.७ तपसे स्वाहा तप्यते ३५.१२ तप्तायनी मेऽसि ५.९ तमिद्रर्भ प्रथमं दग्न १७३० तमिन्द्रं पशवः सचा २० ६९ तमीशानं जगतः २५.१८ तम् त्वा दब्यङ्क्षिः ११३३ वमु त्वा पाच्यो वृदा ११३४ वं पत्नीधिरनु गच्छेम १५.५० वं प्रत्नवा पूर्ववा ७१२ वरमिर्विस्वदर्शवो ३३.३६

तव प्रमास आशुया १३.१o तव वायवृतस्पते २७.३४ वव सरीरं पत्रियणु २९.२२ तवाय थे सोमस्त्वम् २६.२३ तस्या अरे गमाम ११५२;३६.१६ वस्मादश्वा अजायन्त ३१.८ तस्माचकात्सर्वहुतः ३१६, ७ वस्य वयध्यसुमतो २०५२ तस्यास्ते सत्यसवसः४.१८ ता थे। सवितुवरिष्यस्य १७७४ वा अस्य सुददोहसः १२५५: १५५० ता तथी चतुरः पदः २३.२० ता न आ वोदम् २०.८३ वा नासत्या सुपेशसा २० ७४ वान्युर्वया निविदा २५.१६ ता चिषया सुकर्मणा २० ७५ तिरश्चीनो विततो ३३७४ तिस्त इहा सरस्वती २१,१९ तिससेथा सरस्वती २० ६३ तिस्ते देवीबीहरेद के २७.१९ तिस्रो देवीहंविया २० ४३ तीवान्योपान्कृत्रवते २९:४४ तुष्यं ता अज़िरस्तम १२.११६ ते अस्य योवणे २७.१७ ते आचरन्ती समनेव २९.४१ तेजः पश्ना क्ष हविः १९९५ तेजोऽसि तेजो मयि १९९ तेजोऽसि शुक्रममृतम् २२.१ ते नो अर्थन्तो हवन ९.१७ ते हि पुत्रासो अदिते: ३.३३ त्रया देवा एकादश: २० ११ त्रावारमिन्द्रमवितारम् २० ५० त्रि के रा**द्धा**म विराजति ३.८ त्रिषा हितं पणिषिः १७९२ त्रिपादूर्घ्यं उदेत्पुरुषः ३१% त्रिवृद्धि त्रिवृते त्वा १५.९ त्रीणि त आहुदियि २९१५ त्रीणि पदा वि चक्रमे ३४%३ त्रीणि शता त्री सहस्राणि ३३.७ त्रीन्समुद्रान्समस्पत् १३३१ त्र्यम्बकं यजामहे ३.६० व्यवयो गायव्ये पञ्च २४.१२ व्यविश्व मे व्यवी च १८.२६ त्यायुरं जमदग्ने:३६२

ध्वाऽसि घरुणास्त्ता १३.१६ धुवाऽसि धरुणेतो १३,३४ धुवासि धुवोऽयं ५.२८ धुवोऽसि पृथिवीं दृश्रेह ५.१३ नक्तोषासा समनसा १२२;१७७० नवात्रभ्यः स्वाहा २२.२८ न तं विदाय य बमा १७३१ न तहका श्रीस न ३४५१ न तस्य प्रतिमा ३२.३ न ते दूरे परमा चित् ३४.१९ न त्वावां अन्यो दिव्यो २७.३६ नदीभ्यः पौज्जिष्ठम् ३०.८ नमश्च नमस्यश्च १४,१५ नमः कपदिने च १६.२९ नमः कृष्याय च १६ ३८ नमः कृत्स्नायतया १६ २० नमः पर्णाय च १६.४६ नमः पार्याय च १६.४२ नमः शत्रवे च १६ ४० नमः सम्भवाय च १६.४१ नमः शुष्त्रयाय च १६.४५ नमः श्वभ्यः श्वपतिभ्यः १६.२८ नमः समाध्यः १६.२४ नमः सिकत्याय च १६.४३ नमः सु ते निऋते १२६३ नमः सेनाष्यः १६,२६ नमः सोच्याय च १६.३३ नमः सुत्याय च १६.३७ नम आशवे च १६३१ नम उष्णीषिणे १६.२२ नमस्त आयुषाय १६ १४ नमस्तक्षच्यो १६.२७ नमस्ते अस्तु विद्युते ३६.२१ नमस्ते रुद्र मन्यव १६.१ नमस्ते हरसे शोबिषे १७.११;३६.२० नमो गणेभ्यो १६.२५ नमो ज्येष्ठाय च १६३२ नमो कृष्णे स १६.३६ नमो ब लुलाय १६.१८ नमो बिल्पिने च १६.३५ नमो मित्रस्य वरुषस्य ४३५ नमो रोहिताय १६,१९ नमो वः पितये २.३२ नमो बळते परि १६.२१

नमो वन्याय च १६.३४ नमो वात्याय च १६३९ नमो विस्वद्यो १६.२३ नमो क्रमाय च १६.४४ नमोऽस्तु नीसमीबाय १६.८ नमोऽस्तु स्ट्रेच्यो १६.६४-६६ नमोऽस्तु सर्पेभ्यो ये १३६ नमो हिरण्यबाहवे १६,१७ नमो हस्वाय च १६३० न बत्परो नान्तर २७.८२ नराशक्षमः प्रति शूरो २० ३७ नराश के सस्य महिमानम् २९ २७ नर्भाय पुरुवत् १५ हसाय ३० २० नवदशिमस्तुवत १४.३० नविभरस्तुवत १४.२९ नवविश्वः शत्याऽस्तुवतः १४.३१ न वा उ एतन्त्रियसे २३.१६:२५.४४ नहि तेषाममा चन ३,३२ नहि स्परामविदत् ३३ ६० नाना हि वो देव १९३३ नामा पृथिष्याः समियाने ११ ७६ नाभिमें चित्तं विज्ञानं २०% नाष्या आसीदनरिष्ठश्चे ३१.१३ नार्यस्ते पत्न्यो लोम २३.३६ नाशियत्री बलासस्या १२१७ निक्रमणं निषदनं २५,३८ नियुत्वान्वायवा गाँहे २७.२९ निवेशनः सन्नमनः १२६६ नि पसाद भूतवती १० २७:२० २ नि होता होत्यदने ११.३६ नीलयोबाः शिविकण्ठाः १६.५६.५७ नृताय सूर्व गीवाय ३० ह नुषदे वेडप्सुषदे १७.१२ पञ्च दिशो देवी: १७५४ पञ्च नद्यः सरस्ततीम् ३४.११ पश्चस्वन्तः पुरुष आ २३५२ पद्मपद: परिपति ३४:४२ पयः पृथिव्यां पयः १८३६ पयसा शुक्रममृतं १९.८४ पयसो रूपं यद्यवा १९.२३ पयसो रेत आधृतं ३८.२८ परमस्याः परावतो ११७२ परमेच्छी त्वा सादबतु १५.५८,६४ परमेश्विमधीत:८५४

परं मृत्यो अनु परेहि ३५,७ परस्या अधि संवतो ११७१ परि ते दूडभो रथो ३.३६ परि ते घन्वनो हेति: १६.१२ परि त्वा गिर्वणो ५,२९ परित्वाउग्ने पुरं वयं ११.२६ परि पावापृथिवी ३२.१२ परि नो रुद्रस्य हेतिः १६.५० परि माऽग्ने दुश्चरितात् ४.२८ परि वाजपतिः कविः ११.२५ परिवर्शिस परि त्वा ६.६ परातो पिळता सुतध्ध १९.२ परीत्य भूतानि परीत्य ३२.११ परीमें गामनेषत ३५.१८ परो दिवा पर एना १७.२९ पवमानः सो अद्य १९:४२ पवित्रेण पुनीहि मा १९.४० पवित्रे स्यो वैष्णव्यो १.१२;१० ६ पशुभिः पशुनाप्नोति १९.२० पच्छवाद व मे पच्छीती १८.२७ पच्चारो विराज २४.१३ पातं नो अश्विना २०६२ पावकया यश्चितयन्या १७.१० पायकवर्चा शुक्रवर्चा १२.१०७ पावका नः सरस्वती २०.८४ पाहि नो अग्न एकया २७:४३ पिता नोऽसि पिता नो ३७.२० पितुं नु स्तोषं महो ३४% पितृष्यः स्वचायिष्यः १९.३६ पीवो अन्ता रियवृष: २७.२३ पुत्रमित पितरी १० ३४:२० .७७ पुनन्तु मा देवजनाः १९३९ पुनन्तु मा पितरः १९.३७ पुनरासच सदनम् १२.३९ पुनरूर्जा नि वर्तस्व १२.९,४० पुनर्नः पितरो मनो ३.५५ पुनर्मनः पुनरायुर्व ४.१५ पुनस्त्वाउऽदित्या रुद्रा १२:४४ पुनावि वे परिस्तुवर्धः १९.४ पुरा क्रूरस्य विस्पो १.२८ पुरीष्यासी अग्नयः १२.५० पुरीष्योऽसि विस्वमरा ११३२ पुरुदस्मो विषुरूप ८३० पुरुष एवेदर्थ सर्व ३१.२

परिशिष्ट-५

बृहस्पते परि दीया १७.३६ पुरुषमृगश्चन्द्रमसो २४.३५ प्र पर्वतस्य वृषभस्य १०१९ प्र-प्रायमग्निर्भरतस्य १२.३४ बृहस्पते वाजं जय ९.११ पूर्णा दवि परा पत ३४९ त्र बाहवा सिस्तं २१.९ बृहस्पते सवितर्बोधय २७.८ पूषणं वनिष्ठुना २५७ पूषन्तव वर्ते वयं ३४:४१ प्र मन्महे शवसा ३४.१६ बोधा मे अस्य वबसो १२४२ पूषा पश्चाश्चरेण ९.३२ प्रमुज्ब धन्वनस्त्वम् १६.९ बह्य क्षत्रं पवते १९५ पुच्छामि त्वा चितये २३.४९ बहा जज्ञानं प्रयमे १३.३ त्र वाभियोसि दाश्वाधः सम् २७.२७ बहाणस्पते त्वमस्य ३४.५८ पुष्कामि त्वा परमन्तं २३.६१ प्रव इन्द्राय बृहते ३३.९६ ब्रह्मणे ब्राह्मणं धत्राय ३०.५ पृथिवि देवयजनि १.२५ प्र वायुमच्छा बृहती ३३.५५ प्र वावृत्रे सुप्रया ३३.४४ बह्य सूर्यसमं ज्योतिः २३ ४८ पृथिवी च म इन्द्रश्च १८.१८ प्र वीरया शुक्यो ३३७० बह्माणि में मतयः ३३ ७८ पृषिवी छन्दोऽन्तरिक्षं १४.१९ प्र वो महे मन्द्रमानाच ३३.२३ बाह्मजगद्य विदेयं ७:४६ पृथिव्या अहमुदन्तरिश्वम् १७६७ प्र वो महे महि नमो ३४.१७ पृथिव्याः पुरीवमसि १४% बाह्यजासः पितरः २९ ३७ पृथिव्याः समस्यादनि ११.१६ प्रसद्य परमता योतिम् १२३८ बाह्मणोऽस्य मुखम् ३१.११ मग एव भगवाँ ३४.३८ पृथिव्ये स्वाहाउन्तरिश्वाय २२.२९ प्रस्तरेण परिधिना १८६३ मग प्रणेतर्भग ३४.३६ पुश्चिमस्तरश्चीनपुश्चिः २४४ प्रागपागुदगषराक्सवंतः ६.३६ मद्रं कर्णेभिः गुजुयाम २५.२१ प्राचीनं बर्हिः प्रदिशा २९,२९ पुषदश्वा मरुतः २५.२० प्राचीमनु प्रदिशं १७६६ भद्रा वत प्रशस्तयो १५.३९ वृष्टो दिवि पृष्टो १८७३ पृष्ठीमें राष्ट्रमुदरम् २०.८ प्राच्ये दिशे स्वाहा २२.२४ भद्रों नो अग्निराहुतो १५.३८ भड़ो मेऽसि प्रच्यवस्य ४.३४ प्रधासिनो हवामहे ३:४४ श्राणं में पाद्यपानं १४.८ पवतं नः समनसी ५ ३: १२ ६० प्रजापतये च वायवे २४.३० प्राणपा अपानपा १७.१५ पाये दार्वाहार ३० १२ प्रजापतये त्वा जुष्ट २२.५ त्राणपा मे अपान पा: २० ३× प्राणश्च मेऽपानश्च १८३ पुज्युः सुपर्णो यज्ञो १८ ४२ प्रजापतये पुरुषान् २४.२९ प्राणाय में बचौंदा ७.२७ भुवो यज्ञस्य रजसः १३.१५;१५.२३ प्रजापतिः सम्भियमाजः ३९ ५ प्रजापतिविश्वकर्मा १८ 🛪 ३ प्राणाय स्वाहाऽपानाय २२.२३:२३.१८ भूताय त्वा नारातये १.११ प्रजापतिश्वरति ३१.१९ प्रातर्गन प्रातस्त्रिष्टे ३४३४ भूम्या आखूनालभते २४.२६ प्रजापतिष्ट्वा सादयतु १३१७ प्रातनितं भगमुग्र श्रे ३४.३५ भूरसि भूमिरसि १३.१८ प्रजापते न त्वदेतानि १०.२०:२३६५ मेता बयता नर १७४६ भूर्षुवःस्वः तत्सवितुः ३६ ३ प्रजापतेस्तपसा २९.११ प्रेदरने ज्योतिष्मान् वाहि १२,३२ भूर्षेवः स्वः सुप्रजाः ३ ३७ प्रजापती त्वा देवतायां ३५६ प्रेडो अपने दीदिहि १७७६ मुर्भुवः स्वर्धीरिव ३.५ प्र तदिष्णु स्तवते ५.२० त्रेतु बह्मणस्पतिः ३३.८९:३७७ भेषतमसि भेषतं ३५९ प्र तहोचेदम्तं नु ३२.९ प्रेतु वाजी कन्किदत् ११.४६ मखस्य शिरोऽसि ३७.८ प्रेविभिः प्रेवानाप्नोति १९.१९ प्रति क्षत्रे प्रति २०.१० मध्ये स्वाहा माधवाय २२३१ प्रतिपद्सि प्रतिपदे ८५.८ प्रोयदस्त्रो न ववसे १५६२ मधु नक्तमुतोषसो १३.२८ प्रोद्धमाणः सोम जागवो ८५६ प्रति पन्यामपद्महि ४.२९ मधुमतीर्न इषस्कृषि ७.२ बद् सूर्य श्रवसा ३३.४० प्रतिश्रुत्काया अर्तनं ३० १९ मधुमान्नो वनस्पतिः १३.२९ बण्पहाँ असि सूर्य ३३.३९ प्रति स्पशो वि सूज १३.११ मधु वाता ऋतायते १३.२७ प्रतीचीमा रोह १० १२ बहिषदः पितरः १९५५ मधुरुष माधवरच १३.२५ प्रतृर्तं वाजिन्ना द्रव ११.१२ बलविज्ञाय स्यविरः १७३७ मध्या यत्रं नक्षसे २७,१३ प्रतूर्वलेहावक्राम ११.१५ बह्रोनां पिता बहुरस्य २९.४२ मनसः काममाकृति ३९.४ मनस्त आ प्यायतां ६.१५ प्रत्युष्टश्यस्थः प्रत्युष्टार् ७,२९ बाह् में बलम् २०10 प्रवमा द्वितीयै: २० १२ बीमत्सार्थे पौत्कसं ३०.१७ मनो जुतिर्जुवताम् २.१३ प्रथमा वार्थ्यसम्बना २९७ मनो न येषु हबनेषु ७,१७ बृहदिन्द्राय गायत २०.३० प्र नूनं बह्मणस्पतिः ३४५७ बृहन्निदिष्म एषां ३३.२४ मनो न्वाहामहे ३५३ मनो मे तर्पयत ६ ३१ प्र नो यच्छत्वर्यमा ९.२९ बृहस्पते अति यदयों २६.३

मन्यवेऽयस्तापं क्रोधाव ३०.१४ मिय गृहणाम्यमे १३.१ मिय त्यदिन्द्रियं ३८.२७ मयोदमिन्द्रऽ इन्द्रियं २.१० मयुः प्राजापत्य वलो २४३१ मरुवार्थः स्कन्धा विश्वेषां २५६ मस्तो यस्य हि सये ८३१ मरुत्वन्तं वृषभं ७.३६ मरुत्वों इन्द्र वृषभो ७.३८ मर्माणि ते वर्मणा १७३९ मशकान् केशीरिन्द्रश्के २५.३ महाँ इन्द्रो नुषदा ७.३९ महाँ इन्द्रो य ओजसा ७.४० महाँ इन्द्रो वबहस्तः २६.१० महानाम्यो रेवत्यो २३.३५ महि त्रीणामवोऽस्तु ३.३१ मही चौ:पृथिवी च ८३२:१३३२ महीनां पयोऽसि ४.३ महीम् पु मातर 🛤 २१% महो अग्ने: समिधानस्य ३३ १७ महो अर्ण: सरस्वती २०.८६ मा छन्दः त्रमा छन्दः १४.१८ मात इन्द्र ते वर्ष १०.२२ माता च ते पिता च २३.२४-२५ मातेव पुत्रं पृथिवी १२६१ मा लाऽगिनर्ष्यनयीद् २५.३७ मा त्वा तपत्त्रिय २५.४३ मा नः शर्थक्यो अवस्यो ३ ३० मा नस्तोक तनये १६.१६ मा नो महान्तमुत १६.१५ मा नो मित्रो वरुणो २५.२४ माउपो मौषधीहिर्देश्सी: ६.२२ मा भेमी संविक्या १,२३:६.३५ मा मा हिर्छ सीज्जनिता १२.१०२ मा वो रिषत्खनिता १२.९५ मा सु भित्या मा सु ११६८ माहिर्पूर्मा प्दाकुः६.१२;८.२३ मित्र छे हुवे पूतदक्षं ३३.५७ मित्रः संदेशसञ्च पृथिवी ११५३ मित्रश्च म इन्द्रश्च १८.१७ मित्रस्य चर्षणीधृतो ११.६२ भित्रस्य मा चधुवा ५.३४ मित्रावरुणाच्यां त्वा ७.२३ मित्रो न एहि ४.२७

मित्रो नवासरेण ९.३३ मीदुष्टम शिवतम १६५१ मुख १३ सदस्य शिरः १९.८८ मुञ्जन्तु मा रापच्यादयो १२.९० मूर्घानं दिवो अरति ७.२४;३३.८ मूर्चा वयः प्रबापतिः १४% मूर्याऽसि सह युवाऽसि १४२१ मृगो न भीमः कुचरो १८७१ मेघां मे वरुणो ३२.१५ मो पू ण इन्द्राय ३:४६ य आत्मदा बसदा २५.१३ य इन्द्र इन्द्रियं दधुः २० ७० य इमा विश्वा १७.१७ व इमे वावापृष्टियो २५.३४ य एतावन्तरय मृयाध्यसः १६६३ यकासको शकुन्तिका २३.२२ यकोऽसकौ शकुन्तक २३.२३ यं क्रन्सी अवसा ३२७ यः प्राणतो निमिषतो २३.३; २५.११ यजा नो मित्रावरणा ३३.३ यजुर्विराध्यने यहा १९.२८ वञ्जामतो दूरम् ३४.१ यह यह गका यहपति ८३२ पत्रस्य दोहो विततः ८% र यज्ञा-यज्ञा वो अग्नये २७.४२ यक्षेत्र यज्ञमयजना ३१,१६ यज्ञो देवानां प्रत्येति ८४:३३६८ यते स्वाहा चावते २२.८ यतो-यतः समोहसे ३६.२२ यते गात्रादगिनमा २५.३४ यते पवित्रमचिति १९%१ यते सादे महसा २५%० यते सोम दिवि न्योति: ६.३३ यत्पुरुषं व्यद्युः ३१.१० यत्पुरुषेन हविवा ३१,१४ यत्रज्ञानमृत चेतो ३४.३ यत्र पारा अन्येता १८६५ यत्र बाणाः सम्पतन्ति १७.४८ वत्र ब्रह्म च कत्र २०.२५ वजेन्द्रस्य बायुरव २०.२६ यत्रीषधी: समग्मत १२.८० ययेमां वाचं बस्याणी २६.२ यदक्रन्दः प्रथमं २९.१२ यदग्ने कानि-कानि ११७३

यदत्युपविद्विका ११७४ यदत्र रिप्त थे रसिनः १९३५ यद्य कच्च वृत्रहत् ३३.३५ बद्ध सूर हदिते ३३.२० यदबस्य क्रवियो २५.३२ यदश्याय वास २५,३९ यदस्या अधेशहुभेचाः २३.२८ वदाकृतात्समसुस्रो १८५८ वदापिपेव मातरं १९.११ यदापो अध्न्या इति २०१८ यदाबध्नन् दाक्षायणा ३४५२ यदि वाप्रधदि २० १६ यदि दिवा यदि नक्तम् २०.१५ यदिमा वाजयन्तरम् १२.८५ वद्वध्यमुदरस्य २५,३३ बद्ग्रामे बदरक्वे ३ ४५; २० १७ बदनं यत्परादानं १८५४ यहेना देवहेडनं २०१४ यदेवासी ललामगु २३.२९ यद्धरिणो यवमति २३.३०-३१ यसक्तियमृतुशो २५.२७ यदाजिनो दाम २५.३१ यद्वातो अपो अगनीगन् २३७ यद्वाहिष्ठं तदानये २६ १२ यना च में धर्ता १८७ यं ते देवी निर्मातः १२६५ यन्त्री सह यन्त्र्यसि १४.२२ वन्निर्णजा रेक्जसा २५.२५ यनीश्रमं मॉस्पचन्या २५.३६ यन्ये किदं चधुवो ३६.२ यमाने कव्यवाहन १९६४ यमग्ने पृत्सु मर्त्यमवा ६.२९ यमस्विना नमुचेरा १९ ३४ वमश्विना सरस्वती २०.६८ वमाय त्वाऽक्रिरस्वते ३८% वमाय त्वा मखाय ३७११ यमाय यमसूमधर्वभ्यो ३० १५ यमाय स्वाहाउन्तकाय ३८.१३ यमेन दर्च जित २९ १३ वं परिधि पर्वधत्वा २.१७ यवानां भागोऽस्ययवानां १४.२६ बश्चिदापो महिना २७.२६ यस्तु सर्वाणि भूतानि ४० ह यस्ते अद्य कृष्णवत् १२.२६

यस्ते अस्वसनिर्भक्षो ८.१२ यस्ते द्रप्स स्कन्दवि ७.२६ यस्ते रसः सम्भृतः १९ ३३ यस्ते स्तनः शशयो ३८५ यस्माञ्जातं न पुरा ३२५ यस्मान्न जातः परो ८.३६ यरिमन्त्सर्वाणि भूतानि ४०.७ यस्मिनश्वास ऋषभास २०.७८ यस्मिन्न्चः साम ३४% यस्य कुमों गृहे १७५२ यस्य प्रयाणमन्वस्य ११६ यस्यायं विश्व आर्यो ३३.८२ यस्वास्ते घोर आसन् १२६४ यस्येमे हिमवन्तो २५.१२ यस्यै ते बिज्ञयो गर्भों ८.२९ यस्योवधीः प्रसर्पेष १२.८६ याँ आउवह उसतो देव ८१९ या इचनो यातुधानानां १३७ या ओषधी: पूर्वा जाता १२:5५ या ओषधी: सोमराजी: १२,९२-९३ याः फलिनीयां अफला १२.८९ याः सेना अभीत्वरीः ११.७७ या ते अग्नेऽयः शया ५.८ या ते धर्म दिव्या ३८.१८ या ते श्रामानि परमाणि १७.२१ या ते पामानि हविषा ४.३७ या ते पामान्युश्मसि ६.३ या ते रुद्र शिवा १६.२,४९ या ते हेतिमीबुष्टम १६.११ यामिष् गिरिशन्त १६३ यां मेधां देवगणाः ३२,१४ यावती द्यावापृषिवी ३८.२६ या वां कशा मधुमती ७.११ या वो देवा: सूर्ये १३,२३; १८,४७ या व्यापं विष्चिकोभी १९.१० या शतेन प्रतनोषि १३.२१ याश्वेदमुपन्ण्वन्ति १२९४ यास्ते अग्ने सूर्ये रुचो १३.२२;१८%६ युक्तेन मनसा वर्ष ११.२ युक्तवाय सविता देवान् ११३ युक्ता हि केशिना हरी ८३४ युक्ता हि देवहूतमाँ १३३७;३३४ युने वां बहा पूर्व्य ११५

युञ्जते मन उत्त ५.१४;११४;३७.२

युक्जन्ति बध्नमरुष २३.५ युक्जन्यस्य काम्या २३६ युक्राचा थे रासमं ११.१३ युजानः त्रयमं मनः ११ १ युनवत सीरा वि १२.६८ युवं तमिन्द्रापर्वता ८५३ युवर्ध्वसुराममश्चिना १० ३३;२०.७६ युष्मा इन्द्रोऽवृणीत १.१३ युपवस्का उत ये २५,२९ ये अग्निष्याता १९५० ये बेह पिठरो १९६७ ये बनेषु मितम्लव ११७९ ये तीर्यानि प्रवरन्ति १६६१ ये हे पन्याः सचितः ३४.२७ ये त्वाऽहिहत्ये मधवन् ३३६३ ये देवा अग्निनेजाः ९.३६ ये देवा देवानां १७.१३ ये देवा देवेष्णीं १७१४ ये देवासो दिव्येकादश ७.१९ ये ना पूर्व पितरः १९.५१ ये नः सपत्ना अप हे ३४४६ वेन ऋवयस्तपसा १५.४९ वेन कर्माञ्यपसो ३४.२ येन धौरुपा पृथियो ३२% येन वहसि सहस्रं १५.५५:१८६२ येना पायक मधसा ३३.३२ पेना समत्यु सास**हो** १५.४० वेनेदं पूर्व भुवनं ३४.४ वेउन्नेषु विविध्यन्ति १६६२ ये पर्या पश्चिरधय १६६० ये भूतानामधिपतयो १६५९ ये रूपाणि प्रति २.३० ये वाजिनं परिपर्श्यन्ति २५.३५ ये वामी रोचने दिवो १३.८ ये वृक्षेषु शब्दिक्या १६.५८ येवामध्येति प्रवसन्येषु ३,४२ ये समानाः समनसः १९,४५-४६ यो अग्निः कव्यवाहनः १९६५ यो अग्निरग्नेरध्यवावत १३४५ यो अस्मध्यमराती ११.८० योगे-वोगे तवस्तर ११.१४ यो देवेच्य आतपति ३१.२० यो नः पिता बनिता १७.२७ यो भूतानामधिपतिः २०.३२

यो रेवान्यो अमीवहा ३.२९ यो वःशिवतमो रसः ११५१;३६,१५ रक्षमां भागोसि ६.१६ रक्षोहणं बलगहनं ५.२३ रश्रोहणो वो वलगहनः ५.२५ रक्षोहा विश्वचर्षणि: २६.२६ रजता हरिणी: सीसा २३,३७ रववाहण छेड़िवरस्य २९:४५ रथे तिष्ठनयति २९:४३ रियरच मे रायरच १८.१० रश्मिना सत्याय सत्य १५६ राजन्तमध्वराणां गोपाम् ३.२३ राज्यसि प्राची दिग् १४१३;१५१० रातिश्रमत्पति महे २२,१३ राया वयध्रसमवाध्वसो ७.१० राये नु यं जज्ञत् २७.२४ रुवं नो घेडि १८४८ क्वं बाह्यं जनयन्त्रो ३१.२१ रुदाः स देश सुज्य पृथिवी ११५४ रूपेण वो रूपमध्यागां ७४५ रेतो मूत्रं वि जहाति १९७६ रेवती रमध्वम् इ.२१:६.८ रोहितो धूमरोहित: २४.२ लाम्नलं पवीरवत् १२.७१ लोके पूज किई १२५४;१५५९ लोमध्यः स्वाहा ३९ १० लोमानि प्रयक्तिमम २० १ है वस्यन्तीवेदा गनीगन्ति २९.४० वनस्पतिरवसृष्टी २०.४५ वनस्पतेऽव सूजा २७.२१ वनस्पते वीद्यक्को २९५२ वनेषु व्यन्तरिश्चं ४३१ वर्ष ते अद्य १८१७५ वयं नाम प्र ब्रवामा १७९० वय ध्व सोम वर्त ३.५६ वय ध्रे हि त्वा प्रयति ८.२० वरुणः शत्रमिन्द्रियं २०.७२ वरुणः प्राविता भुवत् ३३.४६ वरुणस्योत्तम्भनमसि ४.३६ वरूत्री त्वहुर्वरुणस्य १३:४४ वर्षाभिर्ऋतुनाऽऽदित्या २१.२५ वर्षाहुर्ऋतूनामाखुः २४.३८ वसन्ताय कपिञ्जलान् २४.२० वसन्तेन ऋतुना देवा २१.२३

४३० यमुर्वेद संहिता

वीतिहोत्रं त्वा कवे २,४ वसवस्त्रयोदशाक्षरेण ९.३४ विज्यं धनुः कपर्दिनो १६१० वृष्ण अर्थिरसि १० २ वितं च मे वेछं १८११ वसवस्त्वा कृण्वन्तु ११.५८ विदद्यदी सरमा ३३.५९ वसवस्त्वाऽऽख्न्दन्तु ११.६५ वेदाहमस्य भुवनस्य २३.६० वसवस्त्वाञ्जन्तु गायत्रेण २३.८ विद्या ते अग्ने त्रेघा १२.१९ वेदाहमेतं पुरुषं ३१.१८ विद्यो चाविद्यां च ४० १४ वेदेन रूपे व्यपिबत् १९७८ वसवस्वा धूपयनु ११६० वेदोऽसि येन त्वं २.२१ वसु व मे वसतिश्व १८.१५ विष्ति नाभ्या प्रवध्ध २५.९ विधेम ते परमे १७.७५ वेद्या वेदिः समाप्यते १९,१७ वसुध्य ऋश्यानालपते २४.२७ वेनस्तत्पश्यन्तिहतं ३२. र्ट वसुभ्यस्त्वा रुद्रेभ्यः २.१६ विन इन्द्र मुची ८४४;१८७० वैश्वदेवी पुनती देव्या१९:४४ वसूनां भागोऽसि रुद्राणां १४.२५ वि पाजसा पृषुना ११%९ वेश्वानरस्य सुमती २६७ वसोः पवित्रमसि द्यौः १.२ विभक्तार छे हवामहे ३० ४ वसोः पवित्रमसि शत १ ३ वैश्वानरो न उन्तये १८७२,२६.८ विभूरीस प्रवादणी ५.३१ विभूमीबा प्रभू: पित्रा २२.१९ व्यचस्वतीरुविया वि २९ ३० वस्व्यस्यदितिस्या ४.२१ वह वर्षा जातवेद: ३५.२० विश्वाह ब्रह्मियन ३३.३० वर्त कृणुतारिनबंह्या ४.११ वाचं ते शुन्यामि ६ १४ विमान एवं दिवो १७५९ वतं च म ऋतवश्य १८.२३ वतेन दीक्षामाप्नोति १९.३० वाबस्पतये पवस्य ७.१ वि म्च्यानमञ्जा १२७३ विराहसि दक्षिणा दिन् १५.११ वाचस्पति ८:४५.१७.२३ वीहयरच में यवारच १८१२ वेशीनां त्वा पत्मन्ता ८ ४८ वाचे स्वाहा प्राणाय ३९.३ विराहज्योतिस्थास्यत् १३.२४ विवस्यन्बादित्येष ते ८५ शं च में मयश्च १८.८ वाजः पुरस्तादुत १८ ३४ शं ते परेच्यो गातेच्यः २३.४४ वाजरन में प्रसवरन १८.१ विन्वकर्मन् हविषा ८:४६:१७,२२,२४ शं नो देवीरिषष्ट्य ३६ १२ विश्वकर्मा त्वा सादयत् १४.१२,१४ वाजस्य नु प्रसव आ ९.२५ विन्वकर्मा विमना १७२६ शं नो भवन्तु वाजिनो ९ १६,२१ १० वाजस्य नु प्रसर्वे १८३० शे नो सिवः शे ३६.९ विश्वकर्मा हाजनिष्ट १७३२ वाजस्य मा प्रसव १७५३ वाजस्यमं प्रसवः ९.२३ विश्वतन्त्रबुरुत विश्वतो १७.१९ रां नो वातः पवता श्रेष्ठ ३६.१० विश्वसमै प्राणायापानाय १३.१९ श वात: शश्त्र हि ते ३५.८ वाजस्येमां प्रसवः ९,२४ वाजाय स्वाहा १८,२८;२२,३२ विश्वस्य केनुर्पुवनस्य १२.२३ शतं वो अम्ब धामानि १२७६ वाजेवाजेऽवत वाजिनो ९,१८:२१,१६ शतमिन्नु शस्दो २५.२२ विश्वस्य दूतममृतं १५.३३ विक्वस्य मूर्चनाथि १८५५ शिधता नो वनस्पतिः २१ २१ वाजो नः सप्त प्रदिशः १८३२ वाजो नो अध १८३३ विल्वा आशा दक्षिण ३८१० रार्भ च स्यो वर्ग च ११ ३० विरुवानि देव सर्वितः ३० ३ शर्मास्यवध्तक्ष १,१४,१९ वातं प्राणेनापानेन २५.२ विक्ता रूपाणि प्रति १२.३ शादं ददिभरवकां २५.१ वातर थे हा भव वाजिन ९.८ विश्वासी भूवां परे ३७.१८ शारदेन ऋतुना देवा २१.२६ वातस्य जुति वरुणस्य १३४२ शिरो में श्रीवंशो २०५ वाताय स्वाहा भूमाय २२.२६ विश्वे अस मस्तो १८३१:३३.५२ शिल्पा वैश्वदेव्यो २४५ वातो वा मनो वा ९७ विश्वे देवा अध्यश्च ८.५७ वाममय सवितर्वामम् ८६ विश्वे देवाः नृजुत ३३,५३ शिवन वचता त्वा १६.४ वायव्यैर्वायव्यान्याप्नोति १९ २७ विस्वे देवाश्चमसेषु ८५८ शिवो नामासि ३६३ विख्वे देवास आ गत ७३४ शिवो भव प्रजाम्यो ११ ४५ वायुः पुनातु सविता ३५.३ वायुरमेगा यज्ञत्री: २७३१ विरवेषिः सोम्यं मध् ३३.१० जिवो पूत्वा महामाने १२,१७ विख्वेषामदिति: ३३.१६ वायुरनिलममृतम् ४० १५ शुक्रं त्वा शुक्रेण ४.२६ वायुष्ट्वा पचतेरवतु २३.१३ विश्वो देवस्य ४.८,११६७,२२.२१ शुक्रज्योतिश्व चित्र १७.८० विष्णो:कर्माणि पश्यत ६,४,१३.३३ वायोः पृतः पवित्रेण १९ ३ शुक्रस्य शुविस्य १४६ वायो ये ते सहस्तिणो २७३२ विष्यो:क्रमोऽसि सपलहा १२५ शुक्रवासः सर्वशुक्ष २४३ शुनर्ध मुफाला वि १२६९ वायो शुक्रो अयामि २७३० विष्णो रराटमसि ५.२१ विष्णोर्नकं वीर्याणि ५१८ रीक्तिरेण ऋतुना देवा २१.२८ वार्त्रहत्याय शवसे १८६८ विकिरिद्र विसोडित १६५२ वीतर्थे हिन: समितर्थ १७५७ त्रायना इव सूर्य ३३.४१

श्रीणामुदारो धरुणो १२.२२ सं ते पया छ। सि समु १२.११३ सरोध्यो धैवरमुपस्था ३० १६ सं ते मनो मनसा ६ १८ सर्वे निमेश जिइरे ३२.२ श्रीरुव ते लक्ष्मीरुव ३१.२२ सं ते वायुर्मातरिश्वा ११.३९ सविता ते शरीराणि ३५.५ श्रुधि श्रुत्कर्ण वहिभिः ३३.१५ श्वाताः पीता भवत ४.१२ सन्धये जारं गेहाय ३० ९ सविवा ते शरीरेष्यः ३५.२ श्वात्रा स्थ वृत्रतुरो ६.३४ सनः सिन्धुरवपृथ ८.५९ सविता त्वा सवाना छंत्र ९ ३९ रिवत्र आदित्यानाम् २४.३९ सं त्वमाने सूर्यस्य ३,१९ सविता प्रचमेऽहन् ३९६ वडस्य विच्छाः शतम् २३५८ स पर्यगाच्छक्रम ४०.८ सविता वरुणो दधद् २० ७१ षोडशी स्तोम ओजो १५.३ सप्त ऋषयः प्रति ३४५५ सवितुस्त्वा प्रसमः १.३१ सप्त ते अपने समिषः १७७९ सविज्ञा प्रसविज्ञा १० ३० संवत्सरोऽसि परि २७.४५ सप्तास्यासन् परि ३१.१५ सं वर्षसा पयसा २,२४,८१४,१६ सहदानु पुरुद्दत १८६९ सह रथ्या नि वर्तस्य १२१० Xt स प्रथमो बुहस्पति: ७३५ सं वसायाध्य स्वविदा ११.३१ स बोधि सूरिर्मधना १२४३ स हत्यवाहमत्यः २२.१६ सं वां मना १८सि १२५८ संश्रे शितं में बहा ११.८१ समछ्ये देखा भिया ४.२३ सहस्य सहस्यश्व १४३७ सध्य शितो रश्मिना रघः २३.१४ सम्मिनराग्नना गत ३७१६ सहसा जातान् प्र पुदा १५.२ समध्वरायोगसो ३४ ३९ सक्त्रसमिद्युवसे वृषन् १५.३० सहस्तोमाः सहच्छन्दसः ३४४९ सर्भसीदस्य महाँ असि ११३७ समास्त्वापन ऋतवी २७.१ समितके संकल्पेयाके १२५७ संशेत्सष्टां वसुभी हद्रे: ११ ५५ सरंश्सवभागा स्थेगा २.१८ समिद्धि सूर्यस्ता २५ समिद्ध इन्द्र उपसाम् २० ३६ संक्षेत्रितासि विश्वरूप्यूजी ३.२२ समिद्धे अम्नावधि १७५५ सर्वेहितो विश्वसामा १८३९ समिको अग्निः समिषा २१,१२ स इषानो वसुष्कवि: १५.३६ समिद्धी अग्निरश्चिमा २० ५५ स इपुहस्तैः १७३५ संकन्दनेनानिमिषेण १७.३४ समिद्धी अञ्चल्दर २९.१ समिद्धी अग्र मनुषी २९.२५ सखायः सं वः सम्पञ्चम् १५.२५ स जातो गर्भी असि ११.४३ समिघाऽग्नि दुवस्यत ३.१,१२३० सञ्ख्यो अयवोभिः १२७४ समिन्द्र जो मनसा ८.१५ सजुर्खतुभिः सजुः १४७ समुद्रं गच्छ स्त्राहा ६.२१ समुद्रस्य लाउनकयाग्ने १७४ सजूर्देवेन सवित्रा ३.१० समुद्राद्मिर्भधुमा १७.८९ सजोषा इन्द्र सगणो ७.३७ समुद्राय त्वा वाताय ३८.७ सं चेध्यस्वाग्ने प्र २७.२ संज्ञानमसि कामधरणं १२.४६ समुद्राय शिशुमारान् २४.२१ सत्यं च मे श्रद्धा १८५ समुद्रे ते इटसम् ८२५,२०३९ स त्वं नश्चित्र वज्रहस्त २७.३८ समुद्रे त्वा नृमना १२.२० सत्वं नो अग्ने २१.४ समुद्रोऽसि नभस्ताना १८४५ समुद्रोऽसि विश्वव्यचा ५.३३ सत्रस्य ऋदिरसि ८५२ सदसस्पविमद्भुतं ३२.१३ सम्बन्धवान्त्रमुप सम् १५.५३ संबर्हिरहक्ताध्य हविषा २,२२ स दुदवलनाहुतः १५.३४ सद्यो जातो व्यमिमीत २९.३६ सम्भृति च विनाशं ४० ११ सधमादो चुम्रिनीराप १० ७ सं मा सुजामि पयसा १८३५ सम्यक् सर्वन्ति सरितो १३.३८,१७९४ स न इन्द्राय यज्यवे २६.१७ सम्राहसि प्रतीची दिग् १५.१२ स नः पावक दीदिवो १७९ स यश्चदस्य महिमा २७,१५ स नः पितेव सूनवे ३.२४ स नो बन्धुर्जनिता ३२.१० सरस्वती मनसा १९.८३ सरस्वती योन्यां १९.९४ स नो भुवनस्य १८४४

सहस्रकोषी पुरुष: ३१.१ सहस्रस्य प्रमाऽसि १५६५ सहस्राणि सहस्रतो १६५३ सहस्य में अरातीः १२९९ साक यक्ष्म प्र पत १२.८७ सा विश्वायुः सा विश्व १ ४ सिरंश्रद्धांस सपलसाही ५.१० सिकंश्रहासि स्वाहा ५.१२ सिज्ञन्ति परि विश्वन्ति २०.२८ सिनीवासि प्युष्टके ३४.१० सिनीवाली सुकपदो ११५६ सिन्धोरिव प्राध्यने १७.९५ सीद तो मातुरस्या १२.१५ सीद होतः स्व उ लोके ११.३५ सीरा युक्जन्ति कवयो १२६७ सीसेन तन्त्रं मनसा १९.८० सुगव्यं नो वाजी स्वश्व्यं २५ ४५ सुगा वो देवाः सदना ८.१८ सुजातो ज्योतिया सह ११.४० सुत्रामाणं पृथिवी २१६ सुनावमा रुहेयम् २१७ सुपर्ण वस्ते मुगो २९.४८ सुपर्णः पार्जन्य आति २४.३४ सुपर्गोऽसि गरुत्मान् १२%,१७७२ सुत्रजाः प्रजाः प्रजनयन् ७.१८ सुबर्हिरग्निः पूषण्वान् २१.१५ सुष्: स्वयम्भू: प्रथमो २३,६३ सुमित्रिया न ३५.१२,३६.२३,३८.२३ सुरावन्तं बरिषदध्धे १९,३२

स्वीरो वीरान् प्रवनयन् ७.१३ स्वारियरश्वानिव ३४६ सुबुम्णः सूर्यरश्मिः १८४० सुष्ट्रतिष्टे सुमतीवृथो२२.१२ सुसन्दर्श त्वा वर्ष ३५२ सुसमिद्धाय शोचिषे इ.२ सुपस्या अस देवो २१ ६० सुर्य एकाकी चरति २३.१०,४६ सर्यत्वचस स्थ राष्ट्रदा१०.४ सूर्यरश्मित्रीरकेशः १७५८ सुर्यस्य चथुरारोह ४.३२ सो अग्नियों वसुर्गृषे १५४२ सोमध्याजानमवसे ९.२६ सोमः पवते सोमः ७.२१ सोममन्द्रयो व्यपिबत् १९७४ सोम राजन् विस्वास्त्वं ६,२६ सोपस्य त्वा सुम्नेन १०.१७ सोमस्य त्विषिरसि १०%,१५ सोमस्य रूपं क्रीतस्य १९१५ सोमानध्ंअस्वरणं कृणुहि ३ २८ सोमाय कुलुज्ज आरण्यो २४३२ सोमाय लबानालमते २४.२४ सोमाय हथ्येसानासभते २४.२२ सोमो चेनु ध्रं सोमो ३४.२१ सोमो राजामृतकं १९७२ सीरी बलाका शार्गः २४३३ स्तीर्ण बर्हिः सृष्टरीमा २९.४ स्तोकानामिन्दुं प्रति २० अ६ रियरो पव वीड्वक्र ११ अ४ स्योना पृथिवि नो ३५.२१,३६.१३ स्योनाऽसि सुबदाऽसि १० २६ सुवश्च मे चमसारच १८.२१ स्वगा त्वा देवेष्यः २२.४ स्वतवाँश्च प्रभासी १७.८५

स्वयं वार्बिस्तन्वं २३,१५ स्वयंष्रसि श्रेष्ठो २.२६ स्वराडसि सपत्नहा ५.२४ स्वराडस्युदीची दिग् १५.१३ स्वर्ण पर्मः स्वाहा १८५० स्वर्यनो नापेश्वन १७.६८ स्वस्ति न ऽ इन्द्रो २५.१९ स्वाङ्कृतोऽसि विक्वेभ्यः७३,६ स्वादिष्ठया मदिष्वया २६.२५ स्वादुष ध्रश्नादः पितरो २९ ४६ स्वाहीं त्वा स्वादुना १९३ स्वाहा पूर्ण शरसे ३८,१५ स्वाहा प्राजेभ्यः साथि ३९ ४ स्वाहा मरुद्धिम: परि ३७१३ स्वाह्म यत्रं मनसः ४.६ स्वाहा यत्रं वरुण:२१.२२ स्वास स्ट्राय स्ट्र ३८१६ स्वेदंबेदंबपितंह १४३ हर्द्धमः सुचित्रद्वसुः १०२४,१२१४ हरयो पूमकेतवो ३३.२ हविर्धानं यदश्विना १९.१८ हविष्मतीरिमा आयो ६ २३ हरत आधाय सविता ११.२१ हिकाराय स्वाहा २२.७ हिमस्य त्वा जरायुका १७५ हिरणायेन पात्रेण ४०.१७ हिरण्यगर्भः १३%,२३१,२५.१० हिरण्यपाणि: सविता ३४.२५ हिरण्यपाणिमृतये २२,१० हिरण्यरूपा उत्तमो १० १६ हिरण्यनुद्रोऽयो अस्य २९.२० हिरण्यहस्तो असूर:३४.२६ हदे त्वा मनसे त्वा ६,२५,३७,१९ हेमन्त्रेन ऋतुना देवा २१,२७

होताऽध्वर्युरावया २५.२८ होता यश्चनुनपातमृतिभिः २८.२ होता यश्चनुनपातमुद्भिदं २८.२५ होता यक्षत्तनुनपात् २१.३० होता यथविस्रो देवी: २१,३७: २८.८ होता यसत्वष्टारम् २८.९ होता यश्वतेशस्वती: २८.३१ होता यहत्रचेतसा २८.३० होता यक्षत्रजापति हेत्र २३.६४ होता यश्रत्समिधाग्रिम २१.२९ होता यक्षत्सिमधान २८.२४ होता वधत्समिधेन्द्रम् २८.१ होता वद्यत्सरस्वती २१ अ४ होता बश्रत्युपेशसा २१.३५, २८.२९ होता यथत्सुवर्हिषं २८.२७ होता यथल्पुरेवसम् २१.३८,२८.३२ होता यथलवाहाकृतीः २८३४ 🚽 होता यथदग्निरंश स्वाहा २१.४० होता यश्वदिग्नांत्र स्विष्ट ११ 🗴 ७ होता यखदश्चिनी २१ %१-४३ होता यश्वदिहाभिः २८,३ होता यक्षदिदेखित २१.३२ होता यश्चदिन्द्रम् २१.४५,२८.११ होता यखदीहे-यम् २८.२६ होता यश्चद्रचे २८६ होता यखदोजो न २८,५ होता यखदुरो दिश:२१.३४ होता यथदेव्या होतारा २१.३६; २८७ होता यथडर्हिकर्ण २१.३३ होता यश्रद्धर्हिचीन्द्रं २८.४ होता यश्रद्धनस्पति ध्र २१,३९,४६;

२८.१०,३३ होता यश्वद्व्यचस्वतीः २८.२८ होता यश्वन्यसर्थंसं २१.३१

